
XI WIDIYANTO & HARIMURTI 

 

Korespondensi Penulis 

(Y. B. Cahya Widiyanto, Fakultas Psikologi Universitas Sanata Dharma Yogyakarta) 

Email: cahyawidiyanto@usd.ac.id  

Suksma: Jurnal Psikologi Universitas Sanata Dharma 

Vol. 6, No. 2, X-XIV 

(ISSN Print: 1412-9426 ISSN Online: 2745-4185) 

EDITORIAL 

 

Tantangan Psikologi Transformatif di Tengah Zaman yang 

Problematis: Dari Ruang Kelas, Dunia Kerja, hingga Ruang 

Batin 
 

Y. B. Cahya Widiyanto1 

Albertus Harimurti2 
Fakultas Psikologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta 
https://doi.org/10.24071/suksma.v6i2.13827v 

 
Naskah Masuk 26 Oktober 2025  Naskah Diterima 28 Oktober 2025  Naskah Dipublikasikan 31 

Oktober 2025 

 

 
Di zaman yang bergerak begitu cepat, manusia terkondisi berlari tanpa arah. Mesin-mesin 

digital telah mengubah cara kita belajar, bekerja, berhubungan, dan memahami diri. Dalam arus 

besar ini, Psikologi yang idealnya menjadi ilmu tentang manusia sering kali ikut terseret dalam 

pusaran kecepatan. Ilmu Psikologi berlomba dalam produksi data, dalam pencarian indeks 

reputasi, dalam statistik yang rapi namun kehilangan gema kehidupannya dalam segala kronika 

persoalan (Hepburn, 2003). Pertanyaan yang muncul kemudian: Apakah Psikologi telah menjadi 

terlalu fokus pada variabel sehingga ia kehilangan fungsi utamanya sebagai ilmu yang 

memahami manusia, dan hanya memperlakukannya sekadar bagian dari sistem?  

Psikologi modern menegaskan keyakinan bahwa perilaku manusia dapat dijelaskan 

dengan cara yang objektif. Keyakinan semacam itu pernah berguna, terutama ketika ilmu ini 

masih berusaha menegaskan posisinya di antara sains-sains lain. Namun dalam dunia hari ini, 

manakala manusia tidak lagi sekadar obyek melainkan subyek, maka objektivitas yang tidak 

reflektif dan cenderung netral terhadap relasi kepentingan (Hepburn, 2023) dapat menjadi 

pemahaman yang distortif. Objektivitas yang digunakan untuk menertibkan, bukan untuk 

membebaskan, inilah yang disebut Parker (2004) sebagai bentuk “teknologi normalisasi”. Bahasa 

objektivitas inilah yang sering kali membuat subjek kehilangan suaranya di kancah kajian 

Psikologi. Penelitian menjadi kegiatan mengukur dan memetakan, tanpa mendengarkan – atau 

menilai tanpa menemani. Pada akhirnya, Psikologi hanya menjadi instrumen yang nir reflektif. 

Kondisi demikian juga menjadi tren dalam berbagai disiplin ilmu lain (Deleuze, 1992; 

Han, 2015, 2017). Deleuze (1992) menuliskan bahwa “In the societies of control, on the other hand, 

what is important is no longer either a signature or a number, but a code... Individuals have become 

‘dividuals,’ and masses, samples, data, markets, or ‘banks’.” Perubahan dari masyarakat disiplin (Han, 

2017) dan masyarakat kontrol (Deleuze, 1992) ditandai dengan kecenderungan 

mailto:cahyawidiyanto@usd.ac.id
https://doi.org/10.24071/suksma.v6i2.13827v


XI WIDIYANTO & HARIMURTI 
 

@2025 WIDIYANTO & HARIMURTI  

ilmu untuk mengukur dan memetakan manusia berdasarkan pengkategorian. Individu dilebur 

menjadi “dividuals” dan data yang dapat diukur dan dikelola sebagaimana ditunjukkan dalam 

rezim psikopolitik digital. Rezim tersebut menafikan sejarah dan budaya subyek dengan 

memosisikan subyek dalam cerminan massa, sampel, atau pasar. Rose (1989) menegaskan bahwa 

disiplin ilmu – terlebih dalam ilmu psy – pada akhirnya mengubah kehidupan dan kapasitas 

pribadi menjadi tulisan, angka, kuesioner, catatan kasus, atau hasil tes. 

 

*** 

Dalam menegaskan kepentingan makna itulah, Suksma kali ini menghadirkan gambaran 

beberapa realitas persoalan dunia modern. Enam tulisan pada edisi kali ini tidak hanya sebagai 

wujud dari hasil penelitian, tetapi juga barangkali menyingkap pergulatan batin para penulisnya 

tentang pendidikan, kerja, kebahagiaan, kesedihan, dan relasi manusia di tengah struktur sosial 

yang terus berubah. Jika dibaca dengan saksama, keenam artikel ini dapat menjadi pasemon 

mengenai kecenderungan kerja Psikologi Indonesia dalam dinamika ruang kehidupan modern; 

yang sebagian sedang berusaha keluar dari jebakan formalitas akademik menuju praksis yang 

berpihak pada manusia. 

Tulisan pertama, “Berbagi Pengetahuan dan Perilaku Kerja Inovatif: Studi Penerapan 

Kurikulum Merdeka pada Guru”, berbicara tentang dunia pendidikan yang menggambarkan 

peran guru tidak hanya mengajar, tetapi juga belajar untuk berbagi. Penelitian ini menemukan 

bahwa ketika guru berbagi pengetahuan, perilaku kerja mereka menjadi lebih inovatif (rₛ = .532, 

p < .001). Data ini berbicara tentang relasi yang saling menumbuhkan di mana proses berbagi 

bukan sekadar strategi organisasi, tetapi juga sebagai wujud dari kepercayaan. Sebagaimana 

diungkapkan Van den Hooff dan De Ridder (2004), komunikasi yang terbuka adalah fondasi bagi 

organisasi yang belajar. Dalam konteks Kurikulum Merdeka, hal ini berarti bahwa proses berbagi 

pengetahuan dan inovasi dikuatkan secara signifikan ketika ruang kolaborasi dibangun atas 

dasar saling percaya. Karena kepercayaan adalah fondasi, guru dapat beroperasi bukan sekadar 

pelaksana sistem, melainkan penggerak kesadaran, yang merupakan kondisi yang diperlukan 

bagi tumbuhnya kebebasan berpikir.  

Dimensi lain dari kemanusiaan juga dituliskan dalam artikel “Makna Kebahagiaan dalam 

Perspektif Kawruh Jiwa: Studi pada Komunitas Pelajar di Salatiga” Melalui ajaran Ki Ageng 

Suryomentaram, penelitian ini mengingatkan bahwa kebahagiaan (begja) bukan hasil 

pencapaian, melainkan hasil pengenalan diri: ngreti awake dhewe. Suryomentaram memahami 

bahwa manusia bukan sebagai individu terpisah, melainkan sebagai bagian dari semesta rasa 

yang saling terhubung. Perspektif ini menantang arus psikologi positif yang sering 

menempatkan kebahagiaan sebagai produk personal. Di sini, kebahagiaan justru tumbuh dari 

kesadaran yang melepas ambisi dan menerima keterbatasan. Seperti yang ditulis Widiyanto 

(2017), Psikologi Indonesia perlu belajar menundukkan diri di hadapan kebijaksanaan lokal, 

bukan untuk menolak sains global, tetapi untuk menempatkan pengetahuan di tanah tempat 

manusia berpijak. 

Artikel ketiga, “A Tale of Two Voices: Demystifying How Gen Z Speaks Up at Work”, berbicara 

mengenai dunia kerja generasi muda. Generasi ini tumbuh dalam dunia digital, di mana 

kebebasan berekspresi tampak tak berbatas. Di sisi yang lain, penelitian ini menunjukkan bahwa 

“bersuara” di tempat kerja justru tidak selalu mudah. Berdasarkan teori determinasi diri (Deci & 



Suksma: Jurnal Psikologi Universitas Sanata Dharma XII 

 

@2025 WIDIYANTO & HARIMURTI  

Ryan, 2000) dan teori identitas sosial (Tajfel & Turner, 1986), keberanian untuk bersuara 

dipengaruhi oleh rasa otonomi, kompetensi, dan keterikatan. Bersuara bukan semata tindakan 

individual, melainkan dialog antara individu dan struktur sosial. Hepburn (2003) menulis, 

bahasa selalu membentuk realitas sosial. Dengan demikian, setiap kata yang diucapkan di tempat 

kerja adalah upaya seseorang dalam menegosiasikan posisi diri dalam sistem kekuasaan. 

Karenanya, dalam konteks ini, keberanian adalah wujud dari perawatan terhadap martabat diri. 

yang saling terhubung. Perspektif ini menantang arus psikologi positif yang sering 

menempatkan kebahagiaan sebagai produk personal. Di sini, kebahagiaan justru tumbuh dari 

kesadaran yang melepas ambisi dan menerima keterbatasan. Seperti yang ditulis Widiyanto 

(2017), Psikologi Indonesia perlu belajar menundukkan diri di hadapan kebijaksanaan lokal, 

bukan untuk menolak sains global, tetapi untuk menempatkan pengetahuan di tanah tempat 

manusia berpijak. 

Artikel keempat, “Peran Efikasi Diri Akademis dan Kepuasan Hidup terhadap 

Kecenderungan Stres pada Mahasiswa”, menuliskan bahwa mahasiswa dihadapkan pada 

standar kinerja yang tinggi dengan dukungan emosional sering tidak seimbang. Penelitian ini 

menemukan bahwa efikasi diri dan kepuasan hidup memiliki pengaruh negatif terhadap stres 

(R² = .345, p < .001), menegaskan kembali pentingnya keyakinan diri sesuai Bandura (1997). 

Namun, ironisnya, data positif ini muncul di tengah budaya performatif yang memuja 

pencapaian, di mana tekanan sistemik membuat sifat protektif efikasi diri kadang berubah 

menjadi beban perfeksionisme. Hna (2017) berpendapat bahwa kondisi tersebut menegaskan 

bahwa tekanan psikologis dan stres yang dialami subyek bukan hanya masalah individual, 

melainkan kesukarelaan individu menjadi pengeksploitasi diri (auto-eksploitasi). Data semacam 

ini membuka ruang kontemplasi mengenai apakah pendidikan kita, dalam fungsi ganda sebagai 

proses pembentukan dan mekanisme seleksi, telah mengutamakan mekanisme seleksi sehingga 

mengorbankan peran utamanya sebagai proses pembentukan manusia? Dalam ruang-ruang 

kuliah yang menilai keberhasilan dari nilai dan publikasi, Psikologi perlu mengingatkan bahwa 

kesejahteraan mental tidak dapat dipisahkan dari keadilan sosial. 

Dalam ranah klinis, artikel “Efektivitas Psikodrama untuk Menurunkan Tingkat Depresi 

dan Meningkatkan Self-Esteem pada Penderita Depresi” memaparkan bagaimana psikodrama 

bukan hanya menjadi sebuah teknik terapi, melainkan juga menjadi ruang bagi subjek untuk 

memainkan kembali kisah hidupnya dan menemukan makna baru. Moreno (1953) percaya 

bahwa manusia dapat menyembuhkan diri melalui aksi simbolik, melalui keberanian untuk 

menghidupkan kembali fragmen-fragmen luka dalam bentuk permainan. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa psikodrama menurunkan depresi dan meningkatkan harga diri secara 

signifikan (p < .005). Di tengah masyarakat yang masih menstigma penderita gangguan jiwa, 

praktik semacam ini adalah bentuk keberanian etis untuk mengakui penderitaan sebagai bagian 

dari kemanusiaan, bukan sebagai cacat moral. 

Artikel terakhir “Fenomena Entitlement pada Generasi Y dan Z: Analisis Konteks dan 

Tanggapan Kritis-Konstruktif”, menuliskan bahwa entitlement atau perasaan berhak tanpa 

tanggung jawab, menjadi gejala sosial yang menandai zaman kita saat ini. Dalam masyarakat 

konsumtif, kebebasan sering disalahartikan sebagai hak untuk mendapatkan apa pun tanpa 

proses. Entitlement dipahami sebagai ekspresi dari kekosongan makna, sebuah kondisi yang 

diperparah dan diinternalisasi oleh modernitas cair (Bauman, 2000) dan ideologi neoliberal 



XIII WIDIYANTO & HARIMURTI 

 

@2025 WIDIYANTO & HARIMURTI   

kompetitif (Hepburn, 2003), yang pada akhirnya termanifestasi sebagai kehilangan ruang dialog 

yang autentik antar-manusia. 

Jika keenam tulisan ini disusun bersama, barangkali akan membangun refleksi tentang 

Psikologi Indonesia yang sedang bertransformasi. Dari ruang kelas hingga ruang batin, dari 

dunia kerja hingga dunia akademik, seluruh tulisan ini berbicara tentang pencarian manusia 

akan makna. Ada kerinduan untuk memulihkan hubungan antara teori dan kehidupan. Ada 

kesadaran bahwa pengetahuan tidak dapat berdiri di atas penderitaan manusia, melainkan 

tumbuh dari pengalaman mereka yang berjuang di dalamnya. Di sinilah letak inti dari Psikologi 

Transformatif yang bukan hanya merupakan proyek ilmiah semata, tetapi juga merupakan 

tanggapan moral terhadap zaman yang kehilangan arah. 

Namun perubahan epistemologis semacam ini tidak mudah. Dalam dunia akademik 

yang diatur oleh logika kuantifikasi, kesadaran reflektif sering dianggap tidak produktif, 

terutama ketika kuantifikasi dijadikan tujuan utama, mendorong peneliti untuk menulis cepat, 

mengutip banyak, dan terindeks luas seolah-olah ukuran kebenaran dapat diringkas dalam 

angka sitasi. Žižek (2008) menyebut motivasi sistemik ini sebagai bentuk “kesadaran palsu” di 

mana manusia percaya sedang melakukan sesuatu yang bermakna, padahal hanya 

memperpanjang sistem yang sama. Fenomena ini juga terjadi dalam Psikologi ketika penelitian 

lebih mengejar pengakuan akademik daripada kehadirannya di tengah komunitas, ilmu ini 

kehilangan keberpihakan pada realitas. Dalam situasi seperti ini, keberanian untuk melibat demi 

mengharmonisasikan dengan konteks menjadi sebuah bentuk perlawanan penting. 

Psikologi Transformatif memerlukan keberanian untuk menunda penilaian, untuk 

mendengar yang berbeda, untuk belajar dari suara yang terpinggirkan. Seperti ditulis dalam 

artikel Bukan Sekadar Konfirmatorik (Widiyanto, 2024), riset Psikologi tidak cukup berhenti pada 

pembuktian teori, tetapi harus menjadi ruang untuk memulihkan martabat manusia. 

Pengetahuan yang sejati tidak hanya menjawab pertanyaan, melainkan juga mengubah penanya. 

Dalam arti ini, setiap penelitian adalah perjumpaan, dan setiap perjumpaan adalah kesempatan 

untuk menjadi manusia yang lebih sadar. 

Dalam horizon yang lebih luas, tantangan Psikologi di Indonesia adalah menjaga 

keseimbangan antara universalitas teori dan partikularitas konteks. Kita memerlukan sains yang 

disiplin sekaligus berbela kasih. Kita memerlukan teori yang dapat diuji, tetapi juga dapat 

menuntun pada pilihan kehidupan dan realitas. Psikologi idealnya kembali menjadi ruang di 

mana manusia dipahami tak semata sebagai sistem perilaku, tetapi sebagai makhluk yang terus 

bertumbuh dalam kesadaran dan relasi; karena ketika pengetahuan tidak berpihak pada 

kehidupan akhirnya hanya menjadi catatan dokumentatif tentang kisah penderitaan saja 

(Widiyanto, 2017). 

Edisi Suksma kali ini berupaya menjadi pengingat tentang bagaimana manusia bekerja, 

belajar, merasakan, dan mencari arah. Benang merah dari beberapa artikel yang telah disebutkan 

di atas adalah adanya imajinasi tentang Psikologi yang tidak menjauh dan menjaga jarak dari 

dunia, melainkan hadir dan terlibat di dalamnya. Psikologi yang tidak berhenti pada deskripsi 

perilaku, tetapi bergerak menuju pemahaman bagi transformasi. Psikologi yang mendengarkan 

sebelum menjelaskan, dan terlibat sebelum merangkai penilaian. 

Pada akhirnya, tantangan Psikologi Transformatif bukan saja melipatgandakan teori, 

mempercantik metodologi, tetapi juga menumbuhkan kesadaran bagi komunitas tentang 



Suksma: Jurnal Psikologi Universitas Sanata Dharma XIV 

@2025 WIDIYANTO & HARIMURTI   

bagaimana menjalani setiap tantangan persoalan. Kesadaran bahwa setiap persoalan bergayut 

dengan relasi manusia dan konteksnya; bahwa setiap angka memiliki cerita, dan bahwa setiap 

subjek memiliki sejarah (dan budaya). Semangat Psikologi yang seperti ini akan selalu menjaga 

kejernihannya, dan tidak mudah tergelincir untuk menghakimi berdasarkan standar dan norma 

Psikologi formal. Lebih dari itu, hal demikian akan menjadi wajah dan pribadi ilmu Psikologi 

yang tekun memahami dan rendah hati dalam membangun solusi. Psikologi tidak sekadar 

berpretensi menonjolkan diagnosis untuk membuat tergantung pihak lain; tetapi berusaha 

menjadi mitra komunitas dalam berhadapan dengan segala problemnya. Kehadiran akan 

memantik empati, dan pada saat itu Psikologi tidak pernah melarikan diri dari tujuan 

keilmuannya, yakni menjadi ruang menemukan peta dan harapan dalam dunia hari ini yang 

penuh problem. Utamanya, Psikologi yang aktual karena tekun belajar dari setiap dinamika 

kenyataan, bukan Psikologi yang mengedepankan kebanggaan pada prestise dan dalil-dalil 

perilaku yang barangkali tak lagi relevan hari ini.  

 

 

Daftar Acuan 

 

Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control. W. H. Freeman. 

Bauman, Z. (2000). Liquid modernity. Polity Press & Blackwell Publishing Ltd. 

Deci, E. L., & Ryan, R. M. (2000). The “what” and “why” of goal pursuits: Human needs and the 

self-determination of behavior. Psychological Inquiry, 11(4), 227–268. 

https://doi.org/10.1207/S15327965PLI1104_01 

Deleuze, G. (1992). Postscript on the societies of control. October, 59(Winter), 3–7. 

https://www.jstor.org/stable/778828. 

Diener, E. (2009). Assessing well-being: The collected works of Ed Diener. Springer. 

Han, B.-C. (2015). Psychopolitics: Neoliberalism and new technologies of power (E. Butler, Terj.). Verso. 

Han, B.-C. (2015). The transparency society (E. Butler, Terj.). Stanford University Press. (Karya asli 

diterbitkan tahun 2012). 

Hepburn, A. (2003). An introduction to critical social psychology. SAGE Publications. 

Moreno, J. L. (1953). Who shall survive? Foundations of sociometry, group psychotherapy, and 

sociodrama. Beacon House. 

Parker, I. (2004). Qualitative psychology: Introducing radical research. Open University Press. 

Rose, N. (1999). Governing the soul: The shaping of the private self (2nd ed.). Free Association Books. 

Tajfel, H., & Turner, J. C. (1986). The social identity theory of intergroup behavior. Dalam S. 

Worchel & W. G. Austin (Eds.), Psychology of intergroup relations (hlm. 7–24). Nelson-Hall. 

Van den Hooff, B., & De Ridder, J. A. (2004). Knowledge sharing in context: The influence of 

organizational commitment, communication climate and CMC use on knowledge sharing. 

Journal of Knowledge Management, 8(6), 117–130. https://doi.org/10.1108/13673270410567675 

Widiyanto, Y. B. C. (2017). Krisis psikologi dan psikologi kritis: Menakar konteks dalam memahami 

subyektivitas. Sanata Dharma University Press. 

Widiyanto, Y. B. C. (2024). Bukan sekadar konfirmatorik. Suksma: Jurnal Psikologi, 4(2), 55–63. 

Žižek, S. (2008). Violence: Six sideways reflections. Picador. 

https://doi.org/10.1207/S15327965PLI1104_01
https://www.jstor.org/stable/778828
https://doi.org/10.1108/13673270410567675

