p-ISSN 2302-5476 JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56
e-ISSN 2579-3934

Allah Sebagai The Wholeness: Relasi
Integral Iman Katolik dan Sains Modern
Menurut Ilia Delio

Arnoldus Arif Sumara Kelabur !

aSekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta, Indonesia
'Email korespondensi: arkelabur@gmail.com

DOI: 10.24071/jt.v14i01.7582

Submitted: 29-11-2023 | Accepted: 25-04-2025 | Published: 01-05-2025

Abstrak

Artikel ini bertujuan mengemukakan paradigma teologi kosmik Delio tentang Allah
sebagai The Wholeness. Paradigma itu secara sederhana mengacu kepada kesadaran
bahwa seseorang adalah bagian dari keseluruhan dan keseluruhan menjadi bagian dari
orang itu. Dalam kesadaran itu, seseorang meyakini dan melihat Allah dalam alam
semesta sebagai proses kehidupan yang dinamis, terbuka (unfolding life), dan kreatif.
Metode yang dipakai dalam penulisan artikel ini adalah studi kepustakaan. Penulis
mengkaji tulisan-tulisan Delio berupa buku dan artikel ilmiah. Delio melihat
keserupaan spirit antara penemuan-penemuan sains dan iman Katolik. Penemuan-
penemuan sains seperti kosmologi Einstein, teori khaos, dan teori evolusi
memperlihatkan gambaran ruang-waktu yang bersifat dinamis, relasional, dan terbuka.
Dalam iman Katolik, gambaran itu juga diperlihatkan dalam pemahaman tentang
Kristus kosmik. Dalam Kristus, setiap makhluk saling berbagi dalam keterhubungan
mereka dengan dimensi kehidupan kosmik. Oleh karena itu, Delio menyelidiki arti
Kristus kosmik itu dalam Kitab Suci, Bapa-Bapa Gereja, dokumen Konsili Vatikan II,
dan Ajaran Sosial Gereja (ASG).

Kata Kunci:

Wholeness, Dinamis, Kreatif, Kristus Kosmik, Inkarnasi, Teknologi, Evolusi, Sains
Modern, Teknologi, Sekolah Fransiskan, Teilhard de Chardin.


mailto:arkelabur@gmail.com
https://dx.doi.org/10.24071/jt.v13i02.7029

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

God as The Wholeness: Observing the
Integral Relation of Catholic Faith and
Modern Science according to Ilia Delio

Abstract

This article aims to put forward Delio's cosmic theological paradigm of God as The
Wholeness. This paradigm refers to the awareness that a person is part of a whole and
the whole is a part of that person. In this awareness, a person believes and sees God in
the universe as a dynamic, open, and creative life process. The method used in writing
this article is a literature study. The author examines Delio's writings in the form of
books and scientific articles. Delio saw a similar spirit between scientific discoveries and
the Catholic faith. Scientific discoveries such as Einstein's cosmology, chaos theory, and
the theory of evolution show a picture of space-time that is dynamic, relational, and
open. In the Catholic point of view, this image is also shown in the understanding of the
cosmic Christ. In Christ, every creature shares in their connection to the cosmic
dimension of life. Therefore, Delio investigates the meaning of the cosmic Christ in the
Holy Bible, the Church Fathers, the documents of the Second Vatican Council, and the
Social Teachings of the Church (ASG).

Keywords:
Wholeness, Dynamic, Creative, Cosmic Christ, Incarnation, Technology, Evolution,
Modern Science, Franciscan School, Teilhard de Chardin

PENDAHULUAN

Seorang ilmuwan dan teolog bernama Ilia Delio berpandangan bahwa
teologi Katolik dewasa ini cenderung kaku dan dogmatis sehingga
memecahkan kesadaran akan Allah atau kosmos (the whole) ke dalam
bagian-bagian kecil yang mengarah pada individualisme.* Pendapat Delio
yang demikian tidak terlepas dari konteks sikap Gereja Katolik terhadap
perkembangan sains modern. Visi Delio adalah melepaskan agama dari
keketatan institusional yang kaku terutama dalam melihat dan merespon

“Dewasa ini, kehadiran agama Kristen tidak menunjukkan sikap keutuhan, melainkan justru
mengarah pada individualisme. Alih-alih membuat agama Katolik menjadi bagian integral dan
kekuatan yang memberi energi bagi kehidupan, teologi semacam itu justru membuat agama
semakin jauh dari realitas konkret”. Ilia Delio, Unbearable Wholeness of Being: God Evolution,
and The Power of Love, (ORBIS BOOKS: New York, 2015), 149.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 17



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

perkembangan teknologi dan sains modern.? Melalui penemuan-
penemuan sains seperti kosmologi Albert Einstein, teori khaos, Evolusi,
dan teknologi, Delio hendak menegaskan bahwa manusia adalah bagian
integral dari seluruh proses perkembangan semesta. Itu berarti manusia
secara biologis memiliki relasi yang tidak terpisahkan dengan ciptaan lain
dalam semesta.3 Manusia dan ciptaan lain ditempatkan dalam sebuah
jaring kehidupan (undivided wholeness). Dalam prosesnya, ada semacam
dorongan dari dari dalam bagi transendensi spiritual yang memungkinkan
adanya kehidupan.

Paradigma berteologi Ilia Delio yakni Allah sebagai The Wholeness juga
mesti ditempatkan dalam konteks kritikannya terhadap relasi antara
agama, manusia, dan perkembangan sains modern. Terdapat banyak
perspektif yang melihat perkembangan sains memberikan efek buruk bagi
agama dan manusia. Mereka beranggapan bahwa sains dan teknologi
secara radikal telah mengubah pemahaman kita tentang alam menjadi
sebuah sistem tertutup, statis, dan tertata.# Mereka melihat teknologi
kecerdasan buatan sebagai suatu ancaman terhadap dimensi keagamaan,
yakni dengan menciptakan suatu realitas virtual (bayangan) untuk
mengimbangi realitas yang diberikan kepada manusia.5 Manusia
menciptakan teknologi ini untuk mengimbangi keterbatasan mereka.

> Istilah “sains” berasal dari bahasa Latin: scientia (dalam bahasa Yunani disebut episteme).
Dalam tafsiran kuno, istilah tersebut mengacu pada kebenaran yang didapatkan melalui uji
coba atau demonstrasi atau eksperimen suatu pengetahuan baik itu tentang alam maupun
sistem kepercayaan lain. Sedangkan sains modern, menurut Delio, adalah bentuk penguasaan
baru atas alam yang dipelopori oleh Roger Bacon. Bapak sains modern (Roger Bacon) itu
menegaskan bahwa sains dapat meningkatkan kondisi hidup manusia, jika manusia dapat
membebaskan dirinya dari otoritas agama dan menganggap Tuhan tidak lagi diperlukan dalam
usaha meningkatkan kondisi hidup itu. Konsekuensinya, manusia perlu menyerahkan otonomi
pribadinya pada sains, teknologi, kekuasaan, dan uang. Delio menyebut kecenderungan itu
sebagai cara berpikir individualistis (the self thinking subject) yang menentang “The Wholeness”
yakni cara berpikir yang ‘menyatu’ dengan kosmos atau Tuhan. Delio berusaha untuk
mengembalikan definisi sains ke definisi yang lebih integral, yakni cara berpikir yang menyatu
dengan kosmos atau Tuhan. Itulah makna sains bagi Delio. Delio juga menegaskan bahwa sains
adalah jalan untuk mempersiapkan kedatangan Yesus yang kedua kalinya. Usaha itu dapat kita
lihat dalam refleksi-refleksi teologis Delio tentang teknologi, manusia robot, kehidupan di luar
angkasa, cara kerja otak, dan seterusnya. Ilia Delio, The Unbearable Wholeness of Being:..., 30-
39; Clive Cohen, The Story of Science: A History of Science, Technology, and Medicine from 500BC
to The End of 20th Century, (London: Whitefox Publishing Limited, 2016), 263. Penulis
menggarisbawahi kalimat penting di atas.

Ilia Delio, “Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of Love”, dalam
Open Theology 2018; 4, 158-169: (161).

Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:...”, 164.

Ilia Delio, Christ in Evolution, (Maryknoll, New York: Orbits Books, 2008), 161.

18 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Menanggapi respon di atas, Delio justru melihat secara optimis relasi
agama, manusia, serta perkembangan teknologi dan sains. Menurut Delio,
dengan paradigma berteologi Allah sebagai The Wholeness, agama Katolik
dan sains modern bisa berkembang bersama. Gagasan mengenai alam
semesta sebagai gambar Allah (The Wholeness) yang dinamis,
transformatif, dan kreatif menempatkan sains dalam kerangka yang lebih
luas dan menyediakan rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral,
dan kontrol manusia dalam penggunaannya. Menurut Delio, Inkarnasi
dapat menjadi model yang sempurna bagi umat Katolik untuk memahami
keterbukaan materi terhadap roh dan kemampuan materi untuk menjadi
media ekspresi diri roh dan kekuatan kreatif Allah. Dalam konteks itu,
sains dan agama pun mestilah bekerja sama menuju kepenuhan dalam
Yesus Kristus.

Selain itu, Ilia Delio juga tidak bermaksud memberikan jawaban final
akan problematika masyarakat kontemporer, terutama dalam relasi agama
dan sains modern. Delio sebetulnya menawarkan suatu paradigma dalam
berteologi yang sifatnya dinamis, transformatif, dan senantiasa berproses
menuju kepenuhannya dalam Yesus Kristus. Delio menyelidiki Allah
sebagai The Wholeness di dalam Kitab Suci, pemikiran Bapa-Bapa Gereja,
pemikiran ilmuwan dan teolog, dan dalam dokumen-dokumen Gereja.
Delio berpendapat bahwa Gereja Katolik perlu menafsirkan kembali
misteri Allah secara kreatif sesuai dengan konteks kehidupan nyata, tanpa
menyimpang dari ajaran pokok iman Katolik.

CATATAN METODOLOGIS

Artikel ini ditulis menggunakan metode studi kepustakaan. Sumber
pustaka utama skripsi ini adalah tulisan-tulisan (buku dan artikel ilmiah)
dan webinar Ilia Delio. Adapun beberapa buku Delio yang penulis pakai
adalah Christ in Evolution (2008), The Unbearable Wholeness of Being: God,
Evolution, and The Power of Love (2013), Making All Things New:
Catholicity, Cosmology, Consciousness (2015). Selain itu, penulis juga
menggunakan beberapa artikel ilmiah Delio seperti “Revising The
Franciscan Doctrine of Christ,” dalam Theological Studies 64 (2003);
“Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of
Love”, dalam Open Theology 2018; “Brain Science and The Biology of Belief:
a Theological Response”, dalam Zygon Vol. 38. No 3 (September 2003);
“Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin on Technology,
Religion and Evolution”, dalam Theology and Science Vol. 10, No. 2, 2012;

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 19



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

“Suffering and Sacrifice in an Unfinished Universe: The Energy of Love”
dalam Religions 2020.

Kajian ini dengan sadar tidak berhasrat untuk mengupas tuntas
seluruh pemikiran Delio di dalam tulisan-tulisannya. Di dalam tulisan-
tulisan yang dirujuk, penulis hanya mengidentifikasi argumen-argumen
Delio yang mengandung unsur sains modern (teknologi) dan relasinya
dengan iman Katolik. Selain itu, pertanyaan utama yang memandu proses
pembacaan adalah “Bagaimana Delio mengintegrasikan iman Katolik dan
sains modern (teknologi) melalui paradigma Allah sebagai The
Wholeness?” Ada dua jawaban ringkas dari pertanyaan itu. Pertama,
penemuan-penemuan sains modern memperlihatkan gambaran alam
semesta dinamis, kreatif, dan saling terkait satu sama lain. Ruang, waktu,
dan materi bergerak menurut hukum yang tidak tetap. Sains telah
memberikan pandangan baru tentang materi yang bersifat relasional.
Dengan kata lain, alam semesta sebenarnya secara inheren bersifat
dinamis dan relasional.

Kedua, tradisi Katolik cukup kaya untuk menyediakan ruang bagi
gagasan-gagasan transformatif semacam itu. Delio mengacu pada
pemikiran sekolah Fransiskan dan Teilhard de Chardin. Melalui pemikiran
mereka, Delio meyakini bahwa keilahian dan kemanusiaan harus saling
melengkapi dalam proses evolusi. Keilahian dan kemanusiaan mesti terus
berupaya untuk senantiasa menemukan dialog atau rekonsiliasi meskipun
berlawanan (resolving opposites) sehingga membuka masa depan di mana
Allah hadir sebagai kasih yang universal.

Untuk mendukung pendalaman terhadap sumber utama, skripsi ini
juga mengacu pada aneka pustaka sekunder, seperti christogenesis.org dan
serial webinar Delio di Youtube. Selain itu, penulis juga memuat buku
komentar dan dokumen-dokumen Gereja seperti buku tafsir Kitab Suci,
Lumen Gentium dan Laudato Si’. Pelbagai tulisan ilmiah (artikel ilmiah dan
skripsi) digunakan pula untuk menunjang penelitian ini.

GAGASAN DASAR ILIA DELIO TENTANG PARADIGMA ALLAH
SEBAGAI THE WHOLENESS

Delio menggunakan paradigma Allah sebagai The Wholeness untuk
menerangkan iman Katolik, terutama berhadapan dengan kemajuan sains
modern. Dalam kerangka itu, Delio kemudian mengidentifikasi pribadi
dan misi Yesus Kristus menggunakan konsep evolusi. Pada pokok ini,
penulis akan menunjukkan bahwa evolusi itu bukanlah konsep yang

20 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

muncul dari dalam sains, melainkan ia telah ada jauh sebelum sains itu
sendiri berdiri sebagai sebuah ilmu. Delio menegaskan bahwa evolusi
adalah konsep yang luas dan tidak terikat pada ilmu-ilmu tertentu.

Basis dari argumentasi Delio dalam menerangkan relasi integral antara
iman Katolik dan sains modern adalah Kristus kosmik dalam evolusi
semesta. Delio juga menggunakan pemikiran Teilhard tentang keterkaitan
antara iman Katolik dan sains modern sebagai inspirasi dalam berteologi.
[tulah alasan mengapa penulis memberikan ruang cukup besar bagi
pemikiran Teilhard di bab ini. Kendati demikian, di bab IV, penulis juga
akan menunjukan bahwa sebetulnya visi teologi-kosmik Teilhard dan
Delio bukan hal baru, beberapa ratus tahun sebelumnya spirit itu sudah
dihidupkan oleh St. Fransiskus dari Assisi.

Paradigma Teologi Kosmik Delio

Dalam suatu wawancara yang berjudul “What is God today? God as
Wholeness”, Delio mengatakan: “dalam aktivitas sehari-hari seperti
meditasi atau dalam keheningan di kamar, kita dapat melihat sekilas
tentang Allah. Dalam peristiwa-peristiwa singkat itu, kita merasakan
pelukan dari Sang Cinta, segala sesuatu tampak terpusat pada kita. Di situ
kita menjadi bagian dari keseluruhan dan keseluruhan menjadi bagian dari
kita.” Mengacu pada wawancara itu, secara sederhana gagasan tentang
Allah sebagai The Wholeness adalah kesadaran akan kehidupan yang
terbuka dan dinamis (unfolding life) dengan semesta. Delio meyakini
bahwa setiap unsur di semesta yang mencakup unsur kuantum? dan

Ilia Delio bersama rekan-rekannya di seluruh dunia mendirikan pusat studi tentang Kristus
yang bernama Center For Christogenesis. Pusat studi tersebut terinspirasi dari gagasan seorang
rohaniwan Jesuit dan Paleontolog yang bernama Teilhard de Chardin. Kutipan wawancara ini
diambil oleh penulis dari channel Youtube Center For Christogenesis (Desember 2019),
selengkapnya berbunyi: “We can sometimes get a glimpse of wholeness in our own lives, when
we come into a moment of solitude or silence - when in that brief moment, there is an
awareness of a ‘being in love’, that everything just seems to fall into place, where we are part of
the whole, the whole is part of us...”. https://www.youtube.com/watch?v=jysE8cLL1YQ (access
18.08.2022, pkl. 1:22 WIB).

Secara etimologis, kosmologi kuantum berasal dari kata “kosmologi” dan “kuantum”.
Kosmologi membahas keseluruhan alam semesta dalam skala luas sedangkan kuantum hanya
membahas partikel terkecil. Kosmologi kuantum mengaplikasikan mekanika kuantum yang
seyogianya hanya mengamati partikel terkecil (subatom) untuk menjelaskan keseluruhan alam
semesta ini. Jonathan J. Haliwell, “Quantum Cosmology and The Creation of The Universe”,
Scientific American (Desember 1991), 76-85: (82). Selengkapnya, “quantum mechanics-ussualy
applied only to the subatomic scale-is applied to the entire universe”. Lihat juga Ilia Delio,
Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness (New York: ORBIS BOOKS,
2015), 42.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 21


https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

organisme paling kompleks (homo sapiens), semuanya sedang bergerak
menuju kesempurnaan cinta.® Menurut Delio, Allah juga ada dan
mengambil bagian bersama ciptaan-Nya dalam gerakan yang dinamis itu.

Paradigma di atas sebetulnya sudah berkembang dan dihidupi sejak
zaman para filsuf alam kuno. Namun demikian, perkembangan itu
terhenti sejak penemuan dunia mekanistik dan statis oleh Isaac Newton.9
Newton (1642-1726) adalah seorang ilmuwan Matematika yang terkenal
pada pada masanya. Dia mengembangkan teori gravitasi dan membangun
landasan untuk suatu sains tentang alam semesta. Pada umur 27 tahun,
Newton ditunjuk sebagai Profesor Matematika di Universitas Cambridge,
namun 5 tahun kemudian dia mengundurkan diri dari jabatannya itu.
Pada Juli 1687, beberapa bulan sebelum ulang tahunnya yang ke-45 tahun,
Newton menerbitkan buku yang terkenal yakni Philosophiae Naturalis
Principia Mathematica atau kerap disebut Principia. Dari kacamata
kosmologi, buku tersebut penting karena ia menawarkan ‘prinsip pertama’
yang diformulasikan secara matematis untuk menjelaskan fenomena-
fenomena langit berdasarkan hukum-hukum alam.’® Bahwa sains perlu
sampai ke kesimpulan tentang prinsip pertama, sudah mengemuka di
dalam pemikiran Descartes dan Bacon. Bahwa sains, dengan
memanfaatkan Matematika dan eksperimen, akan membawa orang
sampai ke kepastian pengetahuan tentang semesta, sudah diyakini oleh

8 Hal ini terinspirasi dari pandangan Teilhard de Chardin mengenai titik omega. Omega adalah

suatu pribadi super (hyper-personalized) atau pribadi kosmik. Chardin meyakini bahwa proses
evolusi akan akan memuncak pada pribadi kosmik. Pribadi kosmik bukanlah pribadi yang
impersonal melainkan personal. Patrick H. Byrne, “The Integral Vision of Teilhard and
Lonergan: Science, The Universe, Humanity, and God”, in From Teilhard to Omega, ed. Ilia Delio
(New York: ORBIS BOOKS, 2014) 87.

Delio memaksudkan mekanis sebagai artisanal yakni pekerjaan robot yang kaku, dapat
diprediksi, dan objektif. Namun, arti istilah “mekanis” dalam karya-karya Newton sendiri
ternyata masih diperdebatkan oleh para ahli hingga saat ini. Salah seorang ahli Newton
bernama Alan Gabrey menjelaskan dua pengertian yang terkandung dalam istilah “mekanis”
yakni artisanal dan teoritis. Pengertian artisanal (murni mekanis) mencakup kemampuan
praktis, konstruksi dan kerja mesin, manipulasi kimia, dan eksperimen-eksperimen, sedangkan
pengertian teori (vegetable spirit) adalah adalah teori tentang mesin atau justifikasi rasional
Newton semata yang mengatakan adanya suatu zat primordial (universal aether) yang bekerja
secara rahasia dan mulia di semesta ini. Alan Gabrey, “Newton, active powers, and the
mechanical philosophy”, in The Cambridge Companion to Newton, ed. Bernard Cohen and
George E. Smith (UK: Cambridge University Press, 2002), 2.

Helge S. Kragh, Conceptions of Cosmos: from myths to the accelerating universe (New York:
Oxford University Press, 2007), 69-70.

10

22 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Galileo dan Descartes. Namun demikian, bagaimana kedua hal itu dapat
dijalankan secara serentak baru muncul di dalam Principia.”

Bagi Newton, semesta seperti sebuah jam yang dirancang oleh Pencipta
Agung (Ultimate Designer) sedemikian teliti sehingga setiap bagian harus
teratur dan fungsional. Sebaliknya, bila ada bagian-bagian yang
disfungsional, maka dengan cepat bagian tersebut akan diganti dengan
bagian baru sehingga ‘dunia mesin’ itu tetap berjalan. Newton menolak
konsep umum kristianitas, tetapi mengakui bahwa Allah menjelma dalam
tatanan dan keindahan semesta. Dia berargumen bahwa Allah mengatur
semesta dalam gerakan (motion) dan mengintervensi bila ada kerusakan-
kerusakan di bagian tertentu pada alam semesta. Penemuan tersebut
berpengaruh luas, dan manusia selama 300 tahun melihat waktu dan
ruang sebagai sesuatu yang statis, konstan, dan monoton.

Kosmologi statis warisan Newton rupanya masih menguasai benak
ilmuwan masa itu. Akibatnya, kosmolog terlempar ke sudut jalan buntu
sampai Albert Einstein merumuskan Teori Relativitas Umum (TRU). TRU
mengubah secara revolusioner pemahaman kita tentang gravitasi dan
relasinya dengan ruang dan waktu. Secara teoritis, Einstein memasuki
dunia kosmologi sejak diterbitkan tulisannya yang berjudul “Cosmological
Considerations in The General Theory of Relativity” pada tahun 1917.3
Ketika merumuskan TRU, Einstein melihat kemungkinan energi gravitasi
tersimpan di dalam kelengkungan (kurvatur) ruang dan waktu.4
Kelengkungan (kurvatur) ini disebut konstanta kosmologis’> dan oleh
Einstein ditambahkan ke persamaan medan untuk mengatasi
ketidakstabilan (instabilitas) modelnya. Berkat persamaan itu, kita

11 Karlina Supelli, “Menelusuri Jejak Kosmos (Sebuah Pengantar)” Jurnal Filsafat Driyarkara 33,

No.1 (2012): 6.
12 Tlia Delio, The Unbearable Wholeness of Being: God Evolution, and The Power of Love (ORBIS
BOOKS: New York, 2015) 54. Selengkapnya berbunyi, “For three hundred years Newton’s vision
of time and space as absolute was the sacred dogma of scientific cosmology.”
Christopher Smeenk, “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology,” in The
Cambridge Companion to Einstein, ed. Michel Janssen and Christoph Lehner (New York:
Cambridge University of Press, 2014), 228.
Delio, The Unbearable Wholeness of Being...., 54. Selengkapnya, “The elastic nature of space-
time impelled Einstein to think of gravity not as a substance but as a curvature of space-time by
matter”
Istilah ini menjelaskan dorongan gravitasi yang menyeimbangkan tekanan gravitasi.
Keseimbangan antara dorongan gravitasi dan tekanan gravitasi akan membuat semesta dinamis
Einstein tidak runtuh. Michel Janssen and Christoph Lehner, The Cambridge Companion to
Einstein, 13. Selengkapnya, “this term describes gravitational push compensating the usual
gravitational pull to ensure that his static universe would not collapse”.

13

14

15

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 23



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

mengetahui bahwa materi terkait langsung dengan ruang dan waktu. Ilia
Delio menggambarkan keterkaitan itu dengan sederhana, “Berat suatu
materi tidak hanya mempengaruhi kelenturan dan ukuran jarak [dan
ruang], melainkan juga memperlambat dan melebarkan aliran waktu”®
Gravitasi, dalam konteks itu, muncul sebagai konsekuensi adanya materi
yang membuat ruang-waktu melengkung, “gravity acts to structure
space.”?

No Kosmologi Newton Kosmologi Einstein

1 | Sistem tertutup (closed system) Sistem terbuka (open system); lebih cair;
pola baru terbentuk karena terbuka

2 | Hierarkis ketat (top-down order) Holarchy dan bottom-up: terikat atau
tergantung pada aspek fundamental hidup

3 | Tatanan Fungsional dan tetap | Tatanan yang selalu berkembang dan

(Maintaining order) bergerak menuju kompleksitas (Greater
complexity)
4 | Kontrol Partisipasi
5 | Tekanan pada tujuan (goals) Kreatifitas (possibilities)
6 | Individual Keterhubungan (interconnected)

7 Mekanistik  atau  tidak  ada | Holistik
perubahan.

Gambar 1. 1 Tabel Perbandingan Kosmologi Newton dan Einstein®

Penemuan Einstein tentang gravitasi dan relasinya dengan ruang dan
waktu mengubah pemahaman kita tentang semesta. Semesta tidaklah
statis melainkan dinamis, kreatif, dan saling terkait satu sama lain. Alam
semesta bisa meregang, menyusut, dan bergerak-gerak tergantung materi.
Konsep ruang-waktu yang dalam pandangan mekanistik Newton bersifat

6 lia Delio, Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness (New York: ORBIS
BOOKS, 2015) 37. Selengkapnya berbunyi, “The heaviness of matter not only stretches or shrinks
distances, but also appears to slow down or dilate the flow of time”

17" Delio, The Unbearable Wholeness of Being...., 54.

18 Gambar perbandingan ini penulis buat berdasarkan serial webinar Ilia Delio yang berjudul
“God, Evolution, and Power of Love” (Desember 2019). Rekaman webinar tersebut diunggah
oleh kanal Youtube Center For Christogenesis.
https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ (access 18.08.2022, pkl. 09.00 WIB)

24 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik


https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

mutlak dan kaku, kini digantikan oleh konsep Einstein tentang ruang-
waktu yang bersifat dinamis dan terbuka. Pada tingkat yang paling kecil
dari partikel atom, mekanika kuantum telah menyingkap sebuah dunia di
mana ruang, waktu, dan materi bergerak menurut hukum yang tidak
tetap. Mekanika kuantum telah memberikan pandangan baru tentang
materi yang bersifat relasional. Dengan kata lain, alam semesta sebenarnya
secara inheren bersifat dinamis dan relasional.

Delio menerima kosmologi Einstein karena mencerminkan Allah yang
kreatif dan dinamis (The Wholeness) dan menolak atau mengkritik
kosmologi Newton karena mencerminkan Allah yang mekanistik
(tertutup). Menurut Delio, Yesus Kristus adalah teladan yang semasa
hidup menghayati secara penuh Allah yang kreatif dan dinamis itu. Oleh
karena itu, pada pokok berikutnya, penulis akan membahas pribadi dan
misi Yesus Kristus dalam kaitan dengan proses evolusi.

Kristus dalam Evolusi

Ilia Delio dalam beberapa karyanya selalu menegaskan bahwa dia
menggunakan istilah “evolusi” bukan dalam pengertian atau metode sains
yang ketat. Delio menggunakan istilah “evolusi” sebagai paradigma yang
berlandaskan penjelasan sains untuk menjelaskan makna dan tujuan iman
Katolik.”® Bagi Delio, konsep evolusi tidak hanya bertujuan untuk
menjelaskan realitas fisik (physical systems), tetapi juga bisa dipakai untuk
menerangkan iman (religious systems). Sebab, realitas fisik dan spiritual
itu saling terkait satu sama lain (intertwined). Namun, apa sebetulnya
evolusi itu? Bagaimana evolusi bisa menjelaskan proses perkembangan
semesta?

Menurut Merriam-Webster Dictionary, istilah “evolution” berasal dari
bahasa Latin evolvere berarti “membuka gulungan buku” atau membuka
(to unfold) atau mengeluarkan (open out).>® Delio beranggapan bahwa
konsep evolusi digunakan dalam pengertian yang ilmiah pada abad ke-19

19 Delio, The Unbearable Wholeness of Being:...16. Selengkapnya, “Although I am not using

evolution in a scientific manner, i am using the concept as a paradigm based on modern science
to understand the meaning and purpose of Christian life today”; Delio, Making All Things
New:..., 44. Selengkapnya, “a broad set of principles and forces and patterns that generate
novelty, change, and development over time”; Ilia Delio, The Humility of God: A Franciscan
Perspective (Cincinnati, Ohio: ST. ANTHONY MESSENGER PRESS, 2005 ) 10. Selengkapnya,
“the universe is in evolution toward the fulness of Christ, but it is the task of Christians to help
personalize the universe in the love of Christ”

20 https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution, (access 1.09.2022, pkl. 09.00 WIB)

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 25


https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

oleh ahli biologi Alfred Wallace, namun baru dikenal luas ketika Charles
Darwin menerbitkan buku The Origin of the Species. Mengutip Francisco
J. Ayala (ahli Biologi), Delio menegaskan bahwa istilah evolusi pertama
kalinya tidaklah digunakan dalam ranah biologi sebagaimana yang
umumnya diketahui oleh masyarakat. Sebaliknya, evolusi pada periode
awal (1647) merujuk pada semua hal yang berkembang (progression) dari
hal-hal yang sederhana.*

Darwin dalam The Origin of The Species menunjukkan bahwa sejatinya
kehidupan alamiah terbuka terhadap proses seleksi alam (natural
selection). Seleksi alam adalah argumen sentral dari Charles Darwin.
Seleksi alam menunjuk pada peranan lingkungan dalam proses evolusi
yang terjadi di alam. Lingkungan mempunyai peran untuk menentukan
variasi-variasi makhluk hidup*® yang dapat bertahan di tengah
keanekaragaman hereditas (penurunan sifat genetik dari orang tua ke
anak), karakter, dan sifat organisme dalam sebuah populasi tertentu.
Karakter atau sifat-sifat yang cocok dengan lingkungan dan mampu
membuat sebuah organisme bertahan akan diteruskan kepada
keturunanya dari generasi ke generasi. Delio meyakini bahwa evolusi tidak
hanya menjelaskan aspek partikular itu melainkan juga melingkupi aspek
yang lebih luas yakni perkembangan semesta. Kedua aspek itu, mengikuti
pemikiran Teilhard de Chardin, berkembang menuju kepenuhan masa
depan evolusi dalam Yesus Kristus, Sang “Centrating Principle, The
Pleroma, Omega Point”.>3

Menurut Delio, Yesus Kristus muncul dari proses evolusi.24 Tubuh
Yesus mengandung unsur Karbon (C) seperti halnya bintang-bintang di
angkasa dan darah-Nya mengandung unsur-unsur yang berasal dari
ledakan Big-Bang pada 13, 8 miliar tahun yang lalu. Leluhur Yesus adalah
organisme primitif yang bernama Cyanobacteria, yakni sebuah organisme
yang membantu perkembangan atmosfer bumi dahulu kala dengan
memproduksi oksigen. Yesus juga dilahirkan dalam rupa bayi manusia dan
Dia diberikan nama oleh orang-tuaNya. Ketika masih kecil, Yesus belajar

2L Francisco J. Ayala sebagaimana dikutip Delio, Christ in Evolution, (Maryknoll, New York: Orbis

Books, 2008), 15.

Uraian lengkap mengenai seleksi alam dapat dilihat dalam Franz Magnis Suseno, “Allah dan
Alam, Darwinisme, Creationism, Intelligent Design: Sebuah Diskursus Kritis”, dalam
DISKURSUS 8 (April 2009), hlm. 1-24: (5-6).

Ilia Delio, Christ in Evolution, 71.

Ilia Delio, Christ in Evolution, 1277. Selengkapnya, “As the risen World incarnate, Christ indeed
is related to the whole cosmos, and the whole cosmos finds its meaning in Christ”

22

23
24

26 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

untuk berjalan dan berbicara, “(...) bertambah besar dan menjadi kuat,
penuh hikmat, dan kasih karunia Allah ada pada-Nya” (Luk 2:40). Semua
perkembangan itu mau menunjukkan bahwa Yesus juga bagian dari proses
evolusi dan Dia senantiasa bertumbuh di semesta yang dinamis dan kreatif
ini.

Salah satu teori ilmiah abad ke-20 yang juga memberi penjelasan
tentang alam semesta yang dinamis dan kreatif adalah teori Khaos.
Menurut teori ini, sistem-sistem fisik, biologis, dan kimia selalu terbuka
(flexible) pada setiap perubahan atau perkembangan yang spontan.
Bahkan perubahan itu, kata Delio, bisa saja menghasilkan keteraturan
baru dalam sistem, “keterbukaan pada kemungkinan-kemungkinan masa
depan baru.”> Kata “Khaos” memang seringkali dipadankan dengan
kekacauan, kerusakan, dan tidak adanya aturan, namun, dalam sains,
istilah “Khaos” justru berkaitan erat dengan keteraturan (order).
Perubahan spontan terjadi karena adanya “atraktor asing” (the strange
attractor), yakni sebuah wadah dalam sistem (tetapi berbeda dari sistem)
yang mendorong munculnya gerakan spontan dan menyimpang dari pola
‘normal’ keteraturan. Beberapa ilmuwan berpandangan bahwa munculnya
atraktor asing mau menunjukkan bahwa keteraturan itu ada secara
inheren dalam Khaos, karena atrakor itu sendiri adalah sebuah pola baru
dari keteraturan yang muncul secara spontan dalam sebuah sistem.
Dengan demikian, untuk menjelaskan tentang kehidupan yang
berkembang dalam semesta, teori Khaos menekankan kodrat alam
semesta yang senantiasa terbuka terhadap kemungkinan-kemungkinan
baru.

Dalam kaitan dengan teori Khaos, Delio meyakini bahwa Yesus Kristus
juga adalah ‘atraktor asing’, yakni sebuah pola baru dalam kehidupan
beriman yang muncul dari pola lama atau adat-kebiasaan Yahudi.?® Yesus
adalah nabi dan guru Yahudi yang secara radikal mengajar tentang
kehadiran Tuhan yang imanen. Pengajaran Yesus itu membangkitkan
sebuah penghayatan baru dalam kehidupan beragama, meskipun di sisi
lain, pola baru tersebut mendapat banyak tanggapan dan kebingungan
dari orang-orang terdekat Yesus.?” Daya tarik yang ditawarkan oleh Yesus
adalah sebuah pola baru dalam berelasi dengan Tuhan yakni tinggal di

25
26

Ilia Delio, The Humility of God...., 75. Selengkapnya, “openness to future possibilities”.

[lia Delio, Making All Things New:..., 71. Selengkapnya, “Jesus was a “strange attractor,” a new
pattern of religious life amid an established pattern of Jewish Customs and laws”.

Mis: “Bukankah Ia ini anak tukang kayu? Bukankah ibu-Nya bernama Maria dan saudara-
saudara-Nya: Yakobus, Yusuf, Simon dan Yudas?” (Mat. 13:55).

27

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 27



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

hadirat-Nya (in-dwelling presence of God). Kebaruan yang ditawarkan oleh
Yesus semasa hidup-Nya, mengutip Delio, adalah sebuah Big-Bang ilahi
dalam sejarah semesta.?®

Yesus memulai misinya dengan mengumumkan sebuah era baru, yakni
kemanusiaan yang bersatu dengan cinta Allah dan komitmen akan
Kerajaan-Nya. Yesus menentang sistem sosial yang tertutup pada zaman-
Nya dan berupaya menanamkan dalam sistem itu nilai-nilai belas kasih
dan pengampunan yang radikal. Kebersatuan-Nya dengan Allah
termanifestasi dalam level komunitas yakni dengan memberikan prioritas
pada mereka yang miskin, lemah, dan terpinggirkan. Menurut Delio,
kedalaman relasi Yesus dengan Allah juga menunjukkan perasaaan
“Katolik”’-Nya yang kuat, yakni kesadaran bahwa diri-Nya milik semesta
(baca: Allah) dan semesta dalam diri-Nya. John Haught menerangkan akar
kata “katolik” sebagai berikut:

“Katolik berarti keterbukaan. Istilah tersebut berlawanan dengan istilah
[yang bermakna tertutup dan mekanistis seperti] parsial, sektarian, faksional,
tribal (kesukuan), dan selektif. Istilah “katolik” merujuk pada pandangan
dunia universal Yunani kuno; “kata” (preposisi) dan “holos” (kata benda).
Dua kata itu digabungkan menjadi kath-holou, sebuah kata keterangan yang
berarti keutuhan dan katholikos: substantif bagi istilah catholicity dalam
Bahasa Inggris. Istilah tersebut berarti sebuah gerakan menuju universalitas
atau wholeness.”*

Kekatolikan yang dihayati oleh Yesus adalah sebuah kosmologi baru.
Program hidup-Nya adalah memperhatikan dimensi keutuhan (the whole)
dan turut berpartisipasi dalam mewujudkan Kerajaan Allah yang penuh
kasih dan pengampunan. Delio menyebut jalan hidup Yesus sebagai jalan
hidup Katolik yang kreatif dan dinamis (creative catholicity).

Delio menempatkan kesadaran akan Allah (keyakinan religius) dalam
beberapa periode aksial kesadaran manusia, yakni periode pra-aksial,

28 Ilia Delio, Making All Things New:..., 76.

2 John Haught, Where Is Knowing Going: The Horizons of the Knowing Subject, sebagaimana
dikutip oleh Ilia Delio, The Unbearable Wholeness of Being:..., 206. Selengkapnya, “Right out of
the block the term catholicity means openness and in contrast to what is incomplete, partial,
sectarian, factional, tribal and selective. The term catholicity promises a worldview that is
universal in classical Greek; kata (a preposition) and holos (a noun) when coupled become kath-
holou an adverb meaning “wholly” and katholikos, a substantive that is best rendered
‘catholicity’ in English. The word connotes movement towards universality or wholeness.”

28 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

periode aksial pertama, dan periode aksial kedua.3° Istilah periode aksial
(achsenzeit) manusia adalah istilah dari seorang filsuf Jerman yang
bernama Karl Jaspers.?' Periode itu mengacu pada masyarakat di antara
tahun 800 dan 200 SM yang diidentifikasi di tiga bagian wilayah, yakni
China, India, dan Barat. Pada tahun itu, kesadaran manusia sebagai
individu muncul. Selanjutnya, dari ketiga wilayah tersebut berkembanglah
peradaban besar seperti Asia, Timur Tengah, dan Eropa. Secara harfiah,
periode aksial berarti suatu periode pusat. Dikatakan sebagai periode
pusat karena periode ini amat menentukan dalam kenyataan sejarah hidup
manusia terutama dengan munculnya kesadaran sebagai individu yang
otonom dan terbentuknya dasar-dasar hidup keagamaan atau spiritual.3*

Pada periode pra-aksial, manusia berhubungan satu sama lain secara
kolektif, kesukuan, mistik, dan ritualistik. Masyarakat memunyai relasi
yang cukup mendalam dengan alam sekitar dan sesamanya. Pada periode
ini juga, nuansa kesukuan terlihat begitu kental dalam relasi satu sama
lain. Selanjutnya, pada periode aksial pertama, kesadaran manusia sebagai
makhluk otonom perlahan muncul. Peran rasio menjadi dominan dalam
kehidupan sehari-hari. Rasionalitas yang mencakup kemampuan
menganalisis, mengontrol, dan daya kritis mulai menggantikan pemikiran
mistis. Pada periode ini, nuansa kesukuan digantikan oleh kesadaran diri
sebagai pribadi yang otonom. Kemudian, periode aksial kedua, yakni
munculnya kesadaran global. Kesadaran global ini harus dilihat dari dua
perspektif: (1) dari perspektif horizontal, yakni budaya dan agama harus
saling bertemu dan mengalami perjumpaan kreatif yang menghasilkan
sebuah kesadaran kolektif yang beragam; (2) dari perspektif vertikal, yakni
budaya dan agama harus terjun ke dunia untuk menyediakan dasar yang
kokoh bagi perkembangan dunia masa depan.

Berangkat dari tiga periode aksial di atas, menurut Delio, kalau
Kristianitas mau tetap bertahan (survive) di dunia abad ke-21 ini, maka ia
harus mencari dan menemukan suatu model kristologi yang relevan
dengan situasi zaman. Sebab kalau tidak demikian, akan ada saatnya, di
mana berbicara tentang Kristus akan menjadi sesuatu yang asing dan tidak
relevan.

30 [lia Delio, The Humility of God...., 126-128.

81 Kata aksial (axial) berasal dari kata “axis” yang berarti poros, sumbu, pusat, tengah. Karl Jaspers,
“The Axial Period,” in The Origin and Goal of History, (New Haven, CT: Yale University Press,
1953), 2. Lihat juga Ilia Delio, Christ in Evolution, 23.

llia Delio, The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey, (Maryknoll.
NY: ORBIS BOOKS, 2021), 116.

32

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 29



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Delio juga menegaskan bahwa pengalaman manusiawi Yesus adalah
ekspresi kebebasan Allah untuk terlibat dalam kehidupan manusia seperti
pembebasan bangsa Israel dari pendudukan bangsa Romawi dan Farisi.
Selain itu, Yesus juga tidak mengajarkan nilai-nilai agama yang abstrak
dan dogmatik, sebaliknya, Dia menempatkan agama dalam situasi
konkret. Delio meringkas visi hidup Yesus dengan tiga kata kunci yakni
behold, look, see- “Lihat, Dia ada di sini atau Dia ada di sana! Sebab
sesungguhnya Kerajaan Allah ada di antara kamu” (Luk 17:21). Melihat
berarti menyadari (act of consciousness). Hal itu bisa dilihat dalam
tindakan Yesus seperti merangkul orang kusta, pendosa berat (pelacur dan
pemungut cukai), dan orang-orang terpinggirkan lainnya. Di situ, Yesus
tidak hanya sekadar melihat, tetapi la juga mengajak semua orang untuk
mempunyai kedalaman hati merangkul orang lain.

Setelah mengidentifikasi Yesus dalam teropong evolusi. Pada pokok
berikutnya, penulis akan memperlihatkan refleksi Delio atas
perkembangan sains modern, terutama teknologi. Dalam prosesnya,
pemikiran Teilhard tentang Kristus dan evolusi tetap diberikan ruang.
Pemahaman pada pokok tentang Kristus itu penting mengingat basis
argumentasi teologi kosmik Delio dalam menerangkan relasi integral
antara iman Katolik dan sains modern adalah Kristus kosmik dalam
evolusi semesta.

Integrasi Iman Katolik dan Sains Modern dalam Evolusi Semesta

Dalam sebuah wawancara dengan majalah Wired pada tahun 2010,
Mark Zuckerberg pendiri facebook mengatakan “The think I really care
about is the mission, making the world open.”3 Tak bisa dihindari bahwa
teknologi telah ~membangkitkan manusia-manusia baru yang
terdigitalisasi, misalnya seseorang merasa lebih nyaman di rumah dengan
kehadiran teknologi AI (Artificial Intelligence) dan realitas virtual daripada
mencium aroma bunga dan pepohonan di luar rumah. Sejalan dengan hal
itu, neurolog terkenal bernama Charlotte Tomaino menyebutkan suatu
jenis baru penyakit mental yakni OCD atau ‘obsessive checking disorder.’
Tomaino menjelaskan bahwa orang yang terkena penyakit tersebut
memiliki kecenderungan untuk memeriksa email secara berlebihan.
Dalam kaitan dengan itu, filsuf Carl Mitcham menegaskan “1000 - 2000
tahun yang lalu, para filsuf sibuk memikirkan semesta dan eksistensi kita

3 Lev Grossman, “Person of the Year 2010: Mark Zuckerberg,” Time (December 15, 2010)
sebagaimana dikutip oleh Ilia Delio, Making All Things New:..., 72.

30 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

di dalamnya. Hari ini, tantangan utama para filsuf adalah teknologi.
Mereka sibuk memikirkan bagaimana eksistensi kita berhadapan dengan
perkembangan teknologi.”* Jika teknologi sudah membatasi eksistensi
manusia, maka ia juga dapat menciptakan manusia dengan memanfaatkan
kebutuhan alamiahnya akan sesuatu yang transenden. Delio
mengingatkan bahwa apabila dulu agama memenuhi kebutuhan manusia
akan yang transenden itu dengan daya roh, maka sekarang teknologi
mampu menggantikan peran agama itu dengan sesuatu yang lebih
bermakna yakni keterhubungan (connectedness).

Kelompok transhumanism3> beranggapan bahwa teknologi akan
memenuhi semua hasrat individual manusia karena mereka mudah
dikontrol dan dikendalikan oleh kecepatan sistem komputasi (speed of
computing power). Manusia dengan mudah membaca berbagai informasi
dan lupa untuk menyaring informasi benar dan salah. Ronald Cole-Turner
menulis bahwa teknologi bukannya tidak bisa dikendalikan, namun
kesulitannya adalah: “kita tidak bisa mengontrol sesuatu yang seharusnya
bisa dikontrol, yakni diri kita sendiri.”3® Konsekuensi dari penyalahgunaan
teknologi, menurut Delio, adalah kelelahan fungsi otak, kesendirian atau
kesepian, hilang ingatan, mudah marah (impatience), ketagihan gadget,
kurang tidur, dan seterusnya. Globalisasi memang menawarkan
kesadaran baru yang sifatnya global, namun kita tidak tahu cara
memanfaatkan energi kolektif dan spiritual tersebut. Delio melanjutkan
bahwa teknologi sebetulnya merupakan sebuah anugerah yang
menyelamatkan karena menciptakan level kesadaran baru. Manusia
mestilah belajar untuk hidup bijaksana di era kesadaran kolektif itu.
Dalam konteks ini, Teilhard de Chardin sekaligus sumber inspirasi Ilia
Delio, merasa optimis dan yakin bahwa manusia bisa menciptakan

34 Carl Mitcham, “The Philosophical Challenge of Technology”, dalam Ilia Delio Ilia Delio, Making

All Things New:..., 102. Selengkapnya, “A thousand or two thousand years ago the philosophical
challenge was to think nature and ourselves in the presence of nature. Today the great and the
first philosophical challenge is to think technology... and to think ourselves in the presence of
technology”.

Istilah ini diciptakan oleh seorang filsuf dan ahli Biologi Inggris yang bernama Julian Huxley.
Pada tahun 1957, ia menerbitkan esai ilmiah berjudul “Transhumanism”. Transhumanisme
adalah aliran yang berusaha untuk meningkatkan kondisi manusia melalui perubahan sosial,
budaya, dan paling baru melalui perkembangan sains-teknologi. Lihat. “Transhumanism,”
https://www.britannica.com/topic/transhumanism, (access 19.10.2022, pkl. 11.00 WIB)

Ronald Cole-Turner, “Biotechnology and the Religion-Science Discussion,” in The Oxford
Handbook of Religion and Science, ed. Philip Clayton and Zachary Simpson (New York: Oxford
University Press, 2006), 942.

35

36

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 31


https://www.britannica.com/topic/transhumanism

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

keharmonisan dalam momen kesadaran kolektif itu. Manusia, bagi
Teilhard, adalah pribadi yang kreatif dan dinamis.

Teilhard de Chardin (1881-1955) adalah seorang imam Jesuit, teolog,
dan Paleontolog abad ke-20.37 Dia dilahirkan pada 1 Mei 1881 dalam sebuah
keluarga di Orcines, Auvergne. Ibunya adalah cucu dari dari seorang
pemikir dan penulis hebat yakni Voltaire. Teilhard adalah anak ke-4 dari
11 bersaudara yang kebanyakan dari mereka mati di usia muda. Rene
Hague, penerjemah karya-karya Teilhard, menuliskan bahwa pada tahun
1929, dia menemukan fosil ‘Manusia Peking’ (Homo erectus pekinensis),
yakni manusia pertama yang menggunakan api.3® Sejak saat itu, nama
Teilhard de Chardin mulai dikenal secara meluas. Pada tahun 1950, dia
terpilih sebagai anggota Academie des Sciences, yakni suatu perkumpulan
para ilmuwan berprestasi sedaratan Perancis. Pada tahun 1965 dan 1981,
Teilhard mendapatkan anugerah kehormatan di simposium UNESCO
(United Nations Educational, Scientific and Cultural Organisation) yang
berbasis di Paris.

Meskipun Teilhard adalah seorang ilmuwan yang turut berpartisipasi
dalam kemajuan sains, namun dia tidak memandang bidang tersebut
sebagai jawaban atas segalanya (panacea for life’s ill). Sebaliknya, Teilhard
melihat iman Katolik dan sains modern sebagai elemen yang berkembang
bersama dalam evolusi sebagai Christogenesis, yakni fase final dalam
proses evolusi. Secara historis, menurut Teilhard, fase Christogenesis
dimulai dengan kelahiran Yesus Kristus dan berakhir pada suatu pribadi
kosmik atau titik Omega. Pada tahap terakhir evolusi akan muncul suatu
pribadi atau super-ego sebagai seseorang yang menyatukan segala sesuatu
yang ada dalam alam semesta ini, “Oleh karena itu, adalah suatu
kekeliruan jika mencari perkembangan eksistensi kita atau noosphere
pada suatu yang impersonal. Masa depan universal merupakan suatu
Pribadi Super (Hyper-Personal)-Titik Omega”.3

37 Penulis mengambil dan menerjemahkan riwayat hidup Teilhard de Chardin dari Henry de

Lubac, Teilhard de Chardin: The Man and His Meaning, Rene Hague (translated by), (New York:
A Mentor-Omega Book, 1965), 17-21. Bdk. https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-
chardin/the-man/, (access 8.09.2022, pkl. 10:06 WIB)

Ulasan mengenai perjalanan karir saintifik Teilhard diambil dari Teilhard de Chardin, The Heart
of Matter, Rene Hague (penerj.), (New York: Harcourt Inc, 1978), 152.

Teilhard de Chardin, The Phenomenon of Man, trans. Norman Denny, (New York: Image Books
Doubleday), 260. Bdk. R. Wayne Kraft, The Relevance of Teilhard, (Notre Dame, Indiana: Fides
Publishers, 1968), 152. Selengkapnya, “Christogenesis-It’s primary Characteristic is an attitude
of genuine love among all men regardless of race, color, creed, or nationality. Expressions of
this attitude [...] draws men nearer to God, their creator”

38

39

32 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik


https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Teilhard, demikian Delio, melalui konsep Christogenesis ingin
menegaskan bahwa secara biologis dan kosmologis, proses penciptaan
berawal dari iman (point of faith). Semesta adalah hasil relasi
inkarnasional antara Allah dan semesta dalam diri Yesus Kristus (personal
center of Christ).#° Terdapat empat makna Yesus sebagai pusat
perkembangan semesta menurut Teilhard:# Pertama, Kristus terhubung
bukan hanya dalam konteks moral dan hukum (juridicial), tetapi juga
secara struktural dan organik dalam semesta. Semua elemen semesta
berkembang di dalam dan melalui Dia. Kedua, semesta memperoleh
kesatuan dan keterpaduannya yang ultima hanya melalui Yesus. Dengan
kata lain, Yesus adalah pusat yang menarik manusia-manusia (mega-
molecule) sehingga mengarah pada suatu persatuan (mono-molecule).
Pusat tersebut haruslah seorang pribadi yang melampaui semua
perbedaan. Selain itu, pusat tersebut menyatukan semua perbedaan tanpa
menghilangkan individualitas setiap pribadi sebab bagi Teilhard kesatuan
yang sejati (true union) adalah suatu kesatuan hati dan kesadaran yang
tidak memperbudak dan menghilangkan individualitas. Yesus Kristus
adalah batu penjuru dalam rencana Allah untuk semesta. Dalam Yesus,
kata St. Paulus, segala sesuatu bersatu (Bdk. 1 Kor 8:6).

Ketiga, Yesus sebagai pusat kosmik atau titik omega juga memberikan
orientasi kepada proses evolusi. Keempat, Kristus adalah sumber kekuatan
dan energi, di dalam dan melalui diri-Nya semua hal mengalami
kepenuhan. Pada fase akhir dari evolusi, dari-Nya akan terpancar suatu
cahaya ilahi yang mampu mencapai tempat-tempat tergelap sekalipun.

[Dalam konteks kosmologi] Kristus haruslah ditempatkan sebagai titik pusat
alam semesta. Hal ini berarti bahwa tidak ada satu pun elemen atau
pergerakan di dunia yang mampu ada [exist] di luar titik pusat kosmik [main
centre of things]. Dengan kata lain, Kristus yang sudah bergerak bersama [co-
extensive] ruang dan waktu juga secara otomatis bergerak dalam skala nilai,
yakni dari roh menuju inti terdalam sesuatu.®

40" Tlia Delio, The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey, 64.

41 Disadur dari N. M. Wildiers, An Introduction to Teilhard de Chardin, (Fontana Books: London,
1968), 138-139.

42 N. M. Wildiers (penerj.), An Introduction to Teilhard de Chardin, 139. Selengkapnya, “(...) Christ
must necessarily, (...) the ultimately supernatural character of his domain, (...) it follows that no
element whatsoever, no movement in any level of the world, can exist the informing influence
of the main center of things. Thus, already co-extensive with the scales of values which extend
from the peaks of Spirit to the depths of matter”.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 33



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Dalam kutipan ini, hemat penulis, Teilhard berupaya untuk
memahami Yesus dalam perspektif dunia yang lebih dinamis, kreatif, dan
relevan. Dia juga menegaskan bahwa teknologi dapat melengkapi agama
sebagai inti evolusi. Agama lahir dari kebutuhan manusia untuk
mendekatkan diri pada Tuhan dan kebutuhan tersebut juga berjalan
bersama relasi dengan makhluk lain (whole of humankind), bukan relasi
individu saja. Dalam lapisan noosphere® semua kesadaran manusia akan
menyatu secara ultima (super konvergensi).# Oleh karena itu, tanggung
jawab manusia dalam meneruskan proses evolusi selalu berdimensi sosial
atau dijalankan secara bersama-sama. Dalam konteks beragama, Delio
menerangkan bahwa level baru kesadaran tersebut mestilah mendorong
Kristianitas untuk peka terhadap kemanusiaan dan semesta. Dia
melanjutkan benih-benih evolusi haruslah tertanam dalam bentuk dialog
antaragama, gerakan ekumenis, dan jaringan eco-justice antaragama.

Teknologi tidaklah berada di luar realitas agama, sebaliknya ia berada
secara integral dalam tujuan dan perkembangan agama. Kita tidak akan
memahami penggunaan teknologi yang baik dan benar jika kita tidak tahu
ke mana dan apa tujuan semesta. Evolusi tidaklah buta dan mekanis, ia
adalah kesadaran yang dinamis dan kompleks.4> Agama mestilah
menyadari perannya dalam evolusi dan terus berupaya untuk bersatu
sehingga proses evolusi terus berlangsung. Delio beranggapan bahwa
proses evolusi menuju titik Omega bukan terjadi karena semakin
kompleksnya informasi atau individu, melainkan karena cinta yang
mendalam dari manusia. Teilhard, demikian Delio, melihat evolusi sebagai
suatu penyatuan yang besar dari keseluruhan dalam dan melalui manusia:
“Kita harus mempertimbangkan secara serius jaringan pikiran global itu

43 Noosphere adalah sebuah ‘sampul’ yang mengelilingi bumi. ‘Sampul’ itu terbuat dari jaringan-

jaringan pikiran; totalitas ide-ide; pengetahuan filosofis, dan pengetahuan-pengetahuan
lainnya yang tersimpan sebagai suatu jaringan pemikiran global. Teilhard menyebut noosphere
sebagai proses super-kompleksifikasi (supercomplexification) dan super-interiorisasi
(superinteriorization) dari semua kesadaran manusia. Lihat. Pierre Teilhard de Chardin, The
Future of Man, trans. Norman Denny, (New York: Image Books Doubleday), 253; R. Wayne
Kraft, The Relevance of Teilhard, 155.

Ilia Delio, Making All Things New:..., 1. Noosphere bagi Delio terungkap dalam pernyataannya,
“Oleh karena itu, noosphere adalah super konvergensi dari energi jiwa atau kesadaran, bentuk
tertinggi dari kompleksitas yang mana manusia tidak menjadi kuno (lapuk) melainkan terus
menjadi pribadi yang berkembang dan relevan melalui interkonektivitas dengan yang lain”.
Kompleksitas kesadaran adalah hukum evolusi yang dicetuskan oleh Teilhard de Chardin untuk
menjelaskan perkembangan kesadaran yang terjadi secara berkala. Lihat. R. Wayne Kraft, The
Relevance of Teilhard, 153.

44

45

34 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

sebagai jenis organisme baru yang berupaya untuk mewujudkan
kemungkinan-kemungkinan baru perkembangan kehidupan di planet
ini.”#¢ Dengan kata lain, di era baru yakni tumbuhnya kesadaran kolektif
karena teknologi, kita tidak lagi membagi hidup, ruang, dan waktu ke
dalam fragmen-fragmen yang tertutup dan kaku. Sebaliknya, Delio
menerangkan realitas itu adalah tunggal, organik, dan berkembang dalam
proses evolusi yang mengalir.

Delio juga menegaskan bahwa teknologi memainkan peranan penting
dalam konvergensi evolusi, terutama melalui kesadaran kolektif. Delio
mengingatkan kita bahwa titik akhir dalam proses evolusi bukanlah
teknologi atau tekno-sapiens melainkan omega. Dalam konteks beriman,
iman haruslah ditempatkan dalam level kesadaran dan tindakan manusia,
bukan institusi atau sistem kepercayaan yang kaku dan mekanistik.

ARTI KRISTUS KOSMIK DALAM LUMEN GENTIUM DAN
LAUDATO SI

Kristus dalam Lumen Gentium

Secara garis besar, Kristologi kosmik Delio sesuai dengan ajaran Gereja
Katolik yang tertuang dalam Dokumen Lumen Gentium. Tidak semua
dokumen Konsili Vatikan II menjelaskan secara langsung gagasan Kristus
kosmik dan evolusi alam semesta. Kendati demikian, sejumlah kutipan
yang terdapat dalam dokumen-dokumen terutama Lumen Gentium
mengindikasikan adanya perhatian terhadap gagasan Kristus kosmik.
Terdapat banyak kesamaan antara paradigma Delio tentang Kristus
sebagai The Wholeness dengan Kristus dalam Lumen Gentium. Apabila
kedua gagasan tersebut dibandingkan, maka akan tampak dalam tabel di
bawah:

Yesus Kristus Menurut:

No Ilia Delio Lumen Gentium
1 | Kristus adalah bentuk dan tujuan Dokumen Lumen Gentium tidak
kehidupan kosmik. Misteri Kristus menyebut secara langsung istilah

4 Teilhard de Chardin, The Future of Man, 20. Selengkapnya, “We should consider inter-thinking
humanity as a new type of organism whose destiny it is to realize new possibilities for evolving
life on this planet”.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 35



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

terus berlanjut berlanjut pada
kehidupan kita, bagian dari
perubahan besar kosmik
Christogenesis.*?

“kosmik”. Sebaliknya, istilah yang
dipakai oleh dokumen tersebut adalah
“ciptaan” dan “semua makhluk”. Istilah-
istilah tersebut mengacu kepada Kristus
sebagai keselamatan dan tujuan hidup
semua makhluk.4®

2 | Kristus adalah ‘atraktor asing’.
Kristus menawarkan cara hidup
kreatif dan dinamis dalam berelasi
dengan Allah, yakni kemanusiaan
dan pengampunan yang radikal.
Sikap ini, menurut Delio, tidak
‘normal’ pada zaman Yesus

Dokumen Lumen Gentium tidak
menyebut Yesus seperti istilah Delio
itu. Kendati demikian, dokumen
tersebut menggambarkan Yesus sebagai
individu yang solider dengan sesama.
[tulah mengapa dokumen ini menyebut
Kristus sebagai terang para bangsa.

3 | Kristus sebagai singularitas baru
evolusi kosmik.

Kristus sebagai pengantara tunggal
antara Allah dan manusia (bdk. 1Tim.

2:5).49

Gambear 1. 2 Tabel Perbandingan Kristologi Ilia Delio dan Lumen Gentium

Dua pemahaman di atas hendak menegaskan bahwa Yesus adalah
pusat perkembangan kosmos (semesta). Ini adalah adalah sebuah
kesadaran baru yang berupaya mengalami Yesus Kristus secara
“Wholeness”, di mana Allah adalah pusatnya. Oleh karena itu, bagi Delio
Kristus bukanlah ide abstrak atau sekadar prinsip yang mengatur tatanan
ciptaan, sebaliknya Dia adalah keragaman kasih Allah yang nyata dan tak
terhingga yang menerangi setiap ciptaan.5® Konsekuensinya, setiap
manusia perlu berbagi kasih ini kepada segala makhluk yang juga istimewa
(the unique beingness) di semesta ini.

Kristus dalam Laudato Si

Seperti sudah dijelaskan sebelumnya, Ensiklik Laudato Si memang
tidak secara langsung menjelaskan Kristus kosmik dalam evolusi. Kendati
demikian, Ensiklik ini mempunyai pandangan atau visi tentang Kristus
yang kosmik atau universal. Paus menekankan unsur relasi sebagai fondasi

47 https://christogenesis.org/jesus-christ-the-new-singularity-of-cosmic-evolution/,

10.01.2023)

Lumen Gentium, art. 48.

49 Lumen Gentium, art. 49.

5° lia Delio, Keith Douglas Warner, Pamela Wood, Care for Creation: a Franciscan Spirituality of
The Earth, (Cincinnati, Ohio: St. Anthony Messenger Press, 2008), 203. Selengkapnya, “...speaks
of Christ because every aspect of creation is related to Christ, who is pattern of the universe”

(access

48

36 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik


https://christogenesis.org/jesus-christ-the-new-singularity-of-cosmic-evolution/

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

kehidupan. Dia mengemukakan suatu paradigma yang melihat setiap
makhluk saling berbagi dalam keterhubungan mereka dengan dimensi
kehidupan kosmik.> Hal ini turut membantu penulis untuk melihat dan
memahami visi kristologi Ilia Delio yang dinamis, fleksibel, dan kreatif.

Yesus Kristus menurut:

No Ilia Delio Laudato Si

L. Kristus adalah pribadi super (Hyper- | Kristus adalah tujuan perjalanan alam
Personal) atau titik omega. Kristus | semesta.>*

terhubung secara struktural dan
organik dalam semesta. Semua
elemen semesta berkembang di
dalam dan melalui Dia.

2. Kristus adalah ‘atraktor asing’. Delio | Misteri ~ Kristus  bekerja  secara
menggarisbawahi sikap Yesus yang | tersembunyi dalam seluruh realitas alam
berupaya menanamkan nilai-nilai | tanpa meniadakan otonominya.>

belas kasih dan pengampunan yang
radikal. Tindakan-tindakan Yesus
seperti ~menyembuhkan  orang,
menggandakan roti, mengampuni
pelacur, dan mengampuni pemungut
pajak, adalah sesuatu yang tidak
dimengerti oleh masyarakat pada
zamannya.

2. Kristus adalah masa depan semesta. | Kristus adalah semesta atau dunia.
Yesus adalah pusat yang menarik | Laudato Si menuliskan demikian,
manusia-manusia (mega-molecule) | “Kristus telah mengenakan pada diri-Nya
sehingga mengarah pada suatu | sendiri dunia materiil ini dan bahwa Ia
persatuan (mono-molecule). sekarang, sebagai yang dibangkitkan,
hadir  dalam setiap makhluk,
melingkupinya dengan kasih sayang-Nya
dan meresapinya dengan cahaya-Nya;
dan juga keyakinan bahwa Allah
menciptakan dunia dengan menuliskan

5t “We are not simply human beings; we are human interbeings and share in the interrelatedness
of all cosmic life.” Lih. Ilia Delio, The Hours of The Universe, 59.

52 Laudato Si, art. 83.

53 Laudato Si, art. 99.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 37



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

di dalamnya tata tertib dan dinamisme

(o).

3 Semesta yang dinamis, terbuka, dan | Semesta yang tersusun dari sistem-
kreatif sistem terbuka dan berkomunikasi satu
sama lain.

Gambar 1. 3 Tabel Perbandingan Kristologi Ilia Delio dan Laudato Si

Dasar teologis dari pemikiran Gereja tentang keadilan ekologis dalam
Ensiklik Laudato Si adalah Yesus Kristus yang dinamis dan tidak
membeda-bedakan. Hal ini tentu senada dengan istilah “The Wholeness”
yang ditawarkan Delio. Kita bisa melihat gagasan-gagasan mengenai Yesus
di atas, meskipun istilah yang dipakai tidak sama, namun visi yang hendak
disampaikan tentang Yesus saling berkaitan. Delio menggunakan istilah
sains modern seperti atraktor asing, kosmik, dan omega, sedangkan
Laudato Si menggunakan istilah sehari-hari. Yesus sebagai prinsip
kehidupan dapat disandingkan dengan Yesus sebagai pribadi kosmik.
Sebaliknya, Yesus sebagai atraktor asing pada zaman-Nya sama halnya
dengan bahasa Laudato Si tentang Yesus yang selalu haus akan keadilan.

Menurut penulis, gagasan Kristus yang tertuang dalam Ensiklik
Laudato Si rupanya lebih mirip dengan gagasan Ilia Delio. Kendati istilah-
istilah yang dipakai berbeda, namun gagasan yang mau disampaikan sama.
Selain berbicara mengenai gagasan tentang Yesus Kristus, Laudato Si juga
secara implisit mendukung evolusi dan hakikat semesta yang terbuka atau
dinamis (unfolding life).>> Ensiklik tersebut menjelaskan bahwa alam
semesta tersusun dari sistem-sistem terbuka yang berkomunikasi satu
sama lain. Ensiklik ini juga setuju dengan adanya konsep evolusi,
meskipun banyak juga fenomena di semesta ini yang membutuhkan
penjelasan melampaui konsep-konsep seperti itu.5

IMPLIKASI

[lia Delio berupaya untuk mengembangkan suatu Kristologi yang
relevan dengan perkembangan zaman. Menurut Delio, dengan paradigma
berteologi Allah sebagai The Wholeness, iman Katolik dan perkembangan

5+ Laudato Si, art. 221, 83.

55 “Laudato Si supports evolution without explicitly saying so.” Lih. Ilia Delio, The Hours of The
Universe, 62.

56 Bdk. Laudato Si, art. 81.

38 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

sains modern bisa berkembang bersama dan saling melengkapi. Gagasan
tentang Allah (The Wholeness) yang dinamis, transformatif, dan kreatif
menempatkan sains modern dalam kerangka yang lebih luas yang
memiliki rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral, dan kontrol
manusia dalam penggunaannya. Selain itu, Delio juga tidak bermaksud
memberikan jawaban final akan problematika masyarakat kontemporer
itu. Delio hendak menawarkan suatu paradigma dalam berteologi yang
sifatnya dinamis, transformatif, dan senantiasa berproses menuju
kepenuhannya dalam Yesus Kristus. Selain itu, dia juga menyadari betapa
sains dan teknologi berkembang dengan cepat, maka Gereja perlu
menyiapkan skenario yang baik di masa depan. Optimisme di atas
ditunjukkan oleh Delio dalam upaya merefleksikan dua masalah sains
modern, seperti respon teologis terhadap penelitian dua neurolog terkenal
yakni Eugene d’Aquili dan Andrew Newberg dan wacana pribadi
elektronik.

Pribadi elektronik. Dapatkah?

Duduk Perkara

Pada 31 Mei 2016, the Committee on Legal Affairs (CLA), sebuah
lembaga dunia yang mempunyai perhatian pada Hak Asasi Manusia
(HAM), mengeluarkan sebuah laporan dengan rekomendasi kepada
Commission on Civil Law Rules on Robotics (Komisi Peraturan Hukum
Perdata tentang Robotika).5” Laporan itu berjumlah 64 halaman dan berisi
usulan-usulan CLA kepada Parlemen Eropa, terutama tentang adanya
suatu sikap atau respon terhadap perkembangan kecerdasan buatan yang
signifikan. Mereka (CLA) meminta untuk mempertimbangkan implikasi
dari keputusan Parlemen Eropa pada 27 April 2016 yang menetapkan
kerangka hukum untuk melindungi robot dari intervensi manusia.?®
Laporan itu diawali dengan mengutip salah satu keputusan Parlemen
Eropa yang berbunyi demikian:

“umat manusia sedang berdiri di suatu era yang mana robot, bot (bots),
android, dan bentuk-bentuk lainnya dari kecerdasan buatan (artificial

57 Laporan itu bisa dilihat dan diunduh secara gratis dari
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section.

58 Committee on Legal Affairs, “Motion for a European Parliament resolution with
recommendations to the Commision on Civil Law Rules on Robotics”, 31 Mei 2016, Rapporteurs
for the opinions: Mady Delvaux, 5.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 39


https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

intelligence) yang semakin canggih, tampaknya siap untuk menciptakan
revolusi industri baruy, ... menciptakan status hukum khusus untuk robot,
sehingga setidaknya robot otonom yang paling canggih dapat memiliki
status sebagai pribadi elektronik dengan hak dan kewajiban khusus,
termasuk untuk memperbaiki kerusakan yang mungkin ditimbulkannya, dan
menerapkan kepribadian elektronik itu pada kasus-kasus di mana robot
membuat keputusan otonom yang cerdas atau berinteraksi dengan pihak
ketiga secara independen”°

Dari penyebutan istilah, kita lebih sering mendengarkan “kesadaran
buatan (artificial consciousness)” atau “kesadaran komputer (computer
consciousness), ketimbang “pribadi elektronik (electronic persons)”. Hal
ini diperkuat oleh penemuan Riccardo Campa dan koleganya melalui
pencarian di Google Scholar: “sebanyak 2470 publikasi sains memakai
istilah “kesadaran buatan (artificial consciousness)”; 451 publikasi
memakai istilah “kesadaran komputer (computer consciousness); dan 451
publikasi memakai istilah “pribadi elektronik (electronic persons)”.®® Hal
lain yang mau ditegaskan dari data-data itu adalah diskusi mengenai
mesin cerdas yang seharusnya diberi hak-hak seperti manusia semakin
meningkat.

Dalam konteks Gereja Katolik, demikian Riccardo Rampa, isu
mengenai pribadi elektronik sangatlah sensitif. Di satu sisi, beberapa
pemikir sekular yang berasumsi berdasarkan definisi materi, kehidupan,
kesadaran, dan kehendak bebas, menegaskan bahwa mesin yang paling
canggih secara potensial bisa merasakan (feel) dan berpikir seperti
manusia, sehingga dapat dipertimbangkan sebagai “pribadi (person)”.
Namun, di sisi lain, beberapa pemikir Katolik yang melihat berdasarkan

59 “humankind stands on the threshold of an era when ever more sophisticated robots, bots,
androids and other manifestations of artificial intelligence (AI) seem poised to unleash a new
industrial revolution,...creating a specific legal status for robots, so that at least the most
sophisticated autonomous robots could be established as having the status of electronic persons
with specific rights and obligations, including that of making good any damage they may cause,
and applying electronic personality to cases where robots make smart autonomous decisions or
otherwise interact with third parties independently” Lih. Committee on Legal Affairs, “Motion
for a European Parliament resolution” dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret
Boone Rappaport, “Electronic Persons. It is Premature to grant personhood to machines but
never say never’, GREGORIANUM 101, 4 (2020), 793.

60 Penelitian ini tidak dijelaskan secara detail, terutama kapan dan bagaimana persisnya metode
pengambilan data. Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport,
“Electronic Persons...”, 795.

40 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

filsafat antropologi Thomistik menegaskan bahwa “hanya manusia yang
dapat dikatakan sebagai pribadi (person).”®

Tanggapan Delio

Delio bermaksud mengatakan bahwa tetap perlu ada penelitian yang
serius untuk bisa memberikan status atau hak pribadi kepada mesin
pintar, namun mengingat perkembangan yang cepat dari kecerdasan
buatan (AI), maka Gereja perlu menyiapkan skenario yang baik di masa
depan. Menurut Delio, tradisi Katolik cukup kaya untuk menyediakan
ruang bagi gagasan-gagasan transformatif semacam itu. Ambil contoh:
Pada 16 -17 Mei 2019, dua lembaga Gereja Katolik universal yakni Pontifical
Academy of Social Sciences (PASS) dan the Pontifical Academy of Sciences
(PAS), mengadakan suatu konferensi tentang dampak robot dan
kecerdasan buatan terhadap kemanusiaan.®> Mereka menegaskan bahwa
teknologi-teknologi yang sedang berkembang saat ini memiliki implikasi
di berbagai sektor, seperti kedokteran dan perawatan kesehatan,
pekerjaan, transportasi, manufaktur, pertanian, dan bahkan konflik
bersenjata. Kendati demikian, Manusia belum mendapatkan gambaran
lengkap tentang hubungan-hubungan itu dan konsekuensi yang bisa
terjadi bagi kemanusiaan.

Suster Fransiskan dan pendiri organisasi Omega Center, Ilia Delio
menyatakan demikian: “Gereja Katolik sejauh ini sudah melakukan hal
yang benar yakni terbuka dan tertarik pada perkembangan sains modern.
Namun, Gereja tampaknya juga masih melindungi doktrin-doktrin intinya
sehingga tidak bisa diubah.”®3 Dalam pandangan Delio, hal ini tidaklah
cukup untuk mengatasi transformasi di dunia modern karena, “Allah yang
tidak terkait dengan evolusi bukanlah Allah evolusi. Kita tidak bisa begitu
saja memotong dan menempelkan teologi dan kosmologi Abad

& R. Dell ‘Oro, “Philosophical anthropology: What does it mean to be human? Can a robot be a
person?”’, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport,
“Electronic Persons...”, 797.

62 Robin Gomes, “Vatican conference on robotics and artificial intelligence”, dalam
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-
artificial-intelligence-pontifical-a.html, (access 7.3.2023, pkl 20:41 WIB).

% “The Catholic church in particular has held a politically correct position with regard to modern
science, seemingly open and interested and yet protective of its core doctrines so that they
cannot be radically altered”. Ilia Delio, “Hope in a Time of Crises”, The Omega Center Online
Magazine, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport,
“Electronic Persons...”, 806.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 41


https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Pertengahan menuju abad ke-21 atau menghaluskan teologi Thomas
Aquinas agar sesuai dengan perkembangan sains.”®

Delio menegaskan bahwa paradigma evolusi Teilhard sangatlah
esensial pada masa kini. Teilhard, demikian Delio, menegaskan bahwa
adanya teknologi-teknologi yang canggih dapat menghubungkan manusia
dan teknologi dalam suatu jaringan telekomunikasi yang kompleks.
Tanggung jawab itu dilihat sebagai respon atas panggilan seseorang yang
datang dari masa depan yakni Yesus Kristus. Panggilan Kristus itu
didengar dan dirangkul oleh pikiran dan hati yang berorientasi pada masa
depan.% Teknologi bagi Paleontolog itu memainkan peran yang sangat
penting bagi terbentuknya formasi jaringan kesadaran global (collective
consciousness).

“ini bukan hanya tentang masalah mesin yang dapat membebaskan pikiran
individu dan kolektif dari hambatan-hambatan yang menghalangi
kemajuannya, tetapi juga tentang mesin yang dapat menciptakan,
membantu merakit, dan memusatkan semua elemen reflektif di bumi dalam
bentuk organisme. Saya juga memikirkan, pertama-tama, jaringan
komunikasi radio dan televisi yang luar biasa, memungkinkan kita
mengantisipasi sinkronisasi langsung otak melalui kekuatan telepati yang
misterius, mampu menghubungkan kita semua pada kesadaran universal
yang tereterisasi.®® Hal ini tidak hanya meringankan otak manusia dari
pekerjaan yang membosankan dan melelahkan, tapi juga membuka jalur
revolusi di masa depan. Namun, saya juga mempertimbangkan dampak
berbahaya dari perkembangan komputer-komputer yang bekerja dengan
kecepatan sinyal ratusan ribu per detik itu.”®”

64 “a God who is not related to evolution is not a God of evolution. We Simply cannot cut and
paste medievel theology and cosmology onto the 21st century or smooth out the theology of
Thomas Aquinas to fit the new science”. Ilia Delio, “Hope in a Time of Crises' ', The Omega
Center Online Magazine, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone
Rappaport, “Electronic Persons...”, 806.

% Teilhard de Chardin, “The Formation of The Noosphere. A Plausible Biological Interpretation

of Human History”, dalam Ilia Delio, Tritizing the Universe: Teilhard’s Theogenesis and the

Dynamism of Love, Open Theology 2018:4: 158-169 (160).

Eter (aether) adalah sebuah zat primordial (ether primordial) yang mana tidak diketahui asal-

usulnya. Eter juga sering disebut sebagai elemen kelima selain bumi, air, api, dan udara. Edward

R. Harrison, Cosmology: The Science of the Universe, 190.

67 “it is not merely a matter of the machine which liberates relieving both individual and collective
thought of the trammels which hinder its progress, but also of the machine which creates,
helping to assemble, and to concentrate in the form of an ever more deeply penetrating
organism, all the reflective element upon earth. I am thinking, of course, in the first place of the
extraordinary network of radio and television communications which, perhaps anticipating the
direct syntonization of brains through the mysterious power of telepathy, already link us all in

66

42 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Evolusi manusia dan teknologi, serta perkembangan interkoneksi
antara mereka membawa arah evolusi menuju tahap noosfer. Hal menarik
dari proses ini adalah evolusi tidak hanya fokus pada planet bumi saja,
melainkan terjadi di keseluruhan alam semesta ini. Pada masa depan,
planet-planet akan bertemu satu sama lain sehingga menciptakan suatu
kesadaran universal (universal consciousness). Manusia, demikian Delio,
dapat bertahan dalam tahap ini bukan karena mereka spesies terkuat
sebagaimana ditemukan dalam gagasan evolusi Darwin, melainkan hanya
jika mereka mempunyai kapasitas untuk menyatu (to converge and
unify).58

Paradigma ini juga dipakai Delio dalam melihat hubungan Trinitas
dan cyborg® (manusia robot). Delio juga melihat manusia robot sebagai
simbol modern atas peristiwa Inkarnasi yang didalamnya Ke-Allah-an dan
kemanuisaan bersatu (hybridized). Bagi Delio, istilah “hakikat” adalah
proses yang muncul dari evolusi, ditandai dengan kreatifitas bersama
antara manusia dan bukan manusia, mesin dan rekan lainnya. Oleh karena
itu, hakikat manusia bagi Delio tidak jelas dan tidak menentu (not be self-
evident). Selain itu, basis hubungan antara manusia robot dan Trinitas
adalah Yesus Kristus karena tanpa Dia (Kristus), manusia tidak akan
pernah mengetahui Trinitas.

Jika doktrin Inkarnasi dilihat sebagai penyatuan kodrat (a union of’
natures), maka Inkarnasi juga dapat dipertimbangkan, secara analog,
sebagai manusia robot tempat keilahian dan kemanusiaan bersatu. Hal ini
menandakan bahwa Allah dapat menjadi sesuatu yang baru tanpa harus
mengurangi derajat atau menghilangkan derajat keilahian-Nya pada
materi. Dengan kata lain, Allah menjadi sesuatu yang baru karena sifat

a sort of etherized universal consciousness. but i am also thinking of insidious growth of those
astonishing electronic computers which pulsating with signals at the rate of hundred of
thousands a second , not only relieve our brains of tedious and exhausting work out because
the enhance the essential factor of speed of thought are also paving the way for a revolution in
the sphere of research.” Ilia Delio, “Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin
on Technology, Religion, and Evolution”, Theology and Science, Vol. 10, No. 2 (2012): 153-164
(154).

% Teilhard de Chardin, Phenomenon of Man, dalam Ilia Delio, “Transhumanism or
Ultrahumanism?...”, 156.

% Istilah “cyborg” atau manusia robot muncul pada tahun 1960 dalam suatu perjalanan ke luar
angkasa. Dalam perjalanan itu, para awak diikat dengan perangkat mekanis untuk menopang
iklim di luar bumi. Cyborg adalah versi singkat dari "organisme sibernetik" yang merujuk pada
pribadi dengan perpaduan antara organik dan mesin. Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:
Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of Love”, dalam Open Theology 2018; 4:164. hlm. 67.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 43



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

kebaruan itu adalah bagian yang integral dari Allah (the newness is integral
to God’s being).

Delio mengatakan bahwa jika Trinitas Bonaventura melambangkan
relasi communio, maka manusia robot, sebuah organisme hibrid,
melambangkan relasi kompleks (complexity). Manusia robot itu adalah
gambaran kebaruan dan kreatifitas (permeability) sementara Trinitas
melambangkan kesempurnaan dan partisipasi.’® Delio melanjutkan
bahwa dalam alam berpikir Abad Pertengahan, angka tiga adalah bilangan
kosmologis sebagaimana juga bilangan teologis. Delio menyebut bahwa
angka tiga adalah angka yang sempurna karena dua hal yang ekstrem
disatukan oleh sebuah pusat (common center). Oleh karena itu, Trinitas
(the threeness of the Trinity) dapat dipikirkan dalam istilah biner, yakni
Bapa dan Anak; Anak dan Roh, Bapa dan Roh.

Di semesta yang terus berevolusi ini, angka adalah gambaran relasi-
relasi kompleks. Delio menegaskan bahwa manusia robot juga
menandakan angka tiga yang mana bagian tengahnya bukan sebuah pusat
bersama (aritmatika), melainkan hibrida ketiga.” Dalam kaitan dengan
ini, hubungan binitarian yang sudah disinggung di atas, mestilah
menciptakan suatu jenis relasi yang baru sehingga dapat menanggung
beban kompleksitas. Seorang Matematikawan dari Armenia, George
Gurdjieff (1890-1912), mengemukakan sebuah teori yang bernama the Law
of Three.” George, demikian Delio, memakai “Law of Three” untuk
menjelaskan tempat manusia (humanity’s place) di semesta. Berlawanan
dengan relasi binitarian, dalam relasi the law of three pihak ketiga muncul
karena interaksi dari dua hal yang berlawanan (polaritas). Pihak ketiga ini
menengahi atau mendamaikan dua polaritas tadi. Delio melihat bahwa hal
ini sebagai bentuk dialektika yang pada saat bersamaan membuat
kemungkinan-kemungkinan realitas baru.

The law of three membantu kita untuk memahami kembali Trinitas, di
satu sisi sebagai komunitas ilahi yang memiliki cinta yang kompleks, dan
di sisi lain Trinitas yang menyejarah di alam semesta yang belum selesai
ini. Bagi Delio, hubungan Trinitas dan manusia robot (cyborg) tidak terlalu
menekankan aspek persekutuan (communio) dan pribadi (personhood)

70 Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165.

7 “The cyborg signifies a threeness in which the middle term is not a shared (arithmetical) center
but a hybridized (cf. vector space) third.” Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165.

72 George Gurdjieff , The Holy Trinity and the Law of Three, dalam Ilia Delio, “Trinitizing The
Universe:..”, 165.

44 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

seperti dalam gagasan Bonaventura, melainkan menekankan aspek
perubahan (change) dan transformasi.”

Dalam konteks yang paling umum, aspek paling fundamental dari
gagasan Teilhard tentang teknologi adalah peran agama yang sungguh
penting. Teilhard mengkritik para transhumanis?# yang melihat teknologi
hanya sebagai instrumen yang menyempurnakan manusia (self-perfecting
atau self-asserting). Mereka yang tergabung dalam kelompok ini melihat
keselamatan sebagai tindakan individual (tekno-salvation), bukan
tindakan penyatuan global (collective unification). Teknologi melengkapi
dan mendukung agama yang adalah inti evolusi: “agama lahir dari
kerinduan semesta untuk lebih dekat dengan Allah. Mereka terkait satu
sama lain ... dalam benak saya, agama adalah reaksi manusia terhadap
alam semesta yang di dalamnya terdapat kesadaran kolektif dan tindakan
manusia dalam proses perkembangannya.””> Ketika kasih berakar dan
memperdalam relasi manusia, demikian juga Kristus menjadi lebih hidup
di dalam dunia melalui kasih yang berinkarnasi. Dengan Kristenisasi alam
semesta, semua pertentangan antara yang universal dan pribadi
dihilangkan.

Otak dan Keyakinan dalam Perspektif Biologi”®

Duduk Perkara

Dalam perkara ini, Delio memberikan tanggapan teologis terhadap
penelitian dua orang neurolog, yakni Eugene d’Aquili dan Andrew
Newberg. Mereka, dalam penelitian atau investigasinya, berupaya untuk
membuktikan bahwa keyakinan religius hanyalah dampak dari cara kerja
otak (neuroscience). Ilmuwan yang terlebih dahulu membuat penelitian

73 “The openness of God to cyborgian life suggests that the Trinity may be less about communion
and personhood (as Bonaventure posited) and more about change and transformation. Ilia
Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165.

74 “Transhumanis” adalah istilah yang mengacu pada teknik yang dapat mengubah atau
meningkatkan tubuh manusia melalui teknologi biomedis, genetika, artifisial teknologi, dan
nano teknologi. Ilia Delio, “Transhumanism or Ultrahumanism?...”,157.

75 “Religion, born of the earth’s need for the disclosing of a God, is related to and co-extensive

with, not the individual human but the whole of humankind. Teilhard wrote: to my mind, the

religious phenomenon, taken as a whole, is simply the reaction to the Universe as such, of
collective consciousness and human action in the process of development.”’Ilia Delio,

“Transhumanism or Ultrahumanism?...”, 162.

Pada bagian ini, penulis mempelajari dan menyadur tulisan Ilia Delio, “Brain Science and The

Biology of Believe: A Theological Response”, Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003): 573-585.

76

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 45



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

itu adalah Eugene d’Aquili. Pada tahun 1974 - 1979, dia membuat dan
mengembangkan rangkaian penelitian yang mengeksplorasi area-area
otak, termasuk kesadaran (consciousness) dan pengalaman religius.

Awal tahun 1990, d’Aquili bertemu dengan Andrew Newberg, mereka
bekerja sama dan berhasil menerbitkan hasil kerja itu dalam sebuah buku
yang berjudul The Mystical Mind: Probing the Biology of Religious
Experience (1999). Pada tahun 2000, atas hasil kerja keras itu, mereka
memenangkan penghargaan Templeton Book Award. Walaupun Eugene
d’Aquili meninggal pada tahun 1998, namun Newberg tetap melanjutkan
dan menyelesaikan penelitian mereka. Pada tahun 2001, Newberg berhasil
menerbitkan lagi sebuah buku yang berjudul Why God Won't Go Away:
Brain Science and The Biology of Believe. Buku tersebut meneliti secara
lebih mendalam tentang relasi antara pengalaman beragama dan cara
kerja otak.

Penelitian yang dilakukan oleh d’Aquili dan Newberg berfokus pada
area-area partikular otak yang mendasari kemampuan manusia untuk
mengalami kesadaran murni (pure consciousness) selama berdoa atau
meditasi. Area-area tersebut adalah sistem limbik77 (memungkinkan
manusia merasakan emosi atau motivasi), sistem saraf otonom, dan area
neokorteks”. Dengan menggunakan alat Single Positron Emission
Tomography (SPECT), kedua ilmuwan itu melihat adanya perubahan
aliran darah di bagian otak selama aktivitas berdoa atau meditasi yang
intens.” Dari pengamatan itu, mereka menyimpulkan bahwa area-area
dalam otak yang mempengaruhi aspek emosional pada saat yang
bersamaan juga turut berpartisipasi dalam pengalaman religius.

Subjek penelitian itu adalah mereka yang sudah lama menjadi praktisi
dalam berdoa dan meditasi yakni para Buddhis dan biarawan Fransiskan.
Menurut Newberg, mereka (para praktisi) mengalami kesadaran akan

77 Secara harfiah, kata limbik berarti batas atau pinggir. Istilah sistem limbik digunakan secara
bebas untuk sekelompok struktur dalam otak yang terletak di area perbatasan antara korteks
serebri dan hipotalamus. Sistem ini memungkinkan manusia merasakan emosi atau motivasi.
Larry L. Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The Cambridge Dictionary of Human
Biology and Evolution, (New York: Cambridge University Press, 2005), 304.

78 Neokorteks (disebut juga neopallium, isokorteks, atau korteks enam lapis) adalah seperangkat
lapisan korteks otak besar pada mamalia yang terlibat dalam fungsi otak ‘tingkat tinggi’ seperti
persepsi sensorik, kognisi, pembangkit perintah motorik, serta penalaran spasial (visualisasi
dan membaca simbol) dan bahasa. Larry L. Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The
Cambridge Dictionary of Human Biology and Evolution, 360.

79 Eugene D’Aquili and Andrew B. Newberg, The Mystical Mind: Probing the Biology of The
Religious Experience, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: A Theological
Response”, Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003), hlm. 573-585: (574).

46 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

“Yang Satu” setelah melakukan tindakan berdoa dan meditasi yang lama.
Para praktisi itu, demikian Newberg, menyebut level kesadaran itu sebagai
pengalaman transenden atau Absolute Unitary Being (AUB).8° Newberg
menyebut pengalaman transenden itu demikian: “level kesadaran murni,
kesadaran yang jernih dan jelas akan ketiadaan, namun level kesadaran ini
muncul begitu saja. Jernih karena melihat segala sesuatu sebagai kesatuan
yang tidak terbedakan.”®

Tanggapan Delio

Ilia Delio sebagai seorang teolog dan ilmuwan yang mempunyai minat
dalam bidang fisika, evolusi, dan neuroscience, merasa perlu menanggapi
penelitian d’Aquili dan Newberg. Delio menegaskan bahwa dalam
penelitian Newberg, tidak begitu jelas hubungan antara AUB dan Allah,
terutama karena perbedaan rujukan. Biarawan Fransiskan mengalami
Allah dalam tradisi Kristen-Yahudi, sedangkan para Buddhis mengalami
Allah sebagai: “... keutuhan yang berasal dari keabadian dan
ketidakterbatasan. Mereka menjadi bagian segala sesuatu.”®?

Menurut Delio, adanya ketidakjelasan dalam membedakan “Allah” dan
“AUB” menunjukkan ketidaktelitian mereka dalam menafsirkan data-data
penelitian. Delio juga menambahkan penggunaan kata “God” dalam buku
Why God Won'’t Go Away: Brain Science and the Biology of Belief (2020) juga
tidak tepat mengingat subjek penelitian d’Aquili dan Newberg dalam buku
tersebut adalah para biksu. Delio menegaskan bahwa ketidakjelasan
hubungan Allah dan AUB dalam penelitian itu membawa d’Aquili dan
Newberg pada kesimpulan yang terburu-buru yakni pengalaman religius
hanyalah dampak dari kesadaran dalam otak.

Delio beranggapan bahwa metode penelitian mereka tidak tepat,
terutama dalam mengambil kesimpulan teologis atas dasar data-data yang
diperoleh.®3 Penafsiran berpindah dari data-data pengalaman subjek

8o Dalam penelitian ini, Newberg tidak menjelaskan lebih lanjut tentang pengertian tentang

pengalaman transenden yang dimaksud. Namun, secara filosofis, istilah “transenden” itu sendiri
dipakai untuk menunjukkan sesuatu yang berada melampaui kesadaran dan kognisi. Bdk.
Lorens Bagus, “Transenden”, Kamus Filsafat, (Jakarta, PT Gramedia, 2000 [1996]), 1119.

8  Andrew Newberg, Eugene d’Aquili, and Vince Rause, Why God Won'’t Go Away: Brain Science
and the Biology of Belief, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief:...”, 575.

82 Andrew Newberg, Eugene d’Aquili, and Vince Rause, Why God Won'’t Go Away: Brain Science
and the Biology of Belief, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief:...”, 575.

8 Tlia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: ...”, 577. Selengkapnya, “in this respect, I
would suggest that the language used to describe the data must be carefully weighed and
cautiously used”

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 47



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

penelitian (kita tidak tahu, apakah pengalaman itu subjektif atau objektif)
menuju eksistensi Allah (atau AUB). Dengan demikian, klaim teologis
ditentukan secara mutlak oleh data-data empiris. Dalam penelitian itu,
Delio juga melihat adanya pencampuradukan Allah dan otak: Allah
menjadi otak dan sebaliknya. Allah dalam pengertian d’Aquili dan
Newberg itu dibatasi oleh cara kerja otak atau eksistensi Allah bergantung
sepenuhnya pada eksistensi manusia. Delio tidak setuju dengan argumen
itu, dia mengatakan bahwa kedua ilmuwan itu salah menempatkan
kesimpulan (fallacy of misplaced contingency). Dia menegaskan demikian:
“Allah seperti itu terlalu kecil untuk alam semesta yang sudah berusia 15
Milyar tahun.”84

Delio juga tidak setuju bahwa sains bisa menjelaskan mekanisme
pengalaman mistis atau pengalaman religius. Newberg sendiri
mengartikan istilah “mistis” sebagai “yang tersembunyi” atau “tidak bisa
diartikulasikan.”®s Namun, Newberg tetap bersikukuh untuk menjelaskan
pengalaman mistis melalui cara kerja otak. Menurut Delio, manusia tidak
bisa mengakses realitas Allah karena realitas tersebut benar-benar di luar
jangkauan manusia yang terbatas dan kontingen. Delio mengutip kalimat
seorang mistikus terkenal abad ke-6, yakni Pseudo-Dionisius yang
berbunyi: “Seorang yang mengalami misteri Allah tidak dapat melihat ke
belakang atau mengucapkan satu kata pun, sebab setiap kata yang terucap
menghianati Sang Misteri itu yakni Allah sendiri. Pilihan kita hanya satu,
yakni diam.”8

PENUTUP

Apresiasi untuk Pemikiran Delio

Menurut penulis, gagasan teologi kosmik Delio setidaknya mampu
menanggapi sejumlah tantangan, masalah, serta isu yang berkembang
dalam masyarakat di dunia dewasa ini. Ilia Delio mempunyai cara pandang
berbeda tentang Allah yakni dengan mengemukakan lima aspek tentang-
Nya, yakni kedalaman, masa depan, keindahan, kebaikan, dan kebenaran.
Dia mengundang kita untuk memikirkan masing-masing aspek itu dalam

84 Tlia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: ...”, 578.

85 Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: ...”, 582.

86 “one who experiences the mystery of God cannot look back or speak or utter any type of word,
for every word that is uttered betrays the mystery that we name as God. Our only choice,
therefore, is to yield to the mystery in silence.” Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of
Belief: A Theological Response”, 583.

48 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

pengertian yang ultima. Allah bagi Delio merujuk pada misteri terdalam
hidup atau yang disebut Rudolph Otto sebagai the mysterium tremendens
et fascinans, yakni misteri yang mempesona, memikat, dan terkadang
menakutkan. Misteri Allah itu menembus ruang-ruang sunyi di alam
semesta yang tampak apa adanya ini. Pewahyuan, menurut Delio, adalah
melihat misteri itu apa adanya melalui kedalaman dan keindahan realitas
yang telah diciptakan ini. Dalam konteks ini, kita bisa belajar dari
Bartimeus yang disembuhkan Yesus: “Apa yang kamu inginkan Bartimeus?
Tuhan, aku ingin melihat! Saya ingin melihat realitas. Bukalah matamu,
kata Yesus, dan lihatlah terang itu.” (Mrk 10: 46-52).

Pandangan di atas membawa implikasi terhadap hubungan
perkembangan teknologi dan agama. Fakta perkembangan teknologi yang
semakin canggih ternyata menimbulkan reaksi dan persepsi yang beragam
dalam masyarakat. Ada yang pesimis dan optimis dalam melihat
perkembangan teknologi itu. Mereka yang terlampau optimis umumnya
melihat kenyataan itu sebagai suatu usaha pembebasan manusia dari
penderitaan, seperti kelaparan, penyakit, kemiskinan, dan bahkan
kematian. Teknologi diagungkan sebagai faktor utama penentu kemajuan
dan kesejahteraan hidup manusia. Sebaliknya, mereka yang pesimis
cenderung memandang perkembangan teknologi sebagai suatu ancaman
terhadap kehidupan manusiawi yang otentik. Di mata mereka,
perkembangan dan kemajuan teknologi modern membuat orang hidup
secara dangkal dan kehilangan kepribadian.

Terlepas dari reaksi itu, Ilia Delio mencoba untuk melihat fakta
perkembangan dan kemajuan tersebut secara positif. Menurutnya,
perkembangan teknologi pada prinsipnya merupakan suatu bentuk
ekspresi diri dan kesadaran manusia melalui materi. Gagasan tentang
Allah (The Wholeness) yang dinamis, transformatif, dan kreatif
menempatkan perkembangan itu dalam kerangka yang lebih luas yang
memiliki rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral, dan kontrol
manusia dalam penggunaannya. Delio menegaskan hanya kalau manusia
sungguh-sungguh bertanggung jawab terhadap teknologi, maka mereka
akan disempurnakan dalam Kristus. Dia menegaskan bahwa terdapat
suatu ‘keutuhan yang tak terbagi’ (an undivided wholeness) di jantung
kehidupan kosmik. Kehidupan berarti menjalani hidup dalam aliran
energi yang dinamis. Kedekatan dan keintiman yang mendalam dengan
Allah ini membutuhkan terobosan untuk menyadari bahwa keilahian
bersembunyi di dalam kulit dan tulang kita. Transendensi tidak berada di
atas kita, namun kitalah yang membawa transendensi itu.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 49



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Gereja Katolik sudah terlalu lama menghindari pandangan-
pandangan sains. Gereja mesti menghentikan kejadian-kejadian masa lalu
seperti sanksi yang dijatuhkan Gereja terhadap Kopernikus dan Galileo.
Pada waktu itu, Gereja merasa tidak nyaman dengan penemuan kosmologi
dan antropologi baru. Menurut Delio, teologi harus menunjukkan bahwa
ia mampu hidup dalam budaya dan menghubungkan kebenaran-
kebenaran iman yang transenden dengan realitas yang ditawarkan sains.
Dengan kata lain, Gereja harus mampu hidup dengan penuh semangat di
kedua wilayah itu dan mampu menyatukan keduanya dalam sebuah
sintesis yang baru, bermakna dan menginspirasi.

Kritik untuk Pemikiran Delio

Terdapat beberapa kritikan yang bisa disampaikan oleh penulis pada
bagian ini. Kritikan-kritikan itu barangkali juga merupakan bentuk
kesulitan dan kebingungan penulis ketika membaca tulisan-tulisan Delio.
Pertama, corak teologi Delio. Corak teologi yang penulis maksud adalah
cara berpikir dan menulis Ilia Delio yang integratif. Dalam tulisan-
tulisannya, Delio seringkali mengutip pemikir dari abad ke-20, lalu
kembali ke abad ke-5, lalu maju lagi ke abad ke-20, atau pemikir dari Abad
Pertengahan ke Bapa-Bapa Gereja, kemudian kontemporer dan
seterusnya. Dengan kata lain, cara menulis atau berpikir Delio tidak linear

atau  sistematis seperti pada umumnya. Dia  seringkali
mencampuradukkan ide-ide para teolog, filsuf, dan ilmuwan dalam suatu
argumen.

Kecenderungan di atas dilakukan Delio dengan sengaja. Hal itu
diakuinya dalam sebuah seminar yang berjudul “Birth of Dancing Star: My
Journey from Cradle Catholic to Cyborg Christian”® di Universitas
Villanova, Pennsylvania, Amerika Serikat. Delio menjelaskan bahwa dia
terinspirasi dari cara mengajar Prof. Ewert Cousins ketika melanjutkan
studi S2 (master degree) Teologi dan doktoral Sejarah Teologi di
Universitas Fordham. Menurut Delio, Ewert Cousin adalah seorang
pemikir yang unik dan brilian. Dia mengajar dengan metode yang tidak
umum, “Mahasiswa yang terbiasa berpikir secara linear (sistematis) akan
mengatakan: dia sedang berbicara apa?”® Delio menyebut metode itu

87 Webinar ini dapat disaksikan di https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s,
(access 12.12.2022)
88 https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s, (access 12.12.2022)

50 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik


https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s
https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

sebagai sketsa ide-ide atau metode integratif (integrative method), dan dia
terinspirasi dengan metode itu.

Kedua, gagasan keutuhan (wholeness) yang tanpa batas. Delio dalam
karya-karyanya seringkali menyebut istilah “wholeness” yang secara
sederhana merujuk pada sikap terbuka atau gerakan menuju universalitas.
Delio mengingatkan bahwa hakikat realitas adalah keutuhan (deep fields
of relationality) bukan bangunan-bangunan terpisah (compartmentalized
eyes) seperti lego. Menurut penulis, paradigma ini bagus sejauh ini
ditempatkan dalam konteks teori Delio, yakni sains dan agama. Namun,
yang terjadi adalah Delio juga menerapkan konsep keutuhan itu dalam
segala bidang, bahkan yang paling praktis. Ambil contoh: dalam suatu
webinar yang berjudul “God, Evolution, and Power of Love™®, Delio
pernah menyebut kecenderungan orang untuk booking tempat duduk di
Gereja sebagai tindakan yang menentang keutuhan (compartmentalized
eyes). Apakah segala perkara mesti menerapkan konsep keutuhan
(wholeness)? Menurut penulis, kita tidak harus selalu menggunakan
kacamata “wholeness” dalam tindakan praktis seperti contoh di atas.

Ketiga, Delio juga optimis dalam melihat kemampuan manusia untuk
membangun bumi (build the earth) dan kepercayaannya pada pencapaian
teknologi. Refleksi Delio yang memuji penelitian ilmiah dan teknologi
tidak memperhitungkan implikasi serius dari keduanya terhadap
perkembangan proses di alam semesta ini, termasuk yang paling parah
yakni kehancuran massal. Sebagai perbandingan, penulis hendak
menyajikan pemikiran seorang sejarawan terkenal bernama Yuval Noah
Harari tentang sains dan teknologi. Harari dalam buku Homo Deus: Masa
Depan Umat Manusia menegaskan bahwa jika manusia tidak hati-hati,
teknologi seperti kecerdasan buatan bisa menghancurkan peradaban
manusia.?° Dia menyebut abad ke-21 sebagai era di mana kebahagiaan
bergantung pada algoritma-algoritma mesin. Manusia sedang
mengembangkan algoritma superior yang memanfaatkan kekuatan
komputasi dan database raksasa yang belum pernah ada sebelumnya.
Algoritma-algoritma seperti google dan facebook tidak hanya tahu dengan
pasti bagaimana perasaan seseorang, tetapi juga tahu hal lain yang nyaris
tidak pernah seseorang pikirkan.

89 https://www.youtube.com/watch?v=uNkrLkusvcc, (access 15.01.2023)
9 Yuval Noah Harari, Homo Deus: Masa Depan Umat Manusia, (Ciputat: PT Pustaka Alvabet,
2018), 451.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 51


https://www.youtube.com/watch?v=uNkrLku5vcc

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Oleh karena itu, Harari menegaskan bahwa bermain terlalu sering di
media sosial bisa membuat manusia tidak bahagia. Menurut Harari,
sumber kebahagian terletak pada kapasitas manusia untuk mengenal
kebenaran tentang diri dan perasaannya sendiri. Media sosial tidak
membuat seseorang mengenal dirinya secara lebih dalam, melainkan
justru terus membanjiri diri dengan banyaknya informasi dari luar.”

Munculnya kecerdasan buatan pasti akan mentransformasi dunia,
tetapi itu tidak menuju hasil tunggal yang deterministik. Di satu sisi,
teknologi seperti wuraian Delio adalah sebuah anugerah yang
menyelamatkan karena menciptakan level kesadaran baru, yakni
kesadaran global. Di dalam kesadaran itu, semua elemen di semesta
memperoleh kesatuan dan keterpaduannya yang ultima melalui Yesus
Kristus. Di sisi lain, menurut Harari, teknologi yang sama bisa
menciptakan jenis masyarakat yang berbeda. Ambil contoh: teknologi dari
Revolusi Industri - kereta api, listrik, radio - bisa digunakan untuk
mendirikan kediktatoran komunis, fasis, atau demokrasi liberal. Kendati
demikian, terlepas dari argumen Harari dan Delio, menurut penulis,
manusia tidak bisa memprediksi masa depan karena teknologi bukan
deterministik. Baik Delio dan Harari telah menyiapkan skenario sebagai
kemungkinan-kemungkinan. Tugas manusia sekarang adalah berpikir dan
berperilaku dengan cara yang baru agar dapat mencegah kemungkinan-
kemungkinan terburuk terjadi.

DAFTAR PUSTAKA
PUSTAKA PRIMER

Magisterium

Fransiskus, Paus. Laudato Si’ (Terpujilah Engkau). Martin Harun OFM (pener;j.).
Jakarta: Dokpen KWI. 2015.
Hardawiryana, R (penerj.). Dokumen Konsili Vatikan II. OBOR. Jakarta. 2013.

9" Yuval Noah Harari, Homo Deus:.., 453.

52 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Karya-Karya Ilia Delio

Delio, Ilia, Keith Douglas Warner, Pamela Wood. Care for Creation: A Franciscan
Spirituality of The Earth. Cincinnati, Ohio: St. Anthony Messenger Press.
2008.

Delio, Ilia. Christ in Evolution. Maryknoll, New York: ORBIS BOOKS. 2008.

Delio, Ilia. Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness. New
York: ORBIS BOOKS. 2015.

Delio, Ilia. The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey.
Maryknoll. NY: ORBIS BOOKS. 2021.

Delio, Ilia. The Humility of God: A Franciscan Perspective. Cincinnati, Ohio: ST.
ANTHONY MESSENGER PRESS. 200s5.

Delio, Ilia. The Unbearable Wholeness of Being: God, Evolution, and The Power of
Love. New York: ORBIS BOOKS. 2013.

Delio. Ilia. Simply Bonaventure: An Introduction to His Life, Thought, and Writing.
New York: New City Press. 2013 [2001].

Delio, Ilia. Re-Enchanting The Earth: Why Ai Needs Religion. Maryknoll, NY:
Orbis Books. 2020.

Delio OSF, Ilia. “Cosmic Christology in The Thought of Zachary Hayes,” dalam
Franciscan Studies 65 (2007): 107-120.

Delio, Ilia OSF. “Revising The Fransiscan Doctrine of Christ,” dalam Theological
Studies 64 (2003), 3-23.

Delio, Ilia OSF. “Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The
Dynamism of Love”, dalam Open Theology 2018; 4: 158-169.

Delio, Ilia. “Brain Science and The Biology of Believe: A Theological Response,”
dalam Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003): 573-585.

Delio, Ilia. “Religious Pluralism and The Coincidence of Opposites,” dalam
Theological Studies 70 (2009): 822-844.

Delio, Ilia. “Suffering and Sacrifice in an Unfinished Universe: The Energy of
Love,” dalam Theology and Religious Studies, 7 July 2020: 1-11.

Delio, Ilia. “Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin on
Technology, Religion, and Evolution,” dalam Theology and Science. Vol.
10, No. 2 (2012): 153-164.

PUSTAKA SEKUNDER

Buku

Allen, Pauline and Bronwen Neil (edited by). The Oxford Handbook of Maximus
the Confessor. London: Oxford University Press. 2015.

Atawolo, Andreas B. Allah Trinitas: Misteri Persekutuan Kasih. Jakarta: Penerbit
OBOR. 2022.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 53



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Bagus, Lorens. “Transenden”. Kamus Filsafat. Jakarta: PT Gramedia. 2000 [1996].

Blowers, Paul M and Robert Louis Wilken (translated by). On The Cosmic Mystery
of Jesus Christ: Selected Writings of St. Maximus The Confessor. George
Herbert (eds). New York: St. Vladimir’s Seminary Press. 2003.

Camp, Greg A. “Christ”. The New Interpreter’s Dictionary of Bible: A-C Vol. 1.
Katherine Doob Sakenfeld and Samuel E. Balentine (edited by). Nashville:
Abingdon Press. 1976.

Chardin, Teilhard de. The Future of Man. trans. Norman Denny. New York:
Harper and Row. 1964.

Chardin, Teilhard de. The Heart of Matter. Rene Hague. (translated by). New
York: Harcourt Inc, 1978.

Chardin, Teilhard de. The Phenomenon of Man. Norman Denny (translated by).
New York: Image Books Doubleday. 1958.

Clayton, Philip and Zachary Simpson (ed.). Handbook of Religion and Science.
New York: Oxford University Press. 2006.

Cohen, Bernard dan George E. Smith (edited by). The Cambridge Companion to
Newton. UK: Cambridge University Press, 2002.

Cohen, Clive. The Story of Science: A History of Science, Technology, and Medicine
from 500BC to The End of 20th Century. London: Whitefox Publishing
Limited. 2016.

Cole-Turner, Ronald. “Biotechnology and the Religion-Science Discussion,” in
The Oxford Handbook of Religion and Science. Ed. Philip Clayton and
Zachary Simpson. New York: Oxford University Press. 2006.

Craigh, Edward. Routledge Encyclopedia of Philosophy-Brahman to Derrida.
London & New York: Routledge. 1998.

Cross, F. L (edited by). The Oxford Dictionary of The Christian Church: Third
Edition Revised. New York: Oxford University Press. 2005.

Gabrey, Alan. “Newton, active powers, and the mechanical philosophy”. Bernard
Cohen and George E. Smith (edited by). The Cambridge Companion to
Newton. UK: Cambridge University Press. 2002.

Groenen, Cletus. Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran tentang
Yesus Kristus Pada Umat Kristen. Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 1998.

H. Byrne, Patrick. “The Integral Vision of Teilhard and Lonergan: Science, The
Universe, Humanity, and God”. From Teilhard to Omega. Ilia Delio (ed.).
New York: Orbis Books. 2014.

Hans Urs von Balthazar. Cosmic Liturgy: The Universe According to Maximus the
Confessor. Translated by Brian E. Daley SJ. San Francisco: Ignatius Press.
2003.

Harari, Yuval Noah. Homo Deus: Masa Depan Umat Manusia. Ciputat: PT
Pustaka Alvabet. 2018.

Harrison, Edward R. Cosmology: The Science of the Universe. 2nd edition.
Cambridge: Cambridge University Press. 2000 [1981].

54 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Haught, John. Where Is Knowing Going: The Horizons of the Knowing Subject.
Washington, DC: Georgetown University Press. 2010.

Hornsby-Smith, Michael P. An Introduction to Catholic Social Thought.
Cambridge: Cambridge University Press. 2006.

J. O’Brien, David dan Thomas A. Shannon (edited by). Catholic Social Thought:
Encyclicals and Documents from Pope Leo XIII to Pope Francis. 3rd Revised
Edition. Maryknoll: Orbits Book. 2016.

Jaspers, Karl. The Origin and Goal of History. New Haven, CT: Yale University
Press. 1953.

Kraft, R. Wayne. The Relevance of Teilhard. Notre Dame, Indiana: Fides
Publishers. 1968.

Kragh, Helge S. Conceptions of Cosmos From Myths to the Accelerating Universe:
A History of Cosmology. New York: Oxford University Press. 2007.

L, Larry, Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The Cambridge Dictionary
of Human Biology and Evolution. New York: Cambridge University Press.
2005.

L. Ladja, Leo (pener;j.). Fransiskus dan Karya-Karyanya. Jakarta: SEKAFI. 2008.

Lubac, Henry de. Teilhard de Chardin: The Man and His Meaning. Rene Hague
(translated by). New York: A Mentor-Omega Book. 1965.

Puskas, Charles B and Mark Reasoner. The Letters of Paul: An Introduction.
Minnesota: Liturgical Press. 1993.

Savary, Louis M. Teilhard de Chardin: The Divine Milieu. New York: Paulist Press.
2007.

Smeenk, Christopher. “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology”.
Michel Janssen and Christoph Lehner (edited by). The Cambridge
Companion to Einstein. New York: Cambridge University of Press. 2014.

Smeenk, Christopher. “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology”.
Michel Janssen and Christoph Lehner (edited by), The Cambridge
Companion to Einstein, (New York: Cambridge University of Press, 2014.

Suharyo, Ignatius. Dunia Perjanjian Baru. Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 1991.

Sunarko, Adrianus. Kristologi: Tinjauan Historis-Sistemik. Jakarta: Penerbit
OBOR. 2017.

Wildiers, N. M, (penerj.). An Introduction to Teilhard de Chardin. Fontana Books:
London. 1968.

Artikel Ilmiah

Campa, Riccardo, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport, “Electronic
Persons. It is Premature to grant personhood to machines but never say
never,” dalam GREGORIANUM 101, 4 (2020): 793-812.

Haliwell, Jonathan J. “Quantum Cosmology and the creation of the universe,”
dalam SCIENTIFIC AMERICAN (Desember 1991), 76-85.

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 55



JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56

Supelli, Karlina. “Menelusuri Jejak Kosmos (sebuah pengantar),” dalam Jurnal
Filsafat Driyarkara Th. XXXIII No.1/2012, 3-13.

Suseno, Franz Magnis. “Allah dan Alam, Darwinisme, Creationism, Intelligent
Design: Sebuah Diskursus Kritis,” dalam DISKURSUS 8 (April 2009): 1-24.

Internet

llia Delio. “Understanding The Christic in an Open Universe”.
https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-

universe/,
(access 18.10.2022)
Ilia Delio. What is God Today.

https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ, (access 18.08.2022)

Sion Cowel, “The Man”. https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-
man/, (access 8.09.2022)

https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution,(access 1.09.2022)

https://www.britannica.com/topic/transhumanism,(access 19.10.2022)

Committee on Legal Affairs. “Motion for a European Parliament resolution with
recommendations to the Commision on Civil Law Rules on Robotics”. 31
Mei 2016. Rapporteurs for the opinions by Mady Delvaux.
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-
0005_EN.html#_sectioni.

Robin Gomes, “Vatican conference on robotics and artificial intelligence”.
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-o5/vatican-
conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html, (access
7.03.2023)

Antonio Guterres dalam Megan Durising, https://time.com/6173422/world-
hunger-ukraine/, (access 18.05.2022)

56 Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik


https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-universe/
https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-universe/
https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution
https://www.britannica.com/topic/transhumanism
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://time.com/6173422/world-hunger-ukraine/
https://time.com/6173422/world-hunger-ukraine/

