
 

 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 p-ISSN 2302-5476 
e-ISSN 2579-3934 

Allah Sebagai The Wholeness: Relasi 
Integral Iman Katolik dan Sains Modern 
Menurut Ilia Delio 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur a,1 
 
a Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta, Indonesia 
1 Email korespondensi: arkelabur@gmail.com 

DOI:  10.24071/jt.v14i01.7582 

Submitted: 29-11-2023 | Accepted: 25-04-2025 | Published: 01-05-2025 

Abstrak  
Artikel ini bertujuan mengemukakan paradigma teologi kosmik Delio tentang Allah 
sebagai The Wholeness. Paradigma itu secara sederhana mengacu kepada kesadaran 
bahwa seseorang adalah bagian dari keseluruhan dan keseluruhan menjadi bagian dari 
orang itu. Dalam kesadaran itu, seseorang meyakini dan melihat Allah dalam alam 
semesta sebagai proses kehidupan yang dinamis, terbuka (unfolding life), dan kreatif. 
Metode yang dipakai dalam penulisan artikel ini adalah studi kepustakaan. Penulis 
mengkaji tulisan-tulisan Delio berupa buku dan artikel ilmiah. Delio melihat 
keserupaan spirit antara penemuan-penemuan sains dan iman Katolik. Penemuan-
penemuan sains seperti kosmologi Einstein, teori khaos, dan teori evolusi 
memperlihatkan gambaran ruang-waktu yang bersifat dinamis, relasional, dan terbuka. 
Dalam iman Katolik, gambaran itu juga diperlihatkan dalam pemahaman tentang 
Kristus kosmik. Dalam Kristus, setiap makhluk saling berbagi dalam keterhubungan 
mereka dengan dimensi kehidupan kosmik. Oleh karena itu, Delio menyelidiki arti 
Kristus kosmik itu dalam Kitab Suci, Bapa-Bapa Gereja, dokumen Konsili Vatikan II, 
dan Ajaran Sosial Gereja (ASG). 

Kata Kunci:  
Wholeness, Dinamis, Kreatif, Kristus Kosmik, Inkarnasi, Teknologi, Evolusi, Sains 
Modern, Teknologi, Sekolah Fransiskan, Teilhard de Chardin. 

mailto:arkelabur@gmail.com
https://dx.doi.org/10.24071/jt.v13i02.7029


 

17 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

  

God as The Wholeness: Observing the 
Integral Relation of Catholic Faith and 
Modern Science according to Ilia Delio 

Abstract 
This article aims to put forward Delio's cosmic theological paradigm of God as The 
Wholeness. This paradigm refers to the awareness that a person is part of a whole and 
the whole is a part of that person. In this awareness, a person believes and sees God in 
the universe as a dynamic, open, and creative life process. The method used in writing 
this article is a literature study. The author examines Delio's writings in the form of 
books and scientific articles. Delio saw a similar spirit between scientific discoveries and 
the Catholic faith. Scientific discoveries such as Einstein's cosmology, chaos theory, and 
the theory of evolution show a picture of space-time that is dynamic, relational, and 
open. In the Catholic point of view, this image is also shown in the understanding of the 
cosmic Christ. In Christ, every creature shares in their connection to the cosmic 
dimension of life. Therefore, Delio investigates the meaning of the cosmic Christ in the 
Holy Bible, the Church Fathers, the documents of the Second Vatican Council, and the 
Social Teachings of the Church (ASG). 

Keywords:  
Wholeness, Dynamic, Creative, Cosmic Christ, Incarnation, Technology, Evolution, 
Modern Science, Franciscan School, Teilhard de Chardin  

 

PENDAHULUAN 

Seorang ilmuwan dan teolog bernama Ilia Delio berpandangan bahwa 
teologi Katolik dewasa ini cenderung kaku dan dogmatis sehingga 
memecahkan kesadaran akan Allah atau kosmos (the whole) ke dalam 
bagian-bagian kecil yang mengarah pada individualisme. 1 Pendapat Delio 
yang demikian tidak terlepas dari konteks sikap Gereja Katolik terhadap 
perkembangan sains modern. Visi Delio adalah melepaskan agama dari 
keketatan institusional yang kaku terutama dalam melihat dan merespon 

                                                           
1  “Dewasa ini, kehadiran agama Kristen tidak menunjukkan sikap keutuhan, melainkan justru 

mengarah pada individualisme. Alih-alih membuat agama Katolik menjadi bagian integral dan 
kekuatan yang memberi energi bagi kehidupan, teologi semacam itu justru membuat agama 
semakin jauh dari realitas konkret”. Ilia Delio, Unbearable Wholeness of Being: God Evolution, 
and The Power of Love, (ORBIS BOOKS: New York, 2015), 149. 



 

18 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

perkembangan teknologi dan sains modern.2 Melalui penemuan-
penemuan sains seperti kosmologi Albert Einstein, teori khaos, Evolusi, 
dan teknologi, Delio hendak menegaskan bahwa manusia adalah bagian 
integral dari seluruh proses perkembangan semesta. Itu berarti manusia 
secara biologis memiliki relasi yang tidak terpisahkan dengan ciptaan lain 
dalam semesta.3 Manusia dan ciptaan lain ditempatkan dalam sebuah 
jaring kehidupan (undivided wholeness). Dalam prosesnya, ada semacam 
dorongan dari dari dalam bagi transendensi spiritual yang memungkinkan 
adanya kehidupan. 

Paradigma berteologi Ilia Delio yakni Allah sebagai The Wholeness juga 
mesti ditempatkan dalam konteks kritikannya terhadap relasi antara 
agama, manusia, dan perkembangan sains modern. Terdapat banyak 
perspektif yang melihat perkembangan sains memberikan efek buruk bagi 
agama dan manusia. Mereka beranggapan bahwa sains dan teknologi 
secara radikal telah mengubah pemahaman kita tentang alam menjadi 
sebuah sistem tertutup, statis, dan tertata.4 Mereka melihat teknologi 
kecerdasan buatan sebagai suatu ancaman terhadap dimensi keagamaan, 
yakni dengan menciptakan suatu realitas virtual (bayangan) untuk 
mengimbangi realitas yang diberikan kepada manusia.5 Manusia 
menciptakan teknologi ini untuk mengimbangi keterbatasan mereka. 

                                                           
2  Istilah “sains” berasal dari bahasa Latin: scientia (dalam bahasa Yunani disebut episteme). 

Dalam tafsiran kuno, istilah tersebut mengacu pada kebenaran yang didapatkan melalui uji 
coba atau demonstrasi atau eksperimen suatu pengetahuan baik itu tentang alam maupun 
sistem kepercayaan lain. Sedangkan sains modern, menurut Delio, adalah bentuk penguasaan 
baru atas alam yang dipelopori oleh Roger Bacon. Bapak sains modern (Roger Bacon) itu 
menegaskan bahwa sains dapat meningkatkan kondisi hidup manusia, jika manusia dapat 
membebaskan dirinya dari otoritas agama dan menganggap Tuhan tidak lagi diperlukan dalam 
usaha meningkatkan kondisi hidup itu. Konsekuensinya, manusia perlu menyerahkan otonomi 
pribadinya pada sains, teknologi, kekuasaan, dan uang. Delio menyebut kecenderungan itu 
sebagai cara berpikir individualistis (the self thinking subject) yang menentang “The Wholeness” 
yakni cara berpikir yang ‘menyatu’ dengan kosmos atau Tuhan. Delio berusaha untuk  
mengembalikan definisi sains ke definisi yang lebih integral, yakni cara berpikir yang menyatu 
dengan kosmos atau Tuhan. Itulah makna sains bagi Delio. Delio juga menegaskan bahwa sains 
adalah jalan untuk mempersiapkan kedatangan Yesus yang kedua kalinya. Usaha itu dapat kita 
lihat dalam refleksi-refleksi teologis Delio tentang teknologi, manusia robot, kehidupan di luar 
angkasa, cara kerja otak, dan seterusnya. Ilia Delio, The Unbearable Wholeness of Being:…, 30-
39; Clive Cohen, The Story of Science: A History of Science, Technology, and Medicine from 500BC 
to The End of 20th Century, (London: Whitefox Publishing Limited, 2016), 263.  Penulis 
menggarisbawahi kalimat penting di atas. 

3  Ilia Delio, “Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of Love”, dalam 
Open Theology 2018; 4, 158-169: (161).      

4  Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:…”, 164. 
5  Ilia Delio, Christ in Evolution, (Maryknoll, New York: Orbits Books, 2008), 161. 



 

19 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 Menanggapi respon di atas, Delio justru melihat secara optimis relasi 
agama, manusia, serta perkembangan teknologi dan sains. Menurut Delio, 
dengan paradigma berteologi Allah sebagai The Wholeness, agama Katolik 
dan sains modern bisa berkembang bersama. Gagasan mengenai alam 
semesta sebagai gambar Allah (The Wholeness) yang dinamis, 
transformatif, dan kreatif menempatkan sains dalam kerangka yang lebih 
luas dan menyediakan rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral, 
dan kontrol manusia dalam penggunaannya. Menurut Delio, Inkarnasi 
dapat menjadi model yang sempurna bagi umat Katolik untuk memahami 
keterbukaan materi terhadap roh dan kemampuan materi untuk menjadi 
media ekspresi diri roh dan kekuatan kreatif Allah. Dalam konteks itu, 
sains dan agama pun mestilah bekerja sama menuju kepenuhan dalam 
Yesus Kristus. 

Selain itu, Ilia Delio juga tidak bermaksud memberikan jawaban final 
akan problematika masyarakat kontemporer, terutama dalam relasi agama 
dan sains modern. Delio sebetulnya menawarkan suatu paradigma dalam 
berteologi yang sifatnya dinamis, transformatif, dan senantiasa berproses 
menuju kepenuhannya dalam Yesus Kristus. Delio menyelidiki Allah 
sebagai The Wholeness di dalam Kitab Suci, pemikiran Bapa-Bapa Gereja, 
pemikiran ilmuwan dan teolog, dan dalam dokumen-dokumen Gereja. 
Delio berpendapat bahwa Gereja Katolik perlu menafsirkan kembali 
misteri Allah secara kreatif sesuai dengan konteks kehidupan nyata, tanpa 
menyimpang dari ajaran pokok iman Katolik. 

CATATAN METODOLOGIS 

Artikel ini ditulis menggunakan metode studi kepustakaan. Sumber 
pustaka utama skripsi ini adalah tulisan-tulisan (buku dan artikel ilmiah) 
dan webinar Ilia Delio. Adapun beberapa buku Delio yang penulis pakai 
adalah Christ in Evolution (2008), The Unbearable Wholeness of Being: God, 
Evolution, and The Power of Love (2013), Making All Things New: 
Catholicity, Cosmology, Consciousness (2015). Selain itu, penulis juga 
menggunakan beberapa artikel ilmiah Delio seperti “Revising The 
Franciscan Doctrine of Christ,” dalam Theological Studies 64 (2003); 
“Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of 
Love”, dalam Open Theology 2018; “Brain Science and The Biology of Belief: 
a Theological Response”, dalam Zygon Vol. 38. No 3 (September 2003); 
“Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin on Technology, 
Religion and Evolution”, dalam Theology and Science Vol. 10, No. 2, 2012; 



 

20 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

“Suffering and Sacrifice in an Unfinished Universe: The Energy of Love” 
dalam Religions 2020.  

 Kajian ini dengan sadar tidak berhasrat untuk mengupas tuntas 
seluruh pemikiran Delio di dalam tulisan-tulisannya. Di dalam tulisan-
tulisan yang dirujuk, penulis hanya mengidentifikasi argumen-argumen 
Delio yang mengandung unsur sains modern (teknologi) dan relasinya 
dengan iman Katolik. Selain itu, pertanyaan utama yang memandu proses 
pembacaan adalah “Bagaimana Delio mengintegrasikan iman Katolik dan 
sains modern (teknologi) melalui paradigma Allah sebagai The 
Wholeness?” Ada dua jawaban ringkas dari pertanyaan itu. Pertama, 
penemuan-penemuan sains modern memperlihatkan gambaran alam 
semesta dinamis, kreatif, dan saling terkait satu sama lain. Ruang, waktu, 
dan materi bergerak menurut hukum yang tidak tetap. Sains telah 
memberikan pandangan baru tentang materi yang bersifat relasional. 
Dengan kata lain, alam semesta sebenarnya secara inheren bersifat 
dinamis dan relasional.  

Kedua, tradisi Katolik cukup kaya untuk menyediakan ruang bagi 
gagasan-gagasan transformatif semacam itu. Delio mengacu pada 
pemikiran sekolah Fransiskan dan Teilhard de Chardin. Melalui pemikiran 
mereka, Delio meyakini bahwa keilahian dan kemanusiaan harus saling 
melengkapi dalam proses evolusi. Keilahian dan kemanusiaan mesti terus 
berupaya untuk senantiasa menemukan dialog atau rekonsiliasi meskipun 
berlawanan (resolving opposites) sehingga membuka masa depan di mana 
Allah hadir sebagai kasih yang universal. 

Untuk mendukung pendalaman terhadap sumber utama, skripsi ini 
juga mengacu pada aneka pustaka sekunder, seperti christogenesis.org dan 
serial webinar Delio di Youtube. Selain itu, penulis juga memuat buku 
komentar dan dokumen-dokumen Gereja seperti buku tafsir Kitab Suci, 
Lumen Gentium dan Laudato Si’. Pelbagai tulisan ilmiah (artikel ilmiah dan 
skripsi) digunakan pula untuk menunjang penelitian ini. 

GAGASAN DASAR ILIA DELIO TENTANG PARADIGMA ALLAH 

SEBAGAI THE WHOLENESS  

Delio menggunakan paradigma Allah sebagai The Wholeness untuk 
menerangkan iman Katolik, terutama berhadapan dengan kemajuan sains 
modern. Dalam kerangka itu, Delio kemudian mengidentifikasi pribadi 
dan misi Yesus Kristus menggunakan konsep evolusi. Pada pokok ini, 
penulis akan menunjukkan bahwa evolusi itu bukanlah konsep yang 



 

21 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 muncul dari dalam sains, melainkan ia telah ada jauh sebelum sains itu 
sendiri berdiri sebagai sebuah ilmu. Delio menegaskan bahwa evolusi 
adalah konsep yang luas dan tidak terikat pada ilmu-ilmu tertentu. 

Basis dari argumentasi Delio dalam menerangkan relasi integral antara 
iman Katolik dan sains modern adalah Kristus kosmik dalam evolusi 
semesta. Delio juga menggunakan pemikiran Teilhard tentang keterkaitan 
antara iman Katolik dan sains modern sebagai inspirasi dalam berteologi. 
Itulah alasan mengapa penulis memberikan ruang cukup besar bagi 
pemikiran Teilhard di bab ini. Kendati demikian, di bab IV, penulis juga 
akan menunjukan bahwa sebetulnya visi teologi-kosmik Teilhard dan 
Delio bukan hal baru, beberapa ratus tahun sebelumnya spirit itu sudah 
dihidupkan oleh St. Fransiskus dari Assisi.   

Paradigma Teologi Kosmik Delio 

Dalam suatu wawancara yang berjudul “What is God today? God as 
Wholeness”, Delio mengatakan: “dalam aktivitas sehari-hari seperti 
meditasi atau dalam keheningan di kamar, kita dapat melihat sekilas 
tentang Allah. Dalam peristiwa-peristiwa singkat itu, kita merasakan 
pelukan dari Sang Cinta, segala sesuatu tampak terpusat pada kita. Di situ 
kita menjadi bagian dari keseluruhan dan keseluruhan menjadi bagian dari 
kita.”6 Mengacu pada wawancara itu, secara sederhana gagasan tentang 
Allah sebagai The Wholeness adalah kesadaran akan kehidupan yang 
terbuka dan dinamis (unfolding life) dengan semesta. Delio meyakini 
bahwa setiap unsur di  semesta yang mencakup unsur kuantum7 dan 

                                                           
6  Ilia Delio bersama rekan-rekannya di seluruh dunia mendirikan pusat studi tentang Kristus 

yang bernama Center For Christogenesis.  Pusat studi tersebut terinspirasi dari gagasan seorang 
rohaniwan Jesuit dan Paleontolog yang bernama Teilhard de Chardin. Kutipan wawancara ini 
diambil oleh penulis dari channel Youtube Center For Christogenesis (Desember 2019), 
selengkapnya berbunyi: “We can sometimes get a glimpse of wholeness in our own lives, when 
we come into a moment of solitude or silence – when in that brief moment, there is an 
awareness of a ‘being in love’, that everything just seems to fall into place, where we are part of 
the whole, the whole is part of us…”. https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ (access 
18.08.2022, pkl. 11:22 WIB). 

7  Secara etimologis, kosmologi kuantum berasal dari kata “kosmologi” dan “kuantum”. 
Kosmologi  membahas keseluruhan alam semesta dalam skala luas sedangkan  kuantum  hanya 
membahas partikel terkecil. Kosmologi kuantum mengaplikasikan mekanika kuantum yang 
seyogianya hanya mengamati partikel terkecil (subatom) untuk menjelaskan keseluruhan alam 
semesta ini. Jonathan J. Haliwell, “Quantum Cosmology and The Creation of The Universe”, 
Scientific American (Desember 1991), 76-85: (82). Selengkapnya, “quantum mechanics-ussualy 
applied only to the subatomic scale-is applied to the entire universe”. Lihat juga Ilia Delio, 
Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness (New York: ORBIS BOOKS, 
2015), 42.  

https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ


 

22 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

organisme paling kompleks (homo sapiens), semuanya sedang  bergerak 
menuju kesempurnaan cinta.8 Menurut Delio, Allah juga ada dan 
mengambil bagian bersama ciptaan-Nya dalam gerakan yang dinamis itu. 

Paradigma di atas sebetulnya sudah berkembang dan dihidupi sejak 
zaman para filsuf alam kuno. Namun demikian, perkembangan itu 
terhenti sejak penemuan dunia mekanistik dan statis oleh Isaac Newton.9 
Newton (1642-1726) adalah seorang ilmuwan Matematika yang terkenal 
pada pada masanya. Dia mengembangkan teori gravitasi dan membangun 
landasan untuk suatu sains tentang alam semesta. Pada umur 27 tahun, 
Newton ditunjuk sebagai Profesor Matematika di Universitas Cambridge, 
namun 5 tahun kemudian dia mengundurkan diri dari jabatannya itu. 
Pada Juli 1687, beberapa bulan sebelum ulang tahunnya yang ke-45 tahun, 
Newton menerbitkan buku yang terkenal yakni Philosophiae Naturalis 
Principia Mathematica atau kerap disebut Principia. Dari kacamata 
kosmologi, buku tersebut penting karena ia menawarkan ‘prinsip pertama’ 
yang diformulasikan secara matematis untuk menjelaskan fenomena-
fenomena langit berdasarkan hukum-hukum alam.10 Bahwa sains perlu 
sampai ke kesimpulan tentang prinsip pertama, sudah mengemuka di 
dalam pemikiran Descartes dan Bacon. Bahwa sains, dengan 
memanfaatkan Matematika dan eksperimen, akan membawa orang 
sampai ke kepastian pengetahuan tentang semesta, sudah diyakini oleh 

                                                           
8  Hal ini terinspirasi dari pandangan Teilhard de Chardin mengenai titik omega. Omega adalah 

suatu pribadi super (hyper-personalized) atau pribadi kosmik. Chardin meyakini bahwa proses 
evolusi akan akan memuncak pada pribadi kosmik. Pribadi kosmik bukanlah pribadi yang 
impersonal melainkan personal. Patrick H. Byrne, “The Integral Vision of Teilhard and 
Lonergan: Science, The Universe, Humanity, and God”, in From Teilhard to Omega, ed. Ilia Delio 
(New York: ORBIS BOOKS, 2014) 87. 

9  Delio memaksudkan mekanis sebagai artisanal yakni pekerjaan robot yang kaku, dapat 
diprediksi, dan objektif. Namun, arti istilah “mekanis” dalam karya-karya Newton sendiri 
ternyata masih diperdebatkan oleh para ahli hingga saat ini. Salah seorang ahli Newton 
bernama Alan Gabrey menjelaskan dua pengertian yang terkandung dalam istilah “mekanis” 
yakni artisanal dan teoritis. Pengertian artisanal (murni mekanis)  mencakup kemampuan 
praktis, konstruksi dan kerja mesin, manipulasi kimia, dan eksperimen-eksperimen, sedangkan 
pengertian teori (vegetable spirit) adalah adalah teori tentang mesin atau justifikasi rasional 
Newton semata yang mengatakan adanya suatu zat primordial (universal aether) yang bekerja 
secara rahasia dan mulia di semesta ini. Alan Gabrey, “Newton, active powers, and the 
mechanical philosophy”, in The Cambridge Companion to Newton, ed. Bernard Cohen and 
George E. Smith (UK: Cambridge University Press, 2002), 2. 

10  Helge S. Kragh, Conceptions of Cosmos: from myths to the accelerating universe (New York: 
Oxford University Press, 2007), 69-70. 



 

23 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 Galileo dan Descartes. Namun demikian, bagaimana kedua hal itu dapat 
dijalankan secara serentak baru muncul di dalam Principia.11  

Bagi Newton, semesta seperti sebuah jam yang dirancang oleh Pencipta 
Agung (Ultimate Designer) sedemikian teliti sehingga setiap bagian harus 
teratur dan fungsional. Sebaliknya, bila ada bagian-bagian yang 
disfungsional, maka dengan cepat bagian tersebut akan diganti dengan 
bagian baru sehingga ‘dunia mesin’ itu tetap berjalan. Newton menolak 
konsep umum kristianitas, tetapi mengakui bahwa Allah menjelma dalam 
tatanan dan keindahan semesta. Dia berargumen bahwa Allah mengatur 
semesta dalam gerakan (motion) dan mengintervensi  bila ada kerusakan-
kerusakan di bagian tertentu pada alam semesta. Penemuan tersebut 
berpengaruh luas, dan manusia selama 300 tahun  melihat waktu dan 
ruang sebagai sesuatu yang statis, konstan, dan monoton.12  

Kosmologi statis warisan Newton rupanya masih menguasai benak 
ilmuwan masa itu. Akibatnya, kosmolog terlempar ke sudut jalan buntu 
sampai Albert Einstein merumuskan Teori Relativitas Umum (TRU). TRU 
mengubah secara revolusioner pemahaman kita tentang gravitasi dan 
relasinya dengan ruang dan waktu. Secara teoritis, Einstein memasuki 
dunia kosmologi sejak diterbitkan tulisannya yang berjudul “Cosmological 
Considerations in The General Theory of Relativity” pada tahun 1917.13 
Ketika merumuskan TRU, Einstein melihat kemungkinan energi gravitasi 
tersimpan di dalam kelengkungan (kurvatur) ruang dan waktu.14 
Kelengkungan (kurvatur) ini disebut konstanta kosmologis15 dan oleh 
Einstein ditambahkan ke persamaan medan untuk mengatasi 
ketidakstabilan (instabilitas) modelnya. Berkat persamaan itu, kita 

                                                           
11  Karlina Supelli, “Menelusuri Jejak Kosmos (Sebuah Pengantar)” Jurnal Filsafat Driyarkara 33, 

No.1 (2012): 6. 
12  Ilia Delio, The Unbearable Wholeness of Being: God Evolution, and The Power of Love (ORBIS 

BOOKS: New York, 2015) 54. Selengkapnya berbunyi, “For three hundred years Newton’s vision 
of time and space as absolute was the sacred dogma of scientific cosmology.” 

13  Christopher Smeenk, “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology,” in The 
Cambridge Companion to Einstein, ed. Michel Janssen and Christoph Lehner (New York: 
Cambridge University of Press, 2014), 228. 

14  Delio, The Unbearable Wholeness of Being:…, 54. Selengkapnya, “The elastic nature of space-
time impelled Einstein to think of gravity not as a substance but as a curvature of space-time by 
matter” 

15  Istilah ini menjelaskan dorongan gravitasi yang menyeimbangkan tekanan gravitasi. 
Keseimbangan antara dorongan gravitasi dan tekanan gravitasi akan membuat semesta dinamis 
Einstein tidak runtuh. Michel Janssen and Christoph Lehner, The Cambridge Companion to 
Einstein, 13. Selengkapnya, “this term describes gravitational push compensating the usual 
gravitational pull to ensure that his static universe would not collapse”. 



 

24 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

mengetahui bahwa materi terkait langsung dengan ruang dan waktu. Ilia 
Delio menggambarkan keterkaitan itu dengan sederhana, “Berat suatu 
materi tidak hanya mempengaruhi kelenturan dan ukuran jarak [dan 
ruang], melainkan juga memperlambat dan melebarkan aliran waktu”16 
Gravitasi, dalam konteks itu, muncul sebagai konsekuensi adanya materi 
yang membuat ruang-waktu melengkung, “gravity acts to structure 
space.”17 
 

No Kosmologi Newton Kosmologi Einstein 

1 Sistem tertutup (closed system) Sistem terbuka (open system); lebih cair; 
pola baru terbentuk karena terbuka 

2 Hierarkis ketat (top-down order) Holarchy dan bottom-up: terikat atau 
tergantung pada aspek fundamental hidup 

3  Tatanan Fungsional dan tetap  
(Maintaining order) 

Tatanan yang selalu berkembang dan 
bergerak menuju kompleksitas (Greater 
complexity) 

4 Kontrol  Partisipasi 

5 Tekanan pada tujuan (goals) Kreatifitas (possibilities) 

6 Individual Keterhubungan (interconnected) 

7 Mekanistik atau tidak ada 
perubahan.  

Holistik 

Gambar 1. 1 Tabel Perbandingan Kosmologi Newton dan Einstein18 

Penemuan Einstein tentang gravitasi dan relasinya dengan ruang dan 
waktu mengubah pemahaman kita tentang semesta. Semesta tidaklah 
statis melainkan dinamis, kreatif, dan saling terkait satu sama lain. Alam 
semesta bisa meregang, menyusut, dan bergerak-gerak tergantung materi. 
Konsep ruang-waktu yang dalam pandangan mekanistik Newton bersifat 

                                                           
16  Ilia Delio, Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness (New York: ORBIS 

BOOKS, 2015) 37. Selengkapnya berbunyi, “The heaviness of matter not only stretches or shrinks 
distances, but also appears to slow down or dilate the flow of time” 

17  Delio, The Unbearable Wholeness of Being:…, 54.  
18  Gambar perbandingan ini penulis buat berdasarkan serial webinar Ilia Delio yang berjudul 

“God, Evolution, and Power of Love” (Desember 2019). Rekaman webinar tersebut diunggah 
oleh kanal Youtube Center For Christogenesis. 
https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ (access 18.08.2022, pkl. 09.00 WIB) 

https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ


 

25 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 mutlak dan kaku, kini digantikan oleh konsep Einstein tentang ruang-
waktu yang bersifat dinamis dan terbuka. Pada tingkat yang paling kecil 
dari partikel atom, mekanika kuantum telah menyingkap sebuah dunia di 
mana ruang, waktu, dan materi bergerak menurut hukum yang tidak 
tetap. Mekanika kuantum telah memberikan pandangan baru tentang 
materi yang bersifat relasional. Dengan kata lain, alam semesta sebenarnya 
secara inheren bersifat dinamis dan relasional. 

Delio menerima kosmologi Einstein karena mencerminkan Allah yang 
kreatif dan dinamis (The Wholeness) dan menolak atau mengkritik 
kosmologi Newton karena mencerminkan Allah yang mekanistik 
(tertutup). Menurut Delio, Yesus Kristus adalah teladan yang semasa 
hidup menghayati secara penuh Allah yang kreatif dan dinamis itu. Oleh 
karena itu, pada pokok berikutnya, penulis akan membahas pribadi dan 
misi Yesus Kristus dalam kaitan dengan proses evolusi. 

Kristus dalam Evolusi 

Ilia Delio dalam beberapa karyanya selalu menegaskan bahwa dia 
menggunakan istilah “evolusi” bukan dalam pengertian atau metode sains 
yang ketat. Delio menggunakan istilah “evolusi” sebagai paradigma yang 
berlandaskan penjelasan sains untuk menjelaskan makna dan tujuan iman 
Katolik.19 Bagi Delio, konsep evolusi tidak hanya bertujuan untuk 
menjelaskan realitas fisik (physical systems), tetapi juga bisa dipakai untuk 
menerangkan iman (religious systems). Sebab, realitas fisik dan spiritual 
itu saling terkait satu sama lain (intertwined). Namun, apa sebetulnya 
evolusi itu? Bagaimana evolusi bisa menjelaskan proses perkembangan 
semesta? 

Menurut Merriam-Webster Dictionary, istilah “evolution” berasal dari 
bahasa Latin evolvere berarti “membuka gulungan buku” atau membuka 
(to unfold) atau mengeluarkan (open out).20 Delio beranggapan bahwa 
konsep evolusi digunakan dalam pengertian yang ilmiah pada abad ke-19 

                                                           
19  Delio, The Unbearable Wholeness of Being:…,16. Selengkapnya, “Although I am not using 

evolution in a scientific manner, i am using the concept as a paradigm based on modern science 
to understand the meaning and purpose of Christian life today”; Delio, Making All Things 
New:…, 44. Selengkapnya, “a broad set of principles and forces and patterns that generate 
novelty, change, and development over time”; Ilia Delio, The Humility of God: A Franciscan 
Perspective (Cincinnati, Ohio: ST. ANTHONY MESSENGER PRESS, 2005 ) 10. Selengkapnya, 
“the universe is in evolution toward the fulness of Christ, but it is the task of Christians to help 
personalize the universe in the love of Christ” 

20  https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution, (access 1.09.2022, pkl. 09.00 WIB) 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution


 

26 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

oleh ahli biologi Alfred Wallace, namun baru dikenal luas ketika Charles 
Darwin menerbitkan buku The Origin of the Species. Mengutip Francisco 
J. Ayala (ahli Biologi), Delio menegaskan bahwa istilah evolusi pertama 
kalinya tidaklah digunakan dalam ranah biologi sebagaimana yang 
umumnya diketahui oleh masyarakat. Sebaliknya, evolusi pada periode 
awal (1647) merujuk pada semua hal yang berkembang (progression) dari 
hal-hal yang sederhana.21 

Darwin dalam The Origin of The Species menunjukkan bahwa sejatinya 
kehidupan alamiah terbuka terhadap proses seleksi alam (natural 
selection). Seleksi alam adalah argumen sentral dari Charles Darwin. 
Seleksi alam menunjuk pada peranan lingkungan dalam proses evolusi 
yang terjadi di alam. Lingkungan mempunyai peran untuk menentukan 
variasi-variasi makhluk hidup22  yang dapat bertahan di tengah 
keanekaragaman hereditas (penurunan sifat genetik dari orang tua ke 
anak), karakter, dan sifat organisme dalam sebuah populasi tertentu. 
Karakter atau sifat-sifat yang cocok dengan lingkungan dan mampu 
membuat sebuah organisme bertahan akan diteruskan kepada 
keturunanya dari generasi ke generasi. Delio meyakini bahwa evolusi tidak 
hanya menjelaskan aspek partikular itu melainkan juga melingkupi aspek 
yang lebih luas yakni perkembangan semesta. Kedua aspek itu, mengikuti 
pemikiran Teilhard de Chardin, berkembang menuju kepenuhan masa 
depan evolusi dalam Yesus Kristus, Sang “Centrating Principle, The 
Pleroma, Omega Point”.23 

Menurut Delio, Yesus Kristus muncul dari proses evolusi.24 Tubuh 
Yesus mengandung unsur Karbon (C) seperti halnya bintang-bintang di 
angkasa dan darah-Nya mengandung unsur-unsur yang berasal dari 
ledakan Big-Bang pada 13, 8 miliar tahun yang lalu. Leluhur Yesus adalah 
organisme primitif yang bernama Cyanobacteria, yakni sebuah organisme 
yang membantu perkembangan atmosfer bumi dahulu kala dengan 
memproduksi oksigen. Yesus juga dilahirkan dalam rupa bayi manusia dan 
Dia diberikan nama oleh orang-tuaNya. Ketika masih kecil, Yesus belajar 

                                                           
21  Francisco J. Ayala sebagaimana dikutip Delio, Christ in Evolution, (Maryknoll, New York: Orbis 

Books, 2008), 15. 
22  Uraian lengkap mengenai seleksi alam dapat dilihat dalam Franz Magnis Suseno, “Allah dan 

Alam, Darwinisme, Creationism, Intelligent Design: Sebuah Diskursus Kritis”, dalam 
DISKURSUS 8 (April 2009), hlm. 1-24: (5-6). 

23  Ilia Delio, Christ in Evolution, 71. 
24  Ilia Delio, Christ in Evolution, 127. Selengkapnya, “As the risen World incarnate, Christ indeed 

is related to the whole cosmos, and the whole cosmos finds its meaning in Christ” 



 

27 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 untuk berjalan dan berbicara, “(...) bertambah besar dan menjadi kuat, 
penuh hikmat, dan kasih karunia Allah ada pada-Nya” (Luk 2:40). Semua 
perkembangan itu mau menunjukkan bahwa Yesus juga bagian dari proses 
evolusi dan Dia senantiasa bertumbuh di semesta yang dinamis dan kreatif 
ini. 

Salah satu teori ilmiah abad ke-20 yang juga memberi penjelasan 
tentang alam semesta yang dinamis dan kreatif adalah teori Khaos. 
Menurut teori ini, sistem-sistem fisik, biologis, dan kimia selalu terbuka 
(flexible) pada setiap perubahan atau perkembangan yang spontan. 
Bahkan perubahan itu, kata Delio, bisa saja menghasilkan keteraturan 
baru dalam sistem, “keterbukaan pada kemungkinan-kemungkinan masa 
depan baru.”25 Kata “Khaos” memang seringkali dipadankan dengan 
kekacauan, kerusakan, dan tidak adanya aturan, namun, dalam sains, 
istilah “Khaos” justru berkaitan erat dengan keteraturan (order). 
Perubahan spontan terjadi karena adanya “atraktor asing” (the strange 
attractor), yakni sebuah wadah dalam sistem (tetapi berbeda dari sistem) 
yang mendorong munculnya gerakan spontan dan menyimpang dari pola 
‘normal’ keteraturan. Beberapa ilmuwan berpandangan bahwa munculnya 
atraktor asing mau menunjukkan bahwa keteraturan itu ada secara 
inheren dalam Khaos, karena atrakor itu sendiri adalah sebuah pola baru 
dari keteraturan yang muncul secara spontan dalam sebuah sistem. 
Dengan demikian, untuk menjelaskan tentang kehidupan yang 
berkembang dalam semesta, teori Khaos menekankan kodrat alam 
semesta yang senantiasa terbuka terhadap kemungkinan-kemungkinan 
baru.  

Dalam kaitan dengan teori Khaos, Delio meyakini bahwa Yesus Kristus 
juga adalah ‘atraktor asing’, yakni sebuah pola baru dalam kehidupan 
beriman yang muncul dari pola lama atau adat-kebiasaan Yahudi.26 Yesus 
adalah nabi dan guru Yahudi yang secara radikal mengajar tentang 
kehadiran Tuhan yang imanen. Pengajaran Yesus itu membangkitkan 
sebuah penghayatan baru dalam kehidupan beragama, meskipun di sisi 
lain, pola baru tersebut mendapat banyak tanggapan dan kebingungan 
dari orang-orang terdekat Yesus.27 Daya tarik yang ditawarkan oleh Yesus 
adalah sebuah pola baru dalam berelasi dengan Tuhan yakni tinggal di 

                                                           
25  Ilia Delio, The Humility of God:…, 75. Selengkapnya, “openness to future possibilities”. 
26  Ilia Delio, Making All Things New:…, 71. Selengkapnya, “Jesus was a “strange attractor,” a new 

pattern of religious life amid an established pattern of Jewish Customs and laws”. 
27  Mis: “Bukankah Ia ini anak tukang kayu? Bukankah ibu-Nya bernama Maria dan saudara-

saudara-Nya: Yakobus, Yusuf, Simon dan Yudas?” (Mat. 13:55). 



 

28 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

hadirat-Nya (in-dwelling presence of God). Kebaruan yang ditawarkan oleh 
Yesus semasa hidup-Nya, mengutip Delio, adalah sebuah Big-Bang ilahi 
dalam sejarah semesta.28 

Yesus memulai misinya dengan mengumumkan sebuah era baru, yakni 
kemanusiaan yang bersatu dengan cinta Allah dan komitmen akan 
Kerajaan-Nya. Yesus menentang sistem sosial yang tertutup pada zaman-
Nya dan berupaya menanamkan dalam sistem itu nilai-nilai belas kasih 
dan pengampunan yang radikal. Kebersatuan-Nya dengan Allah 
termanifestasi dalam level komunitas yakni dengan memberikan prioritas 
pada mereka yang miskin, lemah, dan terpinggirkan. Menurut Delio, 
kedalaman relasi Yesus dengan Allah juga menunjukkan perasaaan 
“Katolik”-Nya yang kuat, yakni kesadaran bahwa diri-Nya milik semesta 
(baca: Allah) dan semesta dalam diri-Nya. John Haught menerangkan akar 
kata “katolik” sebagai berikut:   

 

“Katolik berarti keterbukaan. Istilah tersebut berlawanan dengan istilah 
[yang bermakna tertutup dan mekanistis seperti] parsial, sektarian, faksional, 
tribal (kesukuan), dan selektif. Istilah “katolik” merujuk pada pandangan 
dunia universal Yunani kuno; “kata” (preposisi) dan “holos” (kata benda). 
Dua kata itu digabungkan menjadi  kath-holou, sebuah kata keterangan yang 
berarti keutuhan dan katholikos: substantif bagi istilah catholicity dalam 
Bahasa Inggris. Istilah tersebut berarti sebuah gerakan menuju universalitas 
atau wholeness.”29 

 

Kekatolikan yang dihayati oleh Yesus adalah sebuah kosmologi baru. 
Program hidup-Nya adalah memperhatikan dimensi keutuhan (the whole) 
dan turut berpartisipasi dalam mewujudkan Kerajaan Allah yang penuh 
kasih dan pengampunan. Delio menyebut jalan hidup Yesus sebagai jalan 
hidup Katolik yang kreatif dan dinamis (creative catholicity).  

Delio menempatkan kesadaran akan Allah (keyakinan religius) dalam 
beberapa periode aksial kesadaran manusia, yakni periode pra-aksial, 

                                                           
28  Ilia Delio, Making All Things New:…, 76. 
29  John Haught, Where Is Knowing Going: The Horizons of the Knowing Subject, sebagaimana 

dikutip oleh Ilia Delio, The Unbearable Wholeness of Being:…, 206. Selengkapnya, “Right out of 
the block the term catholicity means openness and in contrast to what is incomplete, partial, 
sectarian, factional, tribal and selective. The term catholicity promises a worldview that is 
universal in classical Greek; kata (a preposition) and holos (a noun) when coupled become kath-
holou an adverb meaning “wholly” and katholikos, a substantive that is best rendered 
‘catholicity’ in English. The word connotes movement towards universality or wholeness.” 



 

29 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 periode aksial pertama, dan periode aksial kedua.30 Istilah periode aksial 
(achsenzeit) manusia adalah istilah dari seorang filsuf Jerman yang 
bernama Karl Jaspers.31 Periode itu mengacu pada masyarakat di antara 
tahun 800 dan 200 SM yang diidentifikasi di tiga bagian wilayah, yakni 
China, India, dan Barat. Pada tahun itu, kesadaran manusia sebagai 
individu muncul. Selanjutnya, dari ketiga wilayah tersebut berkembanglah 
peradaban besar seperti Asia, Timur Tengah, dan Eropa. Secara harfiah, 
periode aksial berarti suatu periode pusat. Dikatakan sebagai periode 
pusat karena periode ini amat menentukan dalam kenyataan sejarah hidup 
manusia terutama dengan munculnya kesadaran sebagai individu yang 
otonom dan terbentuknya dasar-dasar hidup keagamaan atau spiritual.32 

Pada periode pra-aksial, manusia berhubungan satu sama lain secara 
kolektif, kesukuan, mistik, dan ritualistik. Masyarakat memunyai relasi 
yang cukup mendalam dengan alam sekitar dan sesamanya. Pada periode 
ini juga, nuansa kesukuan terlihat begitu kental dalam relasi satu sama 
lain. Selanjutnya, pada periode aksial pertama, kesadaran manusia sebagai 
makhluk otonom perlahan muncul. Peran rasio menjadi dominan dalam 
kehidupan sehari-hari. Rasionalitas yang mencakup kemampuan 
menganalisis, mengontrol, dan daya kritis mulai menggantikan pemikiran 
mistis. Pada periode ini, nuansa kesukuan digantikan oleh kesadaran diri 
sebagai pribadi yang otonom. Kemudian, periode aksial kedua, yakni 
munculnya kesadaran global. Kesadaran global ini harus dilihat dari dua 
perspektif: (1) dari perspektif horizontal, yakni budaya dan agama harus 
saling bertemu dan mengalami perjumpaan kreatif yang menghasilkan 
sebuah kesadaran kolektif yang beragam; (2) dari perspektif vertikal, yakni 
budaya dan agama harus terjun ke dunia untuk menyediakan dasar yang 
kokoh bagi perkembangan dunia masa depan. 

Berangkat dari tiga periode aksial di atas, menurut Delio, kalau 
Kristianitas mau tetap bertahan (survive) di dunia abad ke-21 ini, maka ia 
harus mencari dan menemukan suatu model kristologi yang relevan 
dengan situasi zaman. Sebab kalau tidak demikian, akan ada saatnya, di 
mana berbicara tentang Kristus akan menjadi sesuatu yang asing dan tidak 
relevan.  

                                                           
30  Ilia Delio, The Humility of God:…, 126-128. 
31  Kata aksial (axial) berasal dari kata “axis” yang berarti poros, sumbu, pusat, tengah. Karl Jaspers, 

“The Axial Period,” in The Origin and Goal of History, (New Haven, CT: Yale University Press, 
1953), 2. Lihat juga Ilia Delio, Christ in Evolution, 23.  

32  Ilia Delio, The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey, (Maryknoll. 
NY: ORBIS BOOKS, 2021), 116. 



 

30 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

Delio juga menegaskan bahwa pengalaman manusiawi Yesus adalah 
ekspresi kebebasan Allah untuk terlibat dalam kehidupan manusia seperti 
pembebasan bangsa Israel dari pendudukan bangsa Romawi dan Farisi. 
Selain itu, Yesus juga tidak mengajarkan nilai-nilai agama yang abstrak 
dan dogmatik, sebaliknya, Dia menempatkan agama dalam situasi 
konkret. Delio meringkas visi hidup Yesus dengan tiga kata kunci yakni 
behold, look, see- “Lihat, Dia ada di sini atau Dia ada di sana! Sebab 
sesungguhnya Kerajaan Allah ada di antara kamu” (Luk 17:21). Melihat 
berarti menyadari (act of consciousness). Hal itu bisa dilihat dalam 
tindakan Yesus seperti merangkul orang kusta, pendosa berat (pelacur dan 
pemungut cukai), dan orang-orang terpinggirkan lainnya.  Di situ, Yesus 
tidak hanya sekadar melihat, tetapi Ia juga mengajak semua orang untuk 
mempunyai kedalaman hati merangkul orang lain.  

Setelah mengidentifikasi Yesus dalam teropong evolusi. Pada pokok 
berikutnya, penulis akan memperlihatkan refleksi Delio atas 
perkembangan sains modern, terutama teknologi. Dalam prosesnya, 
pemikiran Teilhard tentang Kristus dan evolusi tetap diberikan ruang. 
Pemahaman pada pokok tentang Kristus itu penting mengingat basis 
argumentasi teologi kosmik Delio dalam menerangkan relasi integral 
antara iman Katolik dan sains modern adalah Kristus kosmik dalam 
evolusi semesta. 

Integrasi Iman Katolik dan Sains Modern dalam Evolusi Semesta 

Dalam sebuah wawancara  dengan majalah Wired pada tahun 2010, 
Mark Zuckerberg pendiri facebook mengatakan “The think I really care 
about is the mission, making the world open.”33 Tak bisa dihindari bahwa 
teknologi telah membangkitkan manusia-manusia baru yang 
terdigitalisasi, misalnya seseorang merasa lebih nyaman di rumah dengan 
kehadiran teknologi AI (Artificial Intelligence) dan realitas virtual daripada 
mencium aroma bunga dan pepohonan di luar rumah. Sejalan dengan hal 
itu, neurolog terkenal bernama Charlotte Tomaino menyebutkan suatu 
jenis baru penyakit mental yakni OCD atau ‘obsessive checking disorder.’ 
Tomaino menjelaskan bahwa orang yang terkena penyakit tersebut 
memiliki kecenderungan untuk memeriksa email secara berlebihan. 
Dalam kaitan dengan itu, filsuf Carl Mitcham menegaskan “1000 - 2000 
tahun yang lalu, para filsuf sibuk memikirkan semesta dan eksistensi kita 

                                                           
33  Lev Grossman, “Person of the Year 2010: Mark Zuckerberg,” Time (December 15, 2010) 

sebagaimana dikutip oleh Ilia Delio, Making All Things New:…, 72. 



 

31 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 di dalamnya. Hari ini, tantangan utama para filsuf adalah teknologi. 
Mereka sibuk memikirkan bagaimana eksistensi kita berhadapan dengan 
perkembangan teknologi.”34 Jika teknologi sudah membatasi eksistensi 
manusia, maka ia juga dapat menciptakan manusia dengan memanfaatkan 
kebutuhan alamiahnya akan sesuatu yang transenden. Delio 
mengingatkan bahwa apabila dulu agama memenuhi kebutuhan manusia 
akan yang transenden itu dengan daya roh, maka sekarang teknologi 
mampu menggantikan peran agama itu dengan sesuatu yang lebih 
bermakna yakni keterhubungan (connectedness). 

Kelompok transhumanism35 beranggapan bahwa teknologi akan 
memenuhi semua hasrat individual manusia karena mereka mudah 
dikontrol dan dikendalikan oleh kecepatan sistem komputasi (speed of 
computing power). Manusia dengan mudah membaca berbagai informasi 
dan lupa untuk menyaring informasi benar dan salah. Ronald Cole-Turner 
menulis bahwa teknologi bukannya tidak bisa dikendalikan, namun 
kesulitannya adalah: “kita tidak bisa mengontrol sesuatu yang seharusnya 
bisa dikontrol, yakni diri kita sendiri.”36 Konsekuensi dari penyalahgunaan 
teknologi, menurut Delio, adalah kelelahan fungsi otak, kesendirian atau 
kesepian, hilang ingatan, mudah marah (impatience), ketagihan gadget, 
kurang tidur, dan seterusnya. Globalisasi memang menawarkan  
kesadaran baru yang sifatnya global, namun kita tidak tahu cara 
memanfaatkan energi kolektif dan spiritual tersebut. Delio melanjutkan 
bahwa teknologi sebetulnya merupakan sebuah anugerah yang 
menyelamatkan karena menciptakan level kesadaran baru. Manusia 
mestilah belajar untuk hidup bijaksana di era kesadaran kolektif itu. 
Dalam konteks ini, Teilhard de Chardin sekaligus sumber inspirasi Ilia 
Delio, merasa optimis dan yakin bahwa manusia bisa menciptakan 

                                                           
34  Carl Mitcham, “The Philosophical Challenge of Technology”, dalam Ilia Delio Ilia Delio, Making 

All Things New:…, 102. Selengkapnya, “A thousand or two thousand years ago the philosophical 
challenge was to think nature and ourselves in the presence of nature. Today the great and the 
first philosophical challenge is to think technology… and to think ourselves in the presence of 
technology”. 

35  Istilah ini diciptakan oleh seorang filsuf dan ahli Biologi Inggris yang bernama Julian Huxley. 
Pada tahun 1957, ia menerbitkan esai ilmiah berjudul “Transhumanism”. Transhumanisme 
adalah  aliran yang berusaha untuk meningkatkan kondisi manusia melalui perubahan sosial, 
budaya, dan paling baru melalui  perkembangan sains-teknologi. Lihat. “Transhumanism,” 
https://www.britannica.com/topic/transhumanism, (access 19.10.2022, pkl. 11.00 WIB) 

36  Ronald Cole-Turner, “Biotechnology and the Religion-Science Discussion,” in The Oxford 
Handbook of Religion and Science, ed. Philip Clayton and Zachary Simpson (New York: Oxford 
University Press, 2006), 942. 

https://www.britannica.com/topic/transhumanism


 

32 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

keharmonisan dalam momen kesadaran kolektif itu. Manusia, bagi 
Teilhard, adalah pribadi yang kreatif dan dinamis. 

Teilhard de Chardin (1881-1955) adalah seorang imam Jesuit, teolog, 
dan Paleontolog abad ke-20.37 Dia dilahirkan pada 1 Mei 1881 dalam sebuah 
keluarga di Orcines, Auvergne. Ibunya adalah cucu dari dari seorang 
pemikir dan penulis hebat yakni Voltaire. Teilhard adalah anak ke-4 dari 
11 bersaudara yang kebanyakan dari mereka mati di usia muda. Rene 
Hague, penerjemah karya-karya Teilhard, menuliskan bahwa pada tahun 
1929, dia menemukan fosil  ‘Manusia Peking’ (Homo erectus pekinensis), 
yakni manusia pertama yang menggunakan api.38 Sejak saat itu, nama 
Teilhard de Chardin mulai dikenal secara meluas. Pada tahun 1950, dia 
terpilih sebagai anggota Academie des Sciences, yakni suatu perkumpulan 
para ilmuwan berprestasi sedaratan Perancis. Pada tahun 1965 dan 1981, 
Teilhard mendapatkan anugerah kehormatan di simposium UNESCO 
(United Nations Educational, Scientific and Cultural Organisation) yang 
berbasis di Paris. 

Meskipun Teilhard adalah seorang ilmuwan yang turut berpartisipasi 
dalam kemajuan sains, namun dia tidak memandang bidang tersebut 
sebagai jawaban atas segalanya (panacea for life’s ill). Sebaliknya, Teilhard 
melihat iman Katolik dan sains modern sebagai elemen yang berkembang 
bersama dalam evolusi sebagai Christogenesis, yakni fase final dalam 
proses evolusi. Secara historis, menurut Teilhard, fase Christogenesis 
dimulai dengan kelahiran Yesus Kristus dan berakhir pada suatu pribadi 
kosmik atau titik Omega. Pada tahap terakhir evolusi akan muncul suatu 
pribadi atau super-ego sebagai seseorang yang menyatukan segala sesuatu 
yang ada dalam alam semesta ini, “Oleh karena itu, adalah suatu 
kekeliruan jika mencari perkembangan eksistensi kita atau noosphere 
pada suatu yang impersonal. Masa depan universal merupakan suatu 
Pribadi Super (Hyper-Personal)-Titik Omega”.39 

                                                           
37  Penulis mengambil dan menerjemahkan  riwayat hidup Teilhard de Chardin dari Henry de 

Lubac, Teilhard de Chardin: The Man and His Meaning, Rene Hague (translated by), (New York: 
A Mentor-Omega Book, 1965), 17-21. Bdk. https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-
chardin/the-man/, (access 8.09.2022, pkl. 10:06 WIB) 

38  Ulasan mengenai perjalanan karir saintifik Teilhard diambil dari Teilhard de Chardin, The Heart 
of Matter, Rene Hague (penerj.), (New York: Harcourt Inc, 1978), 152. 

39  Teilhard de Chardin, The Phenomenon of Man, trans. Norman Denny, (New York: Image Books 
Doubleday), 260. Bdk. R. Wayne Kraft, The Relevance of Teilhard, (Notre Dame, Indiana: Fides 
Publishers, 1968), 152. Selengkapnya, “Christogenesis-It’s primary Characteristic is an attitude 
of genuine love among all men regardless of race, color, creed, or nationality. Expressions of 
this attitude [...] draws men nearer to God, their creator” 

https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/


 

33 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 Teilhard, demikian Delio, melalui konsep Christogenesis ingin 
menegaskan bahwa secara biologis dan kosmologis, proses penciptaan 
berawal dari iman (point of faith). Semesta adalah hasil relasi 
inkarnasional antara Allah dan semesta dalam diri Yesus Kristus (personal 
center of Christ).40 Terdapat empat makna Yesus sebagai pusat 
perkembangan semesta menurut Teilhard:41 Pertama, Kristus terhubung 
bukan hanya dalam konteks moral dan hukum (juridicial), tetapi juga 
secara struktural dan organik dalam semesta. Semua elemen semesta 
berkembang di dalam dan melalui Dia. Kedua, semesta memperoleh 
kesatuan dan keterpaduannya yang ultima hanya melalui Yesus. Dengan 
kata lain, Yesus adalah pusat yang menarik manusia-manusia (mega-
molecule) sehingga mengarah pada suatu persatuan (mono-molecule). 
Pusat tersebut haruslah seorang pribadi yang melampaui semua 
perbedaan. Selain itu, pusat tersebut menyatukan semua perbedaan tanpa 
menghilangkan individualitas setiap pribadi sebab bagi Teilhard kesatuan 
yang sejati (true union) adalah suatu kesatuan hati dan kesadaran yang 
tidak memperbudak dan menghilangkan individualitas. Yesus Kristus 
adalah batu penjuru dalam rencana Allah untuk semesta. Dalam Yesus, 
kata St. Paulus, segala sesuatu bersatu (Bdk. 1 Kor 8:6). 

Ketiga, Yesus sebagai pusat kosmik atau titik omega juga memberikan 
orientasi kepada proses evolusi. Keempat, Kristus adalah sumber kekuatan 
dan energi, di dalam dan melalui diri-Nya semua hal mengalami 
kepenuhan. Pada fase akhir dari evolusi, dari-Nya akan terpancar suatu 
cahaya ilahi yang mampu mencapai tempat-tempat tergelap sekalipun.    

 

[Dalam konteks kosmologi] Kristus haruslah ditempatkan sebagai titik pusat 
alam semesta. Hal ini berarti bahwa tidak ada satu pun elemen atau 
pergerakan di dunia yang mampu ada [exist] di luar titik pusat kosmik [main 
centre of things]. Dengan kata lain, Kristus yang sudah bergerak bersama [co-
extensive] ruang dan waktu juga secara otomatis bergerak dalam skala nilai, 
yakni dari roh menuju inti terdalam sesuatu.42  

                                                           
40  Ilia Delio, The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey, 64. 
41  Disadur dari N. M. Wildiers, An Introduction to Teilhard de Chardin, (Fontana Books: London, 

1968), 138-139. 
42  N. M. Wildiers (penerj.), An Introduction to Teilhard de Chardin, 139. Selengkapnya, “(...) Christ 

must necessarily, (...) the ultimately supernatural character of his domain, (...) it follows that no 
element whatsoever, no movement in any level of the world, can exist the informing influence 
of the main center of things. Thus, already co-extensive with the scales of values which extend 
from the peaks of Spirit to the depths of matter”. 



 

34 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

 

Dalam kutipan ini, hemat penulis, Teilhard berupaya untuk 
memahami Yesus dalam perspektif dunia yang lebih dinamis, kreatif, dan 
relevan. Dia juga menegaskan bahwa teknologi dapat melengkapi agama 
sebagai inti evolusi. Agama  lahir dari kebutuhan manusia untuk 
mendekatkan diri pada Tuhan dan kebutuhan tersebut juga berjalan 
bersama relasi dengan makhluk  lain (whole of humankind), bukan relasi 
individu saja. Dalam lapisan noosphere43 semua kesadaran manusia akan 
menyatu secara  ultima (super konvergensi).44 Oleh karena itu, tanggung 
jawab manusia dalam meneruskan proses evolusi selalu berdimensi sosial 
atau dijalankan secara bersama-sama. Dalam konteks beragama, Delio 
menerangkan bahwa level baru kesadaran tersebut mestilah mendorong 
Kristianitas untuk peka terhadap kemanusiaan dan semesta. Dia 
melanjutkan benih-benih evolusi haruslah tertanam dalam bentuk dialog 
antaragama, gerakan ekumenis, dan jaringan eco-justice antaragama.  

 Teknologi tidaklah berada di luar realitas agama, sebaliknya ia berada 
secara integral dalam tujuan dan perkembangan agama. Kita tidak akan 
memahami penggunaan teknologi yang baik dan benar jika kita tidak tahu 
ke mana dan apa tujuan semesta. Evolusi tidaklah buta dan mekanis, ia 
adalah kesadaran yang dinamis dan kompleks.45 Agama mestilah 
menyadari perannya dalam evolusi dan terus berupaya untuk bersatu 
sehingga proses evolusi terus berlangsung. Delio beranggapan bahwa 
proses evolusi menuju titik Omega bukan terjadi karena semakin 
kompleksnya informasi atau individu, melainkan karena cinta yang 
mendalam dari manusia. Teilhard, demikian Delio, melihat evolusi sebagai 
suatu penyatuan yang besar dari keseluruhan  dalam dan melalui manusia: 
“Kita harus mempertimbangkan secara serius jaringan pikiran global itu 

                                                           
43  Noosphere adalah sebuah ‘sampul’ yang mengelilingi bumi. ‘Sampul’ itu terbuat dari jaringan-

jaringan pikiran; totalitas ide-ide; pengetahuan filosofis, dan pengetahuan-pengetahuan 
lainnya yang tersimpan sebagai suatu jaringan pemikiran global. Teilhard menyebut noosphere 
sebagai proses super-kompleksifikasi (supercomplexification) dan super-interiorisasi 
(superinteriorization) dari semua kesadaran manusia. Lihat. Pierre Teilhard de Chardin, The 
Future of Man,  trans. Norman Denny, (New York: Image Books Doubleday), 253; R. Wayne 
Kraft, The Relevance of Teilhard, 155. 

44  Ilia Delio, Making All Things New:…, 111. Noosphere bagi Delio terungkap dalam pernyataannya, 
“Oleh karena itu, noosphere adalah super konvergensi dari energi jiwa atau kesadaran, bentuk 
tertinggi dari kompleksitas yang mana manusia tidak menjadi kuno (lapuk) melainkan terus 
menjadi pribadi yang berkembang dan relevan  melalui interkonektivitas dengan yang lain”. 

45  Kompleksitas kesadaran adalah hukum evolusi yang dicetuskan oleh Teilhard de Chardin untuk 
menjelaskan perkembangan kesadaran yang terjadi secara berkala. Lihat. R. Wayne Kraft, The 
Relevance of Teilhard, 153. 



 

35 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 sebagai jenis organisme baru yang berupaya untuk mewujudkan 
kemungkinan-kemungkinan baru perkembangan kehidupan di planet 
ini.”46 Dengan kata lain, di era baru yakni tumbuhnya kesadaran kolektif 
karena teknologi, kita tidak lagi membagi hidup, ruang, dan waktu ke 
dalam fragmen-fragmen yang tertutup dan kaku. Sebaliknya, Delio 
menerangkan realitas itu adalah tunggal, organik, dan berkembang dalam 
proses evolusi yang mengalir. 

Delio juga menegaskan bahwa teknologi memainkan peranan penting 
dalam konvergensi evolusi, terutama melalui kesadaran kolektif. Delio 
mengingatkan kita bahwa titik akhir dalam proses evolusi bukanlah 
teknologi atau tekno-sapiens melainkan omega. Dalam konteks beriman, 
iman haruslah ditempatkan dalam level kesadaran dan tindakan manusia, 
bukan institusi atau sistem kepercayaan yang kaku dan mekanistik.  

ARTI KRISTUS KOSMIK DALAM LUMEN GENTIUM DAN    

LAUDATO SI  

Kristus dalam Lumen Gentium 

Secara garis besar, Kristologi kosmik Delio sesuai dengan ajaran Gereja 
Katolik yang tertuang dalam Dokumen Lumen Gentium. Tidak semua 
dokumen Konsili Vatikan II menjelaskan secara langsung gagasan Kristus 
kosmik dan evolusi alam semesta. Kendati demikian, sejumlah kutipan 
yang terdapat dalam dokumen-dokumen terutama Lumen Gentium 
mengindikasikan adanya perhatian terhadap gagasan Kristus kosmik. 
Terdapat banyak kesamaan antara paradigma Delio tentang Kristus 
sebagai The Wholeness dengan Kristus dalam Lumen Gentium. Apabila 
kedua gagasan tersebut dibandingkan, maka akan tampak dalam tabel di 
bawah: 
 

Yesus Kristus Menurut: 

No Ilia Delio Lumen Gentium 

1 Kristus adalah bentuk dan tujuan 
kehidupan kosmik. Misteri Kristus 

Dokumen Lumen Gentium tidak 
menyebut secara langsung istilah 

                                                           
46  Teilhard de Chardin, The Future of Man, 20. Selengkapnya, “We should consider inter-thinking 

humanity as a new type of organism whose destiny it is to realize new possibilities for evolving 
life on this planet”. 



 

36 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

terus berlanjut berlanjut pada 
kehidupan kita, bagian dari 
perubahan besar kosmik 
Christogenesis.47 

“kosmik”. Sebaliknya, istilah yang 
dipakai oleh dokumen tersebut adalah 
“ciptaan” dan “semua makhluk”. Istilah-
istilah tersebut mengacu kepada Kristus 
sebagai keselamatan dan tujuan hidup 
semua makhluk.48 

2 Kristus adalah ‘atraktor asing’. 
Kristus menawarkan cara hidup 
kreatif dan dinamis dalam berelasi 
dengan Allah, yakni kemanusiaan 
dan pengampunan yang radikal. 
Sikap ini, menurut Delio, tidak 
‘normal’ pada zaman Yesus 

Dokumen Lumen Gentium tidak 
menyebut Yesus seperti istilah Delio 
itu. Kendati demikian, dokumen 
tersebut menggambarkan Yesus sebagai 
individu yang solider dengan sesama. 
Itulah mengapa dokumen ini menyebut 
Kristus sebagai terang para bangsa. 

3 Kristus sebagai singularitas baru 
evolusi kosmik.  

Kristus sebagai pengantara tunggal 
antara Allah dan manusia (bdk. 1Tim. 
2:5).49 

Gambar 1. 2 Tabel Perbandingan Kristologi Ilia Delio dan Lumen Gentium 

 Dua pemahaman di atas hendak menegaskan bahwa Yesus adalah 
pusat perkembangan kosmos (semesta). Ini adalah adalah sebuah 
kesadaran baru yang berupaya mengalami Yesus Kristus secara 
“Wholeness”, di mana Allah adalah pusatnya. Oleh karena itu, bagi Delio 
Kristus bukanlah ide abstrak atau sekadar prinsip yang mengatur tatanan 
ciptaan, sebaliknya Dia adalah keragaman kasih Allah yang nyata dan tak 
terhingga yang menerangi setiap ciptaan.50 Konsekuensinya, setiap 
manusia perlu berbagi kasih ini kepada segala makhluk yang juga istimewa 
(the unique beingness) di semesta ini. 

Kristus dalam Laudato Si 

Seperti sudah dijelaskan sebelumnya, Ensiklik Laudato Si memang 
tidak secara langsung menjelaskan Kristus kosmik dalam evolusi. Kendati 
demikian, Ensiklik ini mempunyai pandangan atau visi tentang Kristus 
yang kosmik atau universal. Paus menekankan unsur relasi sebagai fondasi 

                                                           
47  https://christogenesis.org/jesus-christ-the-new-singularity-of-cosmic-evolution/, (access 

10.01.2023) 
48  Lumen Gentium, art. 48. 
49   Lumen Gentium, art. 49. 
50  Ilia Delio, Keith Douglas Warner, Pamela Wood, Care for Creation: a Franciscan Spirituality of 

The Earth, (Cincinnati, Ohio: St. Anthony Messenger Press, 2008), 203. Selengkapnya, “...speaks 
of Christ because every aspect of creation is related to Christ, who is pattern of the universe” 

https://christogenesis.org/jesus-christ-the-new-singularity-of-cosmic-evolution/


 

37 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 kehidupan. Dia mengemukakan suatu paradigma yang melihat setiap 
makhluk saling berbagi dalam keterhubungan mereka dengan dimensi 
kehidupan kosmik.51 Hal ini turut membantu penulis untuk melihat dan 
memahami visi kristologi Ilia Delio yang dinamis, fleksibel, dan kreatif. 
 

Yesus Kristus menurut: 

No Ilia Delio Laudato Si 

1. Kristus adalah pribadi super (Hyper-
Personal) atau titik omega. Kristus 
terhubung secara struktural dan 
organik dalam semesta. Semua 
elemen semesta berkembang di 
dalam dan melalui Dia.  

Kristus adalah tujuan perjalanan alam 
semesta.52  

2.  Kristus adalah ‘atraktor asing’. Delio 
menggarisbawahi sikap Yesus yang 
berupaya menanamkan nilai-nilai 
belas kasih dan pengampunan yang 
radikal. Tindakan-tindakan Yesus 
seperti menyembuhkan orang, 
menggandakan roti, mengampuni 
pelacur, dan mengampuni pemungut 
pajak, adalah sesuatu yang tidak 
dimengerti oleh masyarakat pada 
zamannya. 

Misteri Kristus bekerja secara 
tersembunyi dalam seluruh realitas alam 
tanpa meniadakan otonominya.53 

2. Kristus adalah masa depan semesta. 
Yesus adalah pusat yang menarik 
manusia-manusia (mega-molecule) 
sehingga mengarah pada suatu 
persatuan (mono-molecule).  

Kristus adalah semesta atau dunia. 
Laudato Si menuliskan demikian, 
“Kristus telah mengenakan pada diri-Nya 
sendiri dunia materiil ini dan bahwa Ia 
sekarang, sebagai yang dibangkitkan, 
hadir dalam setiap makhluk, 
melingkupinya dengan kasih sayang-Nya 
dan meresapinya dengan cahaya-Nya; 
dan juga keyakinan bahwa Allah 
menciptakan dunia dengan menuliskan 

                                                           
51  “We are not simply human beings; we are human interbeings and share in the interrelatedness 

of all cosmic life.” Lih. Ilia Delio, The Hours of The Universe, 59. 
52  Laudato Si, art. 83. 
53   Laudato Si, art. 99. 



 

38 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

di dalamnya tata tertib dan dinamisme 
(...).”54 

3 Semesta yang dinamis, terbuka, dan 
kreatif 

Semesta yang tersusun dari sistem-
sistem terbuka dan berkomunikasi satu 
sama lain. 

Gambar 1. 3 Tabel Perbandingan Kristologi Ilia Delio dan Laudato Si 

Dasar teologis dari pemikiran Gereja tentang keadilan ekologis dalam 
Ensiklik Laudato Si adalah Yesus Kristus yang dinamis dan tidak 
membeda-bedakan. Hal ini tentu senada dengan istilah “The Wholeness” 
yang ditawarkan Delio. Kita bisa melihat gagasan-gagasan mengenai Yesus 
di atas, meskipun istilah yang dipakai tidak sama, namun visi yang hendak 
disampaikan tentang Yesus saling berkaitan. Delio menggunakan istilah 
sains modern seperti atraktor asing, kosmik, dan omega, sedangkan 
Laudato Si menggunakan istilah sehari-hari. Yesus sebagai prinsip 
kehidupan dapat disandingkan dengan Yesus sebagai pribadi kosmik. 
Sebaliknya, Yesus sebagai atraktor asing pada zaman-Nya sama halnya 
dengan bahasa Laudato Si tentang Yesus yang selalu haus akan keadilan. 

Menurut penulis, gagasan Kristus yang tertuang dalam Ensiklik 
Laudato Si rupanya lebih mirip dengan gagasan Ilia Delio. Kendati istilah-
istilah yang dipakai berbeda, namun gagasan yang mau disampaikan sama. 
Selain berbicara mengenai gagasan tentang Yesus Kristus, Laudato Si juga 
secara implisit mendukung evolusi dan hakikat semesta yang terbuka atau 
dinamis (unfolding life).55 Ensiklik tersebut menjelaskan bahwa alam 
semesta tersusun dari sistem-sistem terbuka yang berkomunikasi satu 
sama lain.  Ensiklik ini juga setuju dengan adanya konsep evolusi, 
meskipun banyak juga fenomena di semesta ini yang membutuhkan 
penjelasan melampaui konsep-konsep seperti itu.56 

IMPLIKASI  

 Ilia Delio berupaya untuk mengembangkan suatu Kristologi yang 
relevan dengan perkembangan zaman.  Menurut Delio, dengan paradigma 
berteologi Allah sebagai The Wholeness, iman Katolik dan perkembangan 

                                                           
54  Laudato Si, art. 221, 83. 
55  “Laudato Si supports evolution without explicitly saying so.” Lih. Ilia Delio, The Hours of The 

Universe, 62. 
56  Bdk. Laudato Si, art. 81. 



 

39 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 sains modern bisa berkembang bersama dan saling melengkapi. Gagasan 
tentang Allah (The Wholeness) yang dinamis, transformatif, dan kreatif 
menempatkan sains modern dalam kerangka yang lebih luas yang 
memiliki rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral, dan kontrol 
manusia dalam penggunaannya. Selain itu, Delio juga tidak bermaksud 
memberikan jawaban final akan problematika masyarakat kontemporer 
itu. Delio hendak menawarkan suatu paradigma dalam berteologi yang 
sifatnya dinamis, transformatif, dan senantiasa berproses menuju 
kepenuhannya dalam Yesus Kristus. Selain itu, dia juga menyadari betapa 
sains dan teknologi berkembang dengan cepat, maka Gereja perlu 
menyiapkan skenario yang baik di masa depan. Optimisme di atas 
ditunjukkan oleh Delio dalam upaya merefleksikan dua masalah sains 
modern, seperti respon teologis terhadap penelitian dua neurolog terkenal 
yakni Eugene d’Aquili dan Andrew Newberg dan wacana pribadi 
elektronik. 

Pribadi elektronik. Dapatkah? 

Duduk Perkara 

Pada 31 Mei 2016, the Committee on Legal Affairs (CLA), sebuah 
lembaga dunia yang mempunyai perhatian pada Hak Asasi Manusia 
(HAM), mengeluarkan sebuah laporan dengan rekomendasi kepada 
Commission on Civil Law Rules on Robotics (Komisi Peraturan Hukum 
Perdata tentang Robotika).57 Laporan itu berjumlah 64 halaman dan berisi 
usulan-usulan CLA kepada Parlemen Eropa, terutama tentang adanya 
suatu sikap atau respon terhadap perkembangan kecerdasan buatan yang 
signifikan. Mereka (CLA) meminta untuk mempertimbangkan implikasi 
dari keputusan Parlemen Eropa pada 27 April 2016 yang menetapkan 
kerangka hukum untuk melindungi robot dari intervensi manusia.58 
Laporan itu diawali dengan mengutip salah satu keputusan Parlemen 
Eropa yang berbunyi demikian:  

“umat manusia sedang berdiri di suatu era yang mana robot, bot (bots), 
android, dan bentuk-bentuk lainnya dari kecerdasan buatan (artificial 

                                                           
57  Laporan itu bisa dilihat dan diunduh secara gratis dari 

https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1.  
58  Committee on Legal Affairs, “Motion for a European Parliament resolution with 

recommendations to the Commision on Civil Law Rules on Robotics”, 31 Mei 2016, Rapporteurs 
for the opinions: Mady Delvaux, 5. 

https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1


 

40 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

intelligence) yang semakin canggih, tampaknya siap untuk menciptakan 
revolusi industri baru, … menciptakan status hukum khusus untuk robot, 
sehingga setidaknya robot otonom yang paling canggih dapat memiliki 
status sebagai pribadi elektronik dengan hak dan kewajiban khusus, 
termasuk untuk memperbaiki kerusakan yang mungkin ditimbulkannya, dan 
menerapkan kepribadian elektronik itu pada kasus-kasus di mana robot 
membuat keputusan otonom yang cerdas atau berinteraksi dengan pihak 
ketiga secara independen”59 

Dari penyebutan istilah, kita lebih sering mendengarkan “kesadaran 
buatan (artificial consciousness)” atau “kesadaran komputer (computer 
consciousness), ketimbang “pribadi elektronik (electronic persons)”. Hal 
ini diperkuat oleh penemuan Riccardo Campa dan koleganya melalui 
pencarian di Google Scholar: “sebanyak 2470 publikasi sains memakai 
istilah “kesadaran buatan (artificial consciousness)”; 451 publikasi 
memakai istilah “kesadaran komputer (computer consciousness); dan 451 
publikasi memakai istilah “pribadi elektronik (electronic persons)”.60 Hal 
lain yang mau ditegaskan dari data-data itu adalah diskusi mengenai 
mesin cerdas yang seharusnya diberi hak-hak seperti manusia semakin 
meningkat.  

Dalam konteks Gereja Katolik, demikian Riccardo Rampa, isu 
mengenai pribadi elektronik sangatlah sensitif. Di satu sisi, beberapa 
pemikir sekular yang berasumsi berdasarkan definisi materi, kehidupan, 
kesadaran, dan kehendak bebas, menegaskan bahwa mesin yang paling 
canggih secara potensial bisa merasakan (feel) dan berpikir seperti 
manusia, sehingga dapat dipertimbangkan sebagai “pribadi (person)”. 
Namun, di sisi lain, beberapa pemikir Katolik yang melihat berdasarkan 

                                                           
59  “humankind stands on the threshold of an era when ever more sophisticated robots, bots, 

androids and other manifestations of artificial intelligence (AI) seem poised to unleash a new 
industrial revolution,...creating a specific legal status for robots, so that at least the most 
sophisticated autonomous robots could be established as having the status of electronic persons 
with specific rights and obligations, including that of making good any damage they may cause, 
and applying electronic personality to cases where robots make smart autonomous decisions or 
otherwise interact with third parties independently” Lih. Committee on Legal Affairs, “Motion 
for a European Parliament resolution” dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret 
Boone Rappaport, “Electronic Persons. It is Premature to grant personhood to machines but 
never say never”, GREGORIANUM 101, 4 (2020), 793. 

60  Penelitian ini tidak dijelaskan secara detail, terutama kapan dan bagaimana persisnya metode 
pengambilan data. Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport, 
“Electronic Persons…”, 795. 



 

41 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 filsafat antropologi Thomistik menegaskan bahwa “hanya manusia yang 
dapat dikatakan sebagai pribadi (person).”61  

Tanggapan Delio 

Delio bermaksud mengatakan bahwa tetap perlu ada penelitian yang 
serius untuk bisa memberikan status atau hak pribadi kepada mesin 
pintar, namun mengingat perkembangan yang cepat dari kecerdasan 
buatan (AI), maka Gereja perlu menyiapkan skenario yang baik di masa 
depan. Menurut Delio, tradisi Katolik cukup kaya untuk menyediakan 
ruang bagi gagasan-gagasan transformatif semacam itu. Ambil contoh: 
Pada 16 -17 Mei 2019, dua lembaga Gereja Katolik universal yakni Pontifical 
Academy of Social Sciences (PASS) dan the Pontifical Academy of Sciences 
(PAS), mengadakan suatu konferensi tentang dampak robot dan 
kecerdasan buatan terhadap kemanusiaan.62 Mereka menegaskan bahwa 
teknologi-teknologi yang sedang berkembang saat ini memiliki implikasi 
di berbagai sektor, seperti kedokteran dan perawatan kesehatan, 
pekerjaan, transportasi, manufaktur, pertanian, dan bahkan konflik 
bersenjata. Kendati demikian, Manusia belum mendapatkan gambaran 
lengkap tentang hubungan-hubungan itu dan konsekuensi yang bisa 
terjadi bagi kemanusiaan. 

Suster Fransiskan dan pendiri organisasi Omega Center, Ilia Delio 
menyatakan demikian: “Gereja Katolik sejauh ini sudah melakukan hal 
yang benar yakni terbuka dan tertarik pada perkembangan sains modern. 
Namun, Gereja tampaknya juga masih melindungi doktrin-doktrin intinya 
sehingga tidak bisa diubah.”63 Dalam pandangan Delio, hal ini tidaklah 
cukup untuk mengatasi transformasi di dunia modern karena, “Allah yang 
tidak terkait dengan evolusi bukanlah Allah evolusi. Kita tidak bisa begitu 
saja memotong dan menempelkan teologi dan kosmologi Abad 

                                                           
61  R. Dell ‘Oro, “Philosophical anthropology: What does it mean to be human? Can a robot be a 

person?”, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport,  
“Electronic Persons…”,  797. 

62  Robin Gomes, “Vatican conference on robotics and artificial intelligence”, dalam 
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-
artificial-intelligence-pontifical-a.html, (access 7.3.2023, pkl 20:41 WIB). 

63  “The Catholic church in particular has held a politically correct position  with regard to modern 
science, seemingly open and interested and yet protective of its core doctrines so that they 
cannot be radically altered”. Ilia Delio, “Hope in a Time of Crises”, The Omega Center Online 
Magazine, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport, 
“Electronic Persons…”, 806. 

https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html


 

42 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

Pertengahan menuju abad ke-21 atau menghaluskan teologi Thomas 
Aquinas agar sesuai dengan perkembangan sains.”64  

Delio menegaskan bahwa paradigma evolusi Teilhard sangatlah 
esensial pada masa kini. Teilhard, demikian Delio, menegaskan bahwa 
adanya teknologi-teknologi yang canggih dapat menghubungkan manusia 
dan teknologi dalam suatu jaringan telekomunikasi yang kompleks. 
Tanggung jawab itu dilihat sebagai respon atas panggilan seseorang yang 
datang dari masa depan yakni Yesus Kristus. Panggilan Kristus itu 
didengar dan dirangkul oleh pikiran dan hati yang berorientasi pada masa 
depan.65 Teknologi bagi Paleontolog itu memainkan peran yang sangat 
penting bagi terbentuknya formasi jaringan kesadaran global (collective 
consciousness). 

“ini bukan hanya tentang masalah mesin yang dapat membebaskan pikiran 
individu dan kolektif dari hambatan-hambatan yang menghalangi 
kemajuannya, tetapi juga tentang mesin yang dapat menciptakan, 
membantu merakit, dan memusatkan semua elemen reflektif di bumi dalam 
bentuk organisme. Saya juga memikirkan, pertama-tama, jaringan 
komunikasi radio dan televisi yang luar biasa, memungkinkan kita 
mengantisipasi sinkronisasi langsung otak melalui kekuatan telepati yang 
misterius, mampu menghubungkan kita semua pada kesadaran universal 
yang tereterisasi.66 Hal ini tidak hanya meringankan otak manusia dari 
pekerjaan yang membosankan dan melelahkan, tapi juga membuka jalur 
revolusi di masa depan. Namun, saya juga mempertimbangkan dampak 
berbahaya dari perkembangan komputer-komputer  yang bekerja dengan 
kecepatan sinyal ratusan ribu per detik itu.”67 

                                                           
64  “a God who is not related to evolution is not a God of evolution. We Simply cannot cut and 

paste medievel theology and cosmology onto the 21st century or smooth out the theology of 
Thomas Aquinas to fit the new science”. Ilia Delio, “Hope in a Time of Crises' ', The Omega 
Center Online Magazine, dalam Riccardo Campa, Christopher Corbally, Margaret Boone 
Rappaport, “Electronic Persons…”, 806. 

65  Teilhard de Chardin, “The Formation of The Noosphere. A Plausible Biological Interpretation 
of Human History”, dalam Ilia Delio, Tritizing the Universe: Teilhard’s Theogenesis and the 
Dynamism of Love, Open Theology 2018:4: 158-169 (160). 

66  Eter (aether) adalah sebuah zat primordial (ether primordial) yang mana tidak diketahui asal-
usulnya. Eter juga sering disebut sebagai elemen kelima selain bumi, air, api, dan udara. Edward 
R. Harrison, Cosmology: The Science of the Universe, 190. 

67  “it is not merely a matter of the machine which liberates relieving both individual and collective 
thought of the trammels which hinder its progress, but also of the machine which creates, 
helping to assemble, and to concentrate in the form of an ever more deeply penetrating 
organism, all the reflective element upon earth. I am thinking, of course, in the first place of the 
extraordinary network of radio and television communications which, perhaps anticipating the 
direct syntonization of brains through the mysterious power of telepathy, already link us all in 



 

43 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

  Evolusi manusia dan teknologi, serta perkembangan interkoneksi 
antara mereka membawa arah evolusi menuju tahap noosfer. Hal menarik 
dari proses ini adalah evolusi tidak hanya fokus pada planet bumi saja, 
melainkan terjadi di keseluruhan alam semesta ini. Pada masa depan, 
planet-planet akan bertemu satu sama lain sehingga menciptakan suatu 
kesadaran universal (universal consciousness). Manusia, demikian Delio, 
dapat bertahan dalam tahap ini bukan karena mereka spesies terkuat 
sebagaimana ditemukan dalam gagasan evolusi Darwin, melainkan hanya 
jika mereka mempunyai kapasitas untuk menyatu (to converge and 
unify).68 

 Paradigma ini juga dipakai Delio dalam melihat hubungan Trinitas 
dan cyborg69 (manusia robot). Delio juga melihat manusia robot sebagai 
simbol modern atas peristiwa Inkarnasi yang didalamnya Ke-Allah-an dan 
kemanuisaan bersatu (hybridized). Bagi Delio, istilah “hakikat” adalah 
proses yang muncul dari evolusi, ditandai dengan kreatifitas bersama 
antara manusia dan bukan manusia, mesin dan rekan lainnya. Oleh karena 
itu, hakikat manusia bagi Delio tidak jelas dan tidak menentu (not be self-
evident). Selain itu, basis hubungan antara manusia robot dan Trinitas 
adalah Yesus Kristus karena tanpa Dia (Kristus), manusia tidak akan 
pernah mengetahui Trinitas.  

 Jika doktrin Inkarnasi dilihat sebagai penyatuan kodrat (a union of 
natures), maka Inkarnasi juga dapat dipertimbangkan, secara analog, 
sebagai manusia robot tempat keilahian dan kemanusiaan bersatu. Hal ini 
menandakan bahwa Allah dapat menjadi sesuatu yang baru tanpa harus 
mengurangi derajat atau menghilangkan derajat keilahian-Nya pada 
materi. Dengan kata lain, Allah menjadi sesuatu yang baru karena sifat 

                                                           
a sort of etherized universal consciousness. but i am also thinking of insidious growth of those 
astonishing electronic computers which pulsating with signals at the rate of hundred of 
thousands a second , not only relieve our brains of tedious and exhausting work out because 
the enhance the essential factor of speed of thought are also paving the way for a revolution in 
the sphere of research.” Ilia Delio, “Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin 
on Technology, Religion, and Evolution”, Theology and Science, Vol. 10, No. 2 (2012): 153-164 
(154). 

68  Teilhard de Chardin, Phenomenon of Man, dalam  Ilia Delio, “Transhumanism or 
Ultrahumanism?...”, 156. 

69  Istilah “cyborg” atau manusia robot muncul pada tahun 1960 dalam suatu perjalanan ke luar 
angkasa. Dalam perjalanan itu, para  awak diikat dengan perangkat mekanis untuk menopang 
iklim di luar bumi. Cyborg adalah versi singkat dari "organisme sibernetik" yang merujuk pada 
pribadi dengan perpaduan antara organik dan mesin.  Ilia Delio, “Trinitizing The Universe: 
Teilhard’s Theogenesis and The Dynamism of Love”, dalam Open Theology 2018; 4: 164. hlm. 67.  



 

44 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

kebaruan itu adalah bagian yang integral dari Allah (the newness is integral 
to God’s being).  

Delio mengatakan bahwa jika Trinitas Bonaventura melambangkan 
relasi communio, maka manusia robot, sebuah organisme hibrid, 
melambangkan relasi kompleks (complexity). Manusia robot itu adalah 
gambaran kebaruan dan kreatifitas (permeability) sementara Trinitas 
melambangkan kesempurnaan dan partisipasi.70 Delio melanjutkan 
bahwa dalam alam berpikir Abad Pertengahan, angka tiga adalah bilangan 
kosmologis sebagaimana juga bilangan teologis. Delio menyebut bahwa 
angka tiga adalah angka yang sempurna karena dua hal yang ekstrem 
disatukan oleh sebuah pusat (common center). Oleh karena itu, Trinitas 
(the threeness of the Trinity) dapat dipikirkan dalam istilah biner, yakni  
Bapa dan Anak; Anak dan Roh, Bapa dan Roh. 

Di semesta yang terus berevolusi ini, angka adalah gambaran relasi-
relasi kompleks. Delio menegaskan bahwa manusia robot juga 
menandakan angka tiga yang mana bagian tengahnya bukan sebuah pusat 
bersama (aritmatika), melainkan hibrida ketiga.71 Dalam kaitan dengan 
ini, hubungan binitarian yang sudah disinggung di atas, mestilah 
menciptakan suatu jenis relasi yang baru sehingga dapat menanggung 
beban kompleksitas. Seorang Matematikawan dari Armenia, George 
Gurdjieff (1890-1912), mengemukakan sebuah teori yang bernama the Law 
of Three.72 George, demikian Delio, memakai  “Law of Three” untuk 
menjelaskan tempat manusia (humanity’s place) di semesta. Berlawanan 
dengan relasi binitarian, dalam relasi the law of three pihak ketiga muncul 
karena interaksi dari dua hal yang berlawanan (polaritas). Pihak ketiga ini 
menengahi atau mendamaikan dua polaritas tadi. Delio melihat bahwa hal 
ini sebagai bentuk dialektika yang pada saat bersamaan membuat 
kemungkinan-kemungkinan realitas baru. 

The law of three membantu kita untuk memahami kembali Trinitas, di 
satu sisi sebagai komunitas ilahi yang memiliki cinta yang kompleks, dan 
di sisi lain Trinitas yang menyejarah di alam semesta yang belum selesai 
ini. Bagi Delio, hubungan Trinitas dan manusia robot (cyborg) tidak terlalu 
menekankan aspek persekutuan (communio) dan pribadi (personhood) 

                                                           
70  Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165. 
71  “The  cyborg signifies a threeness in which the middle term is not a shared (arithmetical) center 

but a hybridized  (cf. vector space) third.” Ilia Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165. 
72  George Gurdjieff , The Holy Trinity and the Law of Three, dalam Ilia Delio, “Trinitizing The 

Universe:..”, 165.  



 

45 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 seperti dalam gagasan Bonaventura, melainkan menekankan aspek 
perubahan (change) dan transformasi.73 

Dalam konteks yang paling umum, aspek paling fundamental dari 
gagasan Teilhard tentang teknologi adalah peran agama yang sungguh 
penting. Teilhard mengkritik para transhumanis74 yang melihat teknologi 
hanya sebagai instrumen yang menyempurnakan manusia (self-perfecting 
atau self-asserting). Mereka yang tergabung dalam kelompok ini melihat 
keselamatan sebagai tindakan individual (tekno-salvation), bukan 
tindakan penyatuan global (collective unification). Teknologi melengkapi 
dan mendukung agama yang adalah inti evolusi: “agama lahir dari 
kerinduan semesta untuk lebih dekat dengan Allah. Mereka terkait satu 
sama lain … dalam benak saya, agama adalah reaksi manusia terhadap 
alam semesta yang di dalamnya terdapat kesadaran kolektif dan tindakan 
manusia dalam proses perkembangannya.”75 Ketika kasih berakar dan 
memperdalam relasi manusia, demikian juga Kristus menjadi lebih hidup 
di dalam dunia melalui kasih yang berinkarnasi. Dengan Kristenisasi alam 
semesta, semua pertentangan antara yang universal dan pribadi 
dihilangkan. 

Otak dan Keyakinan dalam Perspektif Biologi76 

Duduk Perkara 

Dalam perkara ini, Delio memberikan tanggapan teologis terhadap 
penelitian dua orang neurolog, yakni Eugene d’Aquili dan Andrew 
Newberg. Mereka, dalam penelitian atau investigasinya, berupaya untuk 
membuktikan bahwa keyakinan religius hanyalah dampak dari cara kerja 
otak (neuroscience). Ilmuwan yang terlebih dahulu membuat penelitian 

                                                           
73  “The openness of God to cyborgian life suggests  that the Trinity may be less about communion 

and personhood (as Bonaventure posited) and more about change and transformation. Ilia 
Delio, “Trinitizing The Universe:..”, 165. 

74  “Transhumanis” adalah istilah yang mengacu pada teknik yang dapat mengubah atau 
meningkatkan tubuh manusia melalui teknologi biomedis, genetika, artifisial teknologi, dan 
nano teknologi. Ilia Delio,  “Transhumanism or Ultrahumanism?...”,157. 

75  “Religion, born of the earth’s need for the disclosing of a God, is related to and co-extensive 
with, not the individual human but the whole of humankind. Teilhard wrote: to my mind, the 
religious phenomenon, taken as a whole, is simply the reaction to the Universe as such, of 
collective consciousness and human action in the process of development.’’Ilia Delio,  
“Transhumanism or Ultrahumanism?...”, 162. 

76  Pada bagian ini, penulis mempelajari dan menyadur tulisan Ilia Delio, “Brain Science and The 
Biology of Believe: A Theological Response”, Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003): 573-585.  



 

46 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

itu adalah Eugene d’Aquili. Pada tahun 1974 - 1979, dia membuat dan 
mengembangkan rangkaian penelitian yang mengeksplorasi area-area 
otak, termasuk kesadaran (consciousness) dan pengalaman religius.  

Awal tahun 1990, d’Aquili bertemu dengan Andrew Newberg, mereka 
bekerja sama dan berhasil menerbitkan hasil kerja itu dalam sebuah buku 
yang berjudul The Mystical Mind: Probing the Biology of Religious 
Experience (1999). Pada tahun 2000, atas hasil kerja keras itu, mereka 
memenangkan penghargaan Templeton Book Award. Walaupun Eugene 
d’Aquili meninggal pada tahun 1998, namun Newberg tetap melanjutkan 
dan menyelesaikan penelitian mereka. Pada tahun 2001, Newberg berhasil 
menerbitkan lagi sebuah buku yang berjudul Why God Won’t Go Away: 
Brain Science and The Biology of Believe. Buku tersebut meneliti secara 
lebih mendalam tentang relasi antara pengalaman beragama dan cara 
kerja otak.  

Penelitian yang dilakukan oleh d’Aquili dan Newberg berfokus pada 
area-area partikular otak yang mendasari kemampuan manusia untuk 
mengalami kesadaran murni (pure consciousness) selama berdoa atau 
meditasi. Area-area tersebut adalah sistem limbik77 (memungkinkan 
manusia merasakan emosi atau motivasi), sistem saraf otonom, dan area 
neokorteks78. Dengan menggunakan alat Single Positron Emission 
Tomography (SPECT), kedua ilmuwan itu melihat adanya perubahan 
aliran darah di bagian otak selama aktivitas berdoa atau meditasi yang 
intens.79 Dari pengamatan itu, mereka menyimpulkan bahwa area-area 
dalam otak yang mempengaruhi aspek emosional pada saat yang 
bersamaan juga turut berpartisipasi dalam pengalaman religius.  

Subjek penelitian itu adalah mereka yang sudah lama menjadi praktisi 
dalam berdoa dan meditasi yakni para Buddhis dan biarawan Fransiskan. 
Menurut Newberg, mereka (para praktisi) mengalami kesadaran akan 

                                                           
77  Secara harfiah, kata limbik berarti batas atau pinggir. Istilah sistem limbik digunakan secara 

bebas untuk sekelompok struktur dalam otak yang terletak di area perbatasan antara korteks 
serebri dan hipotalamus. Sistem ini memungkinkan manusia merasakan emosi atau motivasi. 
Larry L. Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The Cambridge Dictionary of Human 
Biology and Evolution, (New York: Cambridge University Press, 2005), 304. 

78  Neokorteks (disebut juga neopallium, isokorteks, atau korteks enam lapis) adalah seperangkat 
lapisan korteks otak besar pada mamalia yang terlibat dalam fungsi otak ‘tingkat tinggi’ seperti 
persepsi sensorik, kognisi, pembangkit perintah motorik, serta penalaran spasial (visualisasi 
dan membaca simbol) dan bahasa. Larry L. Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The 
Cambridge Dictionary of Human Biology and Evolution, 360. 

79  Eugene D’Aquili and Andrew B. Newberg, The Mystical Mind: Probing the Biology of The 
Religious Experience, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: A Theological 
Response”, Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003), hlm. 573-585: (574). 



 

47 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 “Yang Satu” setelah melakukan tindakan berdoa dan meditasi yang lama. 
Para praktisi itu, demikian Newberg, menyebut level kesadaran itu sebagai 
pengalaman transenden atau Absolute Unitary Being (AUB).80 Newberg 
menyebut pengalaman transenden itu demikian: “level kesadaran murni, 
kesadaran yang jernih dan jelas akan ketiadaan, namun level kesadaran ini 
muncul begitu saja. Jernih karena melihat segala sesuatu sebagai kesatuan 
yang tidak terbedakan.”81  

Tanggapan Delio 

Ilia Delio sebagai seorang teolog dan ilmuwan yang mempunyai minat 
dalam bidang fisika, evolusi, dan neuroscience, merasa perlu menanggapi 
penelitian d’Aquili dan Newberg. Delio menegaskan bahwa dalam 
penelitian Newberg, tidak begitu jelas hubungan antara AUB dan Allah, 
terutama karena perbedaan rujukan. Biarawan Fransiskan mengalami 
Allah dalam tradisi Kristen-Yahudi, sedangkan para Buddhis mengalami 
Allah sebagai: “... keutuhan yang berasal dari keabadian dan 
ketidakterbatasan. Mereka menjadi bagian segala sesuatu.”82  

Menurut Delio, adanya ketidakjelasan dalam membedakan “Allah” dan 
“AUB” menunjukkan ketidaktelitian mereka dalam menafsirkan data-data 
penelitian. Delio juga menambahkan penggunaan kata “God” dalam buku 
Why God Won’t Go Away: Brain Science and the Biology of Belief (2020) juga 
tidak tepat mengingat subjek penelitian d’Aquili dan Newberg dalam buku 
tersebut adalah para biksu. Delio menegaskan bahwa ketidakjelasan 
hubungan Allah dan AUB dalam penelitian itu membawa d’Aquili dan 
Newberg pada kesimpulan yang terburu-buru yakni pengalaman religius 
hanyalah dampak dari kesadaran dalam otak. 

Delio beranggapan bahwa metode penelitian mereka tidak tepat, 
terutama dalam mengambil kesimpulan teologis atas dasar data-data yang 
diperoleh.83 Penafsiran berpindah dari data-data pengalaman subjek 

                                                           
80  Dalam penelitian ini, Newberg tidak menjelaskan lebih lanjut tentang pengertian tentang 

pengalaman transenden yang dimaksud. Namun, secara filosofis, istilah “transenden” itu sendiri 
dipakai untuk menunjukkan sesuatu yang berada melampaui kesadaran dan kognisi. Bdk. 
Lorens Bagus, “Transenden”, Kamus Filsafat, (Jakarta, PT Gramedia, 2000 [1996]), 1119. 

81  Andrew Newberg, Eugene d’Aquili, and Vince Rause, Why God Won’t Go Away: Brain Science 
and the Biology of Belief, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief:...”, 575. 

82  Andrew Newberg, Eugene d’Aquili, and Vince Rause, Why God Won’t Go Away: Brain Science 
and the Biology of Belief, dalam Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief:...”, 575. 

83  Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: …”, 577. Selengkapnya, “in this respect, I 
would suggest that the language used to describe the data must be carefully weighed and 
cautiously used” 



 

48 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

penelitian (kita tidak tahu, apakah pengalaman itu subjektif atau objektif) 
menuju eksistensi Allah (atau AUB). Dengan demikian, klaim teologis 
ditentukan secara mutlak oleh data-data empiris. Dalam penelitian itu, 
Delio juga melihat adanya pencampuradukan Allah dan otak: Allah 
menjadi otak dan sebaliknya. Allah dalam pengertian d’Aquili dan 
Newberg itu dibatasi oleh cara kerja otak atau eksistensi Allah bergantung 
sepenuhnya pada eksistensi manusia. Delio tidak setuju dengan argumen 
itu, dia mengatakan bahwa kedua ilmuwan itu salah menempatkan 
kesimpulan (fallacy of misplaced contingency). Dia menegaskan demikian: 
“Allah seperti itu terlalu kecil untuk alam semesta yang sudah berusia 15 
Milyar tahun.”84 

Delio juga tidak setuju bahwa sains bisa menjelaskan mekanisme 
pengalaman mistis atau pengalaman religius. Newberg sendiri 
mengartikan istilah “mistis” sebagai “yang tersembunyi” atau “tidak bisa 
diartikulasikan.”85 Namun, Newberg tetap bersikukuh untuk menjelaskan 
pengalaman mistis melalui cara kerja otak. Menurut Delio, manusia tidak 
bisa  mengakses realitas Allah karena realitas tersebut benar-benar di luar 
jangkauan manusia yang terbatas dan kontingen. Delio mengutip kalimat 
seorang mistikus terkenal abad ke-6, yakni Pseudo-Dionisius yang 
berbunyi: “Seorang yang mengalami misteri Allah tidak dapat melihat ke 
belakang atau mengucapkan satu kata pun, sebab setiap kata yang terucap 
menghianati  Sang Misteri itu yakni Allah sendiri. Pilihan kita hanya satu, 
yakni diam.”86 

PENUTUP 

Apresiasi untuk Pemikiran Delio 

 Menurut penulis, gagasan teologi kosmik Delio setidaknya mampu 
menanggapi sejumlah tantangan, masalah, serta isu yang berkembang 
dalam masyarakat di dunia dewasa ini. Ilia Delio mempunyai cara pandang 
berbeda tentang Allah yakni dengan mengemukakan lima aspek tentang-
Nya, yakni kedalaman, masa depan, keindahan, kebaikan, dan kebenaran. 
Dia mengundang kita untuk memikirkan masing-masing aspek itu dalam 

                                                           
84  Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of Belief: …”, 578. 
85  Ilia Delio,  “Brain Science and The Biology of Belief: …”, 582. 
86  “one who experiences the mystery of God cannot look back or speak or utter any type of word, 

for every word that is uttered betrays the mystery that we name as God. Our only choice, 
therefore, is to yield to the mystery in silence.” Ilia Delio, “Brain Science and The Biology of 
Belief: A Theological Response”, 583.  



 

49 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 pengertian yang ultima. Allah bagi Delio merujuk pada misteri terdalam 
hidup atau yang disebut Rudolph Otto sebagai the mysterium tremendens 
et fascinans, yakni misteri yang mempesona, memikat, dan terkadang 
menakutkan. Misteri Allah itu menembus ruang-ruang sunyi di alam 
semesta yang tampak apa adanya ini. Pewahyuan, menurut Delio, adalah 
melihat misteri itu apa adanya melalui kedalaman dan keindahan realitas 
yang telah diciptakan ini. Dalam konteks ini, kita bisa belajar dari 
Bartimeus yang disembuhkan Yesus: “Apa yang kamu inginkan Bartimeus? 
Tuhan, aku ingin melihat! Saya ingin melihat realitas.  Bukalah matamu, 
kata Yesus, dan lihatlah terang itu.” (Mrk 10: 46-52). 

Pandangan di atas membawa implikasi terhadap hubungan 
perkembangan teknologi dan agama. Fakta perkembangan teknologi yang 
semakin canggih ternyata menimbulkan reaksi dan persepsi yang beragam 
dalam masyarakat. Ada yang pesimis dan optimis dalam melihat 
perkembangan teknologi itu. Mereka yang terlampau optimis umumnya 
melihat kenyataan itu sebagai suatu usaha pembebasan manusia dari 
penderitaan, seperti kelaparan, penyakit, kemiskinan, dan bahkan 
kematian. Teknologi diagungkan sebagai faktor utama penentu kemajuan 
dan kesejahteraan hidup manusia. Sebaliknya, mereka yang pesimis 
cenderung memandang perkembangan teknologi sebagai suatu ancaman 
terhadap kehidupan manusiawi yang otentik. Di mata mereka, 
perkembangan dan kemajuan teknologi modern membuat orang hidup 
secara dangkal dan kehilangan kepribadian. 

 Terlepas dari reaksi itu, Ilia Delio mencoba untuk melihat fakta 
perkembangan dan kemajuan tersebut secara positif. Menurutnya, 
perkembangan teknologi pada prinsipnya merupakan suatu bentuk 
ekspresi diri dan kesadaran manusia melalui materi. Gagasan tentang 
Allah (The Wholeness) yang dinamis, transformatif, dan kreatif 
menempatkan perkembangan itu dalam kerangka yang lebih luas yang 
memiliki rasa keagamaan yang kuat, tanggung jawab moral, dan kontrol 
manusia dalam penggunaannya. Delio menegaskan hanya kalau manusia 
sungguh-sungguh bertanggung jawab terhadap teknologi, maka mereka 
akan disempurnakan dalam Kristus. Dia menegaskan bahwa terdapat 
suatu ‘keutuhan yang tak terbagi’ (an undivided wholeness) di jantung 
kehidupan kosmik. Kehidupan berarti menjalani hidup dalam aliran 
energi yang dinamis. Kedekatan dan keintiman yang mendalam dengan 
Allah ini membutuhkan terobosan untuk menyadari bahwa keilahian 
bersembunyi di dalam kulit dan tulang kita. Transendensi tidak berada di 
atas kita, namun kitalah yang membawa transendensi itu.  



 

50 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

 Gereja Katolik sudah terlalu lama menghindari pandangan-
pandangan sains. Gereja mesti menghentikan kejadian-kejadian masa lalu 
seperti sanksi yang dijatuhkan Gereja terhadap Kopernikus dan Galileo. 
Pada waktu itu, Gereja merasa tidak nyaman dengan penemuan kosmologi 
dan antropologi baru. Menurut Delio, teologi harus menunjukkan bahwa 
ia mampu hidup dalam budaya dan menghubungkan kebenaran-
kebenaran iman yang transenden dengan realitas yang ditawarkan sains. 
Dengan kata lain, Gereja harus mampu hidup dengan penuh semangat di 
kedua wilayah itu dan mampu menyatukan keduanya dalam sebuah 
sintesis yang baru, bermakna dan menginspirasi. 

Kritik untuk Pemikiran Delio 

Terdapat beberapa kritikan yang bisa disampaikan oleh penulis pada 
bagian ini. Kritikan-kritikan itu barangkali juga merupakan bentuk 
kesulitan dan kebingungan penulis ketika membaca tulisan-tulisan Delio. 
Pertama, corak teologi Delio. Corak teologi yang penulis maksud adalah 
cara berpikir dan menulis Ilia Delio yang integratif. Dalam tulisan-
tulisannya, Delio seringkali mengutip pemikir dari abad ke-20, lalu 
kembali ke abad ke-5, lalu maju lagi ke abad ke-20, atau pemikir dari Abad 
Pertengahan ke Bapa-Bapa Gereja, kemudian kontemporer dan 
seterusnya. Dengan kata lain, cara menulis atau berpikir Delio tidak linear 
atau sistematis seperti pada umumnya. Dia seringkali 
mencampuradukkan ide-ide para teolog, filsuf, dan ilmuwan dalam suatu 
argumen. 

 Kecenderungan di atas dilakukan Delio dengan sengaja. Hal itu 
diakuinya dalam sebuah seminar yang berjudul “Birth of Dancing Star: My 
Journey from Cradle Catholic to Cyborg Christian”87 di Universitas 
Villanova, Pennsylvania, Amerika Serikat. Delio menjelaskan bahwa dia 
terinspirasi dari cara mengajar Prof. Ewert Cousins ketika melanjutkan 
studi S2 (master degree) Teologi dan doktoral Sejarah Teologi di 
Universitas Fordham. Menurut Delio, Ewert Cousin adalah seorang 
pemikir yang unik dan brilian. Dia mengajar dengan metode yang tidak 
umum, “Mahasiswa yang terbiasa berpikir secara linear (sistematis) akan 
mengatakan: dia sedang berbicara apa?”88 Delio menyebut metode itu 

                                                           
87  Webinar ini dapat disaksikan di  https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s, 

(access 12.12.2022) 
88   https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s, (access 12.12.2022) 

https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s
https://www.youtube.com/watch?v=mHroWoj7UzE&t=2296s


 

51 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 sebagai sketsa ide-ide atau metode integratif (integrative method), dan dia 
terinspirasi dengan metode itu. 

Kedua, gagasan keutuhan (wholeness) yang tanpa batas. Delio dalam 
karya-karyanya seringkali menyebut istilah “wholeness” yang secara 
sederhana merujuk pada sikap terbuka atau gerakan menuju universalitas. 
Delio mengingatkan bahwa hakikat realitas adalah keutuhan (deep fields 
of relationality) bukan bangunan-bangunan terpisah (compartmentalized 
eyes) seperti lego. Menurut penulis, paradigma ini bagus sejauh ini 
ditempatkan dalam konteks teori Delio, yakni sains dan agama. Namun, 
yang terjadi adalah Delio juga menerapkan konsep keutuhan itu dalam 
segala bidang, bahkan yang paling praktis. Ambil contoh: dalam suatu 
webinar yang berjudul “God, Evolution, and Power of Love”89, Delio 
pernah menyebut kecenderungan orang untuk booking tempat duduk di 
Gereja sebagai tindakan yang menentang keutuhan (compartmentalized 
eyes). Apakah segala perkara mesti menerapkan konsep keutuhan 
(wholeness)? Menurut penulis, kita tidak harus selalu menggunakan 
kacamata “wholeness” dalam tindakan praktis seperti contoh di atas. 

Ketiga, Delio juga optimis dalam melihat kemampuan manusia untuk 
membangun bumi (build the earth) dan kepercayaannya pada pencapaian 
teknologi. Refleksi Delio yang memuji penelitian ilmiah dan teknologi 
tidak memperhitungkan implikasi serius dari keduanya terhadap 
perkembangan proses di alam semesta ini, termasuk yang paling parah 
yakni kehancuran massal. Sebagai perbandingan, penulis hendak 
menyajikan pemikiran seorang sejarawan terkenal bernama Yuval Noah 
Harari tentang sains dan teknologi. Harari dalam buku Homo Deus: Masa 
Depan Umat Manusia menegaskan bahwa jika manusia tidak hati-hati, 
teknologi seperti kecerdasan buatan bisa menghancurkan peradaban 
manusia.90 Dia menyebut abad ke-21 sebagai era di mana kebahagiaan 
bergantung pada algoritma-algoritma mesin. Manusia sedang 
mengembangkan algoritma superior yang memanfaatkan kekuatan 
komputasi dan database raksasa yang belum pernah ada sebelumnya. 
Algoritma-algoritma seperti google dan facebook tidak hanya tahu dengan 
pasti bagaimana perasaan seseorang, tetapi juga tahu hal lain yang nyaris 
tidak pernah seseorang pikirkan.  

                                                           
89  https://www.youtube.com/watch?v=uNkrLku5vcc, (access 15.01.2023) 
90  Yuval Noah Harari, Homo Deus: Masa Depan Umat Manusia, (Ciputat: PT Pustaka Alvabet, 

2018), 451. 

https://www.youtube.com/watch?v=uNkrLku5vcc


 

52 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

Oleh karena itu, Harari menegaskan bahwa bermain terlalu sering di 
media sosial bisa membuat manusia tidak bahagia. Menurut Harari, 
sumber kebahagian terletak pada kapasitas manusia untuk mengenal 
kebenaran tentang diri dan perasaannya sendiri. Media sosial tidak 
membuat seseorang mengenal dirinya secara lebih dalam, melainkan 
justru terus membanjiri diri dengan banyaknya informasi dari luar.91  

Munculnya kecerdasan buatan pasti akan mentransformasi dunia, 
tetapi itu tidak menuju hasil tunggal yang deterministik. Di satu sisi, 
teknologi seperti uraian Delio adalah sebuah anugerah yang 
menyelamatkan karena menciptakan level kesadaran baru, yakni 
kesadaran global. Di dalam kesadaran itu, semua elemen di semesta 
memperoleh kesatuan dan keterpaduannya yang ultima melalui Yesus 
Kristus. Di sisi lain, menurut Harari, teknologi yang sama bisa 
menciptakan jenis masyarakat yang berbeda. Ambil contoh: teknologi dari 
Revolusi Industri - kereta api, listrik, radio - bisa digunakan untuk 
mendirikan kediktatoran komunis, fasis, atau demokrasi liberal. Kendati 
demikian, terlepas dari argumen Harari dan Delio, menurut penulis, 
manusia tidak bisa memprediksi masa depan karena teknologi bukan 
deterministik. Baik Delio dan Harari telah menyiapkan skenario sebagai 
kemungkinan-kemungkinan. Tugas manusia sekarang adalah berpikir dan 
berperilaku dengan cara yang baru agar dapat mencegah kemungkinan-
kemungkinan terburuk terjadi. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

PUSTAKA PRIMER 

Magisterium 

Fransiskus, Paus. Laudato Si’ (Terpujilah Engkau). Martin Harun OFM (penerj.). 
Jakarta: Dokpen KWI. 2015. 

Hardawiryana, R (penerj.). Dokumen Konsili Vatikan II. OBOR. Jakarta. 2013. 
 

                                                           
91  Yuval Noah Harari, Homo Deus:.., 453. 



 

53 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 Karya-Karya Ilia Delio  

Delio, Ilia, Keith Douglas Warner, Pamela Wood. Care for Creation: A Franciscan 
Spirituality of The Earth. Cincinnati, Ohio: St. Anthony Messenger Press. 
2008. 

Delio, Ilia. Christ in Evolution. Maryknoll, New York: ORBIS BOOKS. 2008. 
Delio, Ilia. Making All Things New: Catholicity, Cosmology, Consciousness. New 

York: ORBIS BOOKS. 2015. 
Delio, Ilia. The Hours of The Universe: Reflections on God and The Human Journey. 

Maryknoll. NY: ORBIS BOOKS. 2021. 
Delio, Ilia. The Humility of God: A Franciscan Perspective. Cincinnati, Ohio: ST. 

ANTHONY MESSENGER PRESS. 2005. 
Delio, Ilia. The Unbearable Wholeness of Being: God, Evolution, and The Power of 

Love. New York: ORBIS BOOKS. 2013. 
Delio. Ilia. Simply Bonaventure: An Introduction to His Life, Thought, and Writing. 

New York: New City Press. 2013 [2001].  
Delio, Ilia. Re-Enchanting The Earth: Why Ai Needs Religion. Maryknoll, NY: 

Orbis Books. 2020. 
Delio OSF, Ilia. “Cosmic Christology in The Thought of Zachary Hayes,” dalam 

Franciscan Studies 65 (2007): 107-120. 
Delio, Ilia OSF. “Revising The Fransiscan Doctrine of Christ,” dalam Theological 

Studies 64 (2003), 3-23. 
Delio, Ilia OSF. “Trinitizing The Universe: Teilhard’s Theogenesis and The 

Dynamism of Love”, dalam Open Theology 2018; 4: 158-169. 
Delio, Ilia.  “Brain Science and The Biology of Believe: A Theological Response,” 

dalam  Zygon, vol. 38 no. 3 (September 2003): 573-585. 
Delio, Ilia. “Religious Pluralism and The Coincidence of Opposites,” dalam 

Theological Studies 70 (2009):  822-844. 
Delio, Ilia. “Suffering and Sacrifice in an Unfinished Universe: The Energy of 

Love,” dalam Theology and Religious Studies, 7 July 2020: 1-11.  
Delio, Ilia. “Transhumanism or Ultrahumanism? Teilhard de Chardin on 

Technology, Religion, and Evolution,” dalam Theology and Science. Vol. 
10, No. 2 (2012): 153-164. 

 

PUSTAKA SEKUNDER 

Buku 

Allen, Pauline and Bronwen Neil (edited by). The Oxford Handbook of Maximus 
the Confessor. London: Oxford University Press. 2015. 

Atawolo, Andreas B. Allah Trinitas: Misteri Persekutuan Kasih. Jakarta: Penerbit 
OBOR. 2022. 



 

54 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

Bagus, Lorens. “Transenden”. Kamus Filsafat. Jakarta: PT Gramedia. 2000 [1996]. 
Blowers, Paul M and Robert Louis Wilken (translated by). On The Cosmic Mystery 

of Jesus Christ: Selected Writings of St. Maximus The Confessor. George 
Herbert (eds). New York: St. Vladimir’s Seminary Press. 2003. 

Camp, Greg A. “Christ”. The New Interpreter's Dictionary of Bible: A-C Vol. 1. 
Katherine Doob Sakenfeld and Samuel E. Balentine (edited by). Nashville: 
Abingdon Press. 1976. 

Chardin, Teilhard de. The Future of Man. trans. Norman Denny. New York: 
Harper and Row. 1964. 

Chardin, Teilhard de. The Heart of Matter. Rene Hague. (translated by). New 
York: Harcourt Inc, 1978. 

Chardin, Teilhard de. The Phenomenon of Man. Norman Denny (translated by). 
New York: Image Books Doubleday. 1958. 

Clayton, Philip and Zachary Simpson (ed.). Handbook of Religion and Science. 
New York: Oxford University Press. 2006. 

Cohen, Bernard dan George E. Smith (edited by). The Cambridge Companion to 
Newton. UK: Cambridge University Press, 2002. 

Cohen, Clive. The Story of Science: A History of Science, Technology, and Medicine 
from 500BC to The End of 20th Century. London: Whitefox Publishing 
Limited. 2016. 

Cole-Turner, Ronald. “Biotechnology and the Religion-Science Discussion,” in 
The Oxford Handbook of Religion and Science. Ed. Philip Clayton and 
Zachary Simpson. New York: Oxford University Press. 2006. 

Craigh, Edward. Routledge Encyclopedia of Philosophy-Brahman to Derrida. 
London & New York: Routledge. 1998. 

Cross, F. L (edited by). The Oxford Dictionary of The Christian Church: Third 
Edition Revised. New York: Oxford University Press. 2005. 

Gabrey, Alan. “Newton, active powers, and the mechanical philosophy”. Bernard 
Cohen and George E. Smith (edited by). The Cambridge Companion to 
Newton. UK: Cambridge University Press. 2002. 

Groenen, Cletus. Sejarah Dogma Kristologi: Perkembangan Pemikiran tentang 
Yesus Kristus Pada Umat Kristen. Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 1998. 

H. Byrne, Patrick. “The Integral Vision of Teilhard and Lonergan: Science, The 
Universe, Humanity, and God”. From Teilhard to Omega. Ilia Delio (ed.). 
New York: Orbis Books. 2014. 

Hans Urs von Balthazar. Cosmic Liturgy: The Universe According to Maximus the 
Confessor. Translated by Brian E. Daley SJ. San Francisco: Ignatius Press. 
2003. 

Harari, Yuval Noah. Homo Deus: Masa Depan Umat Manusia. Ciputat: PT 
Pustaka Alvabet. 2018. 

Harrison, Edward R. Cosmology: The Science of the Universe. 2nd edition. 
Cambridge: Cambridge University Press. 2000 [1981]. 



 

55 
 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 Haught, John. Where Is Knowing Going: The Horizons of the Knowing Subject. 
Washington, DC: Georgetown University Press. 2010. 

Hornsby-Smith, Michael P.  An Introduction to Catholic Social Thought. 
Cambridge: Cambridge University Press. 2006. 

J. O’Brien, David dan Thomas A. Shannon (edited by). Catholic Social Thought: 
Encyclicals and Documents from Pope Leo XIII to Pope Francis. 3rd Revised 
Edition. Maryknoll: Orbits Book. 2016. 

Jaspers, Karl. The Origin and Goal of History. New Haven, CT: Yale University 
Press. 1953. 

Kraft, R. Wayne. The Relevance of Teilhard. Notre Dame, Indiana: Fides 
Publishers. 1968. 

Kragh, Helge S.  Conceptions of Cosmos From Myths to the Accelerating Universe: 
A History of Cosmology. New York: Oxford University Press. 2007. 

L, Larry, Mai, Marcus Young Owl, M. Patricia Kersting, The Cambridge Dictionary 
of Human Biology and Evolution. New York: Cambridge University Press. 
2005. 

L. Ladja, Leo (penerj.). Fransiskus dan Karya-Karyanya. Jakarta: SEKAFI. 2008. 
Lubac, Henry de. Teilhard de Chardin: The Man and His Meaning. Rene Hague 

(translated by). New York: A Mentor-Omega Book. 1965. 
Puskas, Charles B and Mark Reasoner. The Letters of Paul: An Introduction. 

Minnesota: Liturgical Press. 1993. 
Savary, Louis M. Teilhard de Chardin: The Divine Milieu. New York: Paulist Press. 

2007. 
Smeenk, Christopher. “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology”. 

Michel Janssen and Christoph Lehner (edited by). The Cambridge 
Companion to Einstein. New York: Cambridge University of Press. 2014. 

Smeenk, Christopher. “Einstein’s Role in The Creation of Relativistic Cosmology”. 
Michel Janssen and Christoph Lehner (edited by), The Cambridge 
Companion to Einstein, (New York: Cambridge University of Press, 2014. 

Suharyo, Ignatius. Dunia Perjanjian Baru. Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 1991. 
Sunarko, Adrianus. Kristologi: Tinjauan Historis-Sistemik. Jakarta: Penerbit 

OBOR. 2017. 
Wildiers, N. M, (penerj.). An Introduction to Teilhard de Chardin. Fontana Books: 

London. 1968. 
 

Artikel Ilmiah 

Campa, Riccardo, Christopher Corbally, Margaret Boone Rappaport, “Electronic 
Persons. It is Premature to grant personhood to machines but never say 
never,” dalam GREGORIANUM 101, 4 (2020): 793-812. 

Haliwell, Jonathan J.  “Quantum Cosmology and the creation of the universe,” 
dalam  SCIENTIFIC AMERICAN (Desember 1991), 76-85. 



 

56 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.01 (2025): 16 - 56 

 

Arnoldus Arif Sumara Kelabur: Allah Sebagai The Wholeness. Relasi Integral Iman Katolik 

Supelli, Karlina. “Menelusuri Jejak Kosmos (sebuah pengantar),” dalam Jurnal 
Filsafat Driyarkara Th. XXXIII No.1/2012, 3-13. 

Suseno, Franz Magnis. “Allah dan Alam, Darwinisme, Creationism, Intelligent 
Design: Sebuah Diskursus Kritis,” dalam DISKURSUS 8 (April 2009): 1-24. 

 

Internet 

Ilia Delio. “Understanding The Christic in an Open Universe”. 
https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-
universe/, 

(access 18.10.2022) 
Ilia Delio. What is God Today.  

https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ, (access 18.08.2022) 
Sion Cowel, “The Man”. https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-

man/, (access 8.09.2022) 
https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution,(access 1.09.2022) 
 https://www.britannica.com/topic/transhumanism,(access 19.10.2022) 
Committee on Legal Affairs. “Motion for a European Parliament resolution with 

recommendations to the Commision on Civil Law Rules on Robotics”. 31 
Mei 2016. Rapporteurs for the opinions by Mady Delvaux. 
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-
0005_EN.html#_section1. 

Robin Gomes, “Vatican conference on robotics and artificial intelligence”.  
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-
conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html, (access 
7.03.2023) 

Antonio Guterres dalam Megan Durising, https://time.com/6173422/world-
hunger-ukraine/, (access 18.05.2022) 

 
 

https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-universe/
https://christogenesis.org/understanding-the-christic-in-an-open-universe/
https://www.youtube.com/watch?v=jy5E8cLL1YQ
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.teilhard.org.uk/teilhard-de-chardin/the-man/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/evolution
https://www.britannica.com/topic/transhumanism
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/A-8-2017-0005_EN.html#_section1
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2019-05/vatican-conference-robotics-artificial-intelligence-pontifical-a.html
https://time.com/6173422/world-hunger-ukraine/
https://time.com/6173422/world-hunger-ukraine/

