
 

 
 
 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 p-ISSN 2302-5476 
e-ISSN 2579-3934 

 
This work is licensed under CC BY-SA 4.0 

W: http://e-journal.usd.ac.id/index.php/jt 
E: jurnal-teologi@usd.ac.id 

 

Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang 
Homoseksualitas dalam Dialog dengan 
Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern 

Frantiko Tambaa,1  
 
 
a Program Maguster Filsafat Keilahian-Fakultas Teologi Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta-Indonesia 
1 Email korespondensi: tfrantiko@gmail.com 

DOI:  10.24071/jt.v14i02.13433 

Submitted: 08-09-2025 | Accepted: 27-01-2026 | Published: 28-01-2026 

Abstrak  
Artikel ini mengulas secara kritis tentang doktrin Gereja Katolik mengenai 
homoseksualitas dalam dialog dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Berangkat 
dari kesadaran bahwa doktrin Gereja berkembang dalam sejarah, artikel ini mengkaji 
ketegangan antara formulasi moral tradisional dan temuan ilmiah mengenai orientasi 
seksual manusia. Metode penelitian yang digunakan adalah analisis historis-teologis 
dengan pendekatan interdisipliner, khususnya dialog dengan psikologi, biologi dan 
genetika, serta hermeneutika Magisterium Gereja. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
sebagian pendapat antropologis yang mendasari doktrin moral tradisional tidak lagi 
sepenuhnya sejalan dengan pengetahuan ilmiah yang terus berkembang, khususnya 
dalam memahami asal-usul orientasi seksual dan tanggung jawab moral subjek. Artikel 
ini mengusulkan penggunaan kerangka Development of Doctrine sebagai jalan teologis 
untuk mereformulasi bahasa dan pendekatan moral Gereja tanpa mengingkari 
kontinuitas iman. Dengan demikian, dialog antara doktrin dan ilmu pengetahuan tidak 
dipahami sebagai ancaman, melainkan sebagai peluang untuk menghadirkan ajaran 
Gereja yang lebih manusiawi, relasional, dan relevan secara pastoral. 
 

Kata Kunci:  
doktrin Gereja, homoseksualitas, perkembangan doktrin, teologi moral, ilmu 
pengetahuan modern.   

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://e-journal.usd.ac.id/index.php/jt
https://dx.doi.org/10.24071/jt.v13i02.6765


 

 

220 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

Contextualization of Church Doctrine on 
Homosexuality in Dialogue with 
Developments in Modern Science 

Abstract 
This article critically examines the Catholic Church’s doctrine on homosexuality in 
dialogue with developments in modern science. Starting from the awareness that 
Church doctrine unfolds within history, the article explores the tension between 
traditional moral formulations and contemporary scientific findings on human sexual 
orientation. The research employs a historical–theological analysis with an 
interdisciplinary approach, particularly engaging psychology, biology, and genetic, as 
well as a hermeneutical reading of the Church’s Magisterium. The study finds that some 
anthropological assumptions underlying traditional moral doctrine are no longer fully 
aligned with current scientific knowledge, especially in understanding the origins of 
sexual orientation and the moral responsibility of the subject. The article proposes the 
framework of the Development of Doctrine as a theological pathway for reformulating 
the Church’s moral language and approach without undermining the continuity of 
faith. In this way, dialogue between doctrine and science is not understood as a threat, 
but as an opportunity to present Church teaching that is more humane, relational, and 
pastorally relevant. 
 

Keywords:  
Church doctrine, homosexuality, development of doctrine, moral theology, modern 
science. 

 

PENDAHULUAN 

Homoseksualitas telah menjadi salah satu isu yang menantang refleksi 
teologis dan praksis pastoral Gereja Katolik pada masa kini. Kompleksitas 
tersebut tidak semata-mata bersumber dari sensitivitas moral yang 
menyertainya, melainkan terutama dari transformasi mendalam dalam 
cara manusia memahami seksualitasnya. Selama berabad-abad, refleksi 
moral Gereja dibangun di atas kerangka filsafat klasik dan horizon 
pengetahuan biologis pra-modern; namun pada masa kini, kerangka 
tersebut dihadapkan pada temuan ilmiah yang secara substansial 
memperluas pemahaman tentang orientasi seksual manusia. 



 

 
221 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Dalam ajaran resminya, Gereja Katolik secara konsisten menegaskan 

bahwa martabat manusia, termasuk mereka yang memiliki orientasi 
homoseksual, berakar pada kenyataan bahwa setiap pribadi diciptakan 
sebagai citra Allah (imago Dei). Bersamaan dengan afirmasi tersebut, 
Gereja juga mempertahankan ajaran bahwa tindakan homoseksual 
dipandang “bertentangan dengan hukum kodrati” dan oleh karena itu 
tidak dapat diterima secara moral.1 Ketegangan antara pengakuan akan 
martabat manusia dan penilaian moral negatif terhadap bentuk ekspresi 
seksual tertentu menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai koherensi 
teologis sekaligus daya guna pastoral ajaran tersebut. 

Dalam dua dekade terakhir, khususnya sejak tahun 2015, ilmu 
pengetahuan modern, melalui psikologi perkembangan, genetika, biologi 
evolusioner, dan neurosains, telah memberikan pemahaman baru tentang 
orientasi seksual. Temuan ilmiah kontemporer menunjukkan adanya 
konsensus luas bahwa orientasi seksual tidak dapat direduksi sebagai 
pilihan sadar, tidak termasuk dalam kategori gangguan psikologis, dan 
tidak dapat dipahami sebagai penyimpangan patologis.2 Keseluruhan 
temuan ini mengajukan tantangan serius terhadap asumsi-asumsi 
antropologis yang selama ini menopang penilaian moral Gereja, 
khususnya pandangan bahwa orientasi homoseksual merupakan 
kecenderungan yang secara objektif tidak teratur (objectively disordered 
inclination). 

Kondisi ini menghadapkan Gereja pada momen reflektif yang 
menentukan dalam sejarahnya: di satu sisi, Gereja dipanggil untuk setia 
pada depositum fidei; di sisi lain, Gereja tidak dapat mengabaikan realitas 
empiris tentang manusia yang diciptakan Allah. Tulisan ini berpijak pada 
keyakinan bahwa ketegangan tersebut tidak perlu dipahami dalam 
kerangka oposisi biner antara iman dan sains, melainkan dapat diolah 
melalui dialog kritis yang jujur dan bertanggung jawab secara teologis. 

Pertanyaan penelitian utama yang hendak dijawab adalah: Bagaimana 

doktrin Gereja tentang homoseksualitas dapat dikontekstualisasikan dalam 

dialog dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern tanpa kehilangan 

kontinuitas iman dan otoritas moralnya? Untuk menjawab pertanyaan ini, artikel 

ini menggunakan pendekatan historis-teologis dengan kerangka Development of 

Doctrine sebagaimana dikembangkan oleh John Henry Newman dan ditegaskan 

kembali dalam ajaran Konsili Vatikan II. Pendekatan ini memungkinkan 

                                                           
1  Katekismus Gereja Katolik, no. 2357. 
2  American Psychological Association, Guidelines for Psychological Practice with Sexual Minority 

Persons (Washington, DC: APA, 2015). 



 

 

222 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

pembacaan doktrin bukan sebagai sistem statis, melainkan sebagai tradisi hidup 

yang berkembang dalam sejarah di bawah bimbingan Roh Kudus. 

METODOLOGI DAN KERANGKA TEORETIS 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 
studi kepustakaan (library research). Analisis dilakukan terhadap berbagai 
sumber, termasuk teks magisterial Gereja, literatur teologi moral 
mutakhir, dan studi ilmiah lintas disiplin yang membahas seksualitas 
manusia. 

Pendekatan interdisipliner dipilih untuk mempertemukan refleksi 
teologis dengan temuan ilmiah, tanpa menundukkan salah satunya secara 
reduksionis. Ilmu pengetahuan digunakan untuk menjelaskan dimensi 
empiris manusia, sementara teologi tetap menjadi ruang refleksi tentang 
nilai, makna, dan orientasi etis kehidupan. 

Kerangka Teoretis: Development of Doctrine 

Konsep development of doctrine menjadi kerangka teoretis utama 
dalam artikel ini karena menawarkan jalan tengah yang konstruktif antara 
sikap konservatisme doktrinal yang membekukan ajaran Gereja dan 
relativisme teologis yang mudah menyesuaikan iman dengan tuntutan 
zaman. Kerangka ini berakar pada refleksi John Henry Newman dalam An 
Essay on the Development of Christian Doctrine, yang menunjukkan bahwa 
ajaran Kristen selalu bergerak dalam sejarah, namun tetap menjaga 
kesinambungan identitas imannya.3 

Menurut Newman, perkembangan doktrin tidak berarti perubahan 
substansi iman, melainkan pendalaman pemahaman terhadap wahyu 
yang tetap sama dalam situasi sejarah yang berbeda. Newman 
menggambarkan perkembangan doktrin melalui metafora pertumbuhan 
hidup, di mana ajaran Gereja berubah dalam ekspresi dan bentuk, namun 
tetap setia pada prinsip-prinsip dasarnya. Newman dengan tegas menolak 
pandangan yang memandang doktrin sebagai kumpulan proposisi statis 
yang tertutup terhadap pemahaman baru. 

                                                           
3  John Henry Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine (Notre 

Dame: University of Notre Dame Press, 2018), 27–45. 



 

 
223 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Newman menawarkan serangkaian tolok ukur untuk menilai 

keabsahan perkembangan doktrin, seperti kontinuitas prinsip dasar, 
kemampuan menyerap pengetahuan baru, serta kesetiaan pada arah iman 
Kristen sejak awal. Kriteria-kriteria ini penting secara metodologis karena 
memungkinkan evaluasi teologis yang kritis namun setia terhadap tradisi 
Gereja. Dalam kerangka ini, perubahan bahasa, penekanan, atau formulasi 
doktrin tidak dengan sendirinya dianggap sebagai penyimpangan, selama 
inti iman tetap terjaga. 

Konsili Vatikan II mengafirmasi secara eksplisit dinamika 
perkembangan doktrin ini. Dalam Dei Verbum, Gereja menyatakan bahwa 
pemahamannya tentang wahyu ilahi berkembang seiring permenungan, 
pengalaman rohani umat, dan pewartaan para gembala yang dibimbing 
oleh Roh Kudus.4 Dengan pernyataan ini, Gereja secara resmi mengakui 
bahwa pemahaman iman tidak bersifat final dalam setiap rumusan 
historisnya, melainkan selalu terbuka bagi pendalaman lebih lanjut di 
bawah bimbingan Roh Kudus. 

Dalam konteks moral, terutama dalam isu homoseksualitas, kerangka 
development of doctrine memberikan dasar teologis yang kuat untuk 
meninjau ulang asumsi-asumsi antropologis yang mendasari ajaran 
Gereja. Banyak rumusan moral mengenai seksualitas manusia lahir dalam 
konteks pengetahuan ilmiah yang terbatas dan paradigma antropologis 
tertentu. Dengan munculnya pemahaman baru tentang orientasi seksual 
dalam ilmu pengetahuan modern, Gereja dihadapkan pada kebutuhan 
untuk mengekspresikan ajaran moralnya secara lebih adil dan 
bertanggung jawab. Dengan demikian, reformulasi doktrin moral 
mengenai homoseksualitas tidak perlu dipahami sebagai pengingkaran 
terhadap tradisi atau otoritas magisterium. Sebaliknya, hal ini dapat 
dilihat sebagai proses teologis yang sah dan bahkan perlu, sejauh 
bertujuan untuk menjaga kesetiaan pada Injil dan martabat manusia. 
Kerangka Development of Doctrine memungkinkan Gereja untuk tetap 
setia pada inti imannya sekaligus relevan dalam dialog dengan realitas 
manusia kontemporer. 

                                                           
4  Dokumen Konsili Vatikan II, Dei Verbum (1965), no. 8. 



 

 

224 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

DOKTRIN GEREJA TENTANG HOMOSEKSUALITAS: LATAR 

HISTORIS DAN TEOLOGIS 

Akar Filosofis dan Antropologis 

Pemahaman moral Gereja tentang seksualitas berkembang dalam 
konteks sejarah tertentu, terutama melalui interaksinya dengan filsafat 
klasik dan kerangka hukum masyarakat kuno. Secara historis, pemikiran 
Yunani, terutama Aristotelianisme, serta hukum Romawi memberikan 
pengaruh besar dalam pembentukan antropologi moral Kristen awal. 
Tradisi ini menilai tindakan manusia berdasarkan kesesuaiannya dengan 
tujuan intrinsik yang diyakini melekat dalam struktur kodrati manusia. 

Dalam filsafat Aristoteles, alam dipahami sebagai suatu tatanan yang 
memiliki struktur dan tujuan yang jelas. Setiap makhluk memiliki fungsi 
dan tujuan intrinsik, dan kebaikan moral terletak pada aktualisasi tujuan 
tersebut secara tepat. Kerangka teleologis ini kemudian diintegrasikan ke 
dalam teologi Kristen melalui karya para teolog skolastik, terutama 
Thomas Aquinas. Dalam pemikiran Aquinas, hukum kodrat dipahami 
sebagai keterlibatan rasio manusia dalam hukum ilahi, sehingga manusia 
mampu mengenali arah dan tujuan alamiah dari tindakannya.5 

Dalam refleksi moralnya tentang seksualitas, Aquinas menegaskan 
bahwa prokreasi memiliki posisi sentral sebagai tujuan utama dari relasi 
seksual. Aktivitas seksual dinilai bermoral sejauh ia selaras dengan 
struktur biologis dan tujuan prokreatif tersebut. Oleh karena itu, tindakan 
seksual yang secara inheren tertutup terhadap kemungkinan prokreasi 
dipandang sebagai penyimpangan dari tatanan kodrati. Penilaian ini tidak 
hanya diterapkan pada homoseksualitas, tetapi juga pada praktik-praktik 
seksual lain seperti kontrasepsi dan masturbasi. 

Kerangka penilaian moral ini berkembang dalam konteks pengetahuan 
biologis dan antropologis yang sangat terbatas. Pemahaman tentang 
seksualitas pada masa itu lebih berfokus pada fungsi reproduktif, 
sementara aspek relasional dan identitas personal belum menjadi 
perhatian utama. Pemahaman tentang orientasi seksual sebagai dimensi 
psikologis yang menetap belum berkembang dalam konteks pemikiran 
tersebut, sehingga homoseksualitas dipahami terutama sebagai 
serangkaian tindakan, bukan sebagai ekspresi identitas atau kondisi 
eksistensial manusia. 

                                                           
5  Thomas Aquinas, Summa Theologiae, I–II, q. 94, a. 2. 



 

 
225 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Di samping filsafat klasik, hukum Romawi juga memainkan peran 

penting dalam membentuk cara Gereja awal menilai seksualitas, terutama 
melalui kategorisasi tindakan seksual berdasarkan norma sosial dan 
hukum publik. Homoseksualitas sering dikaitkan dengan praktik-praktik 
eksploitatif, seperti relasi kuasa yang tidak setara, yang semakin 
memperkuat penilaian moral negatif terhadapnya. Konteks sosial ini 
berkontribusi pada pembentukan penilaian teologis yang 
menyamaratakan berbagai bentuk relasi sesama jenis tanpa membedakan 
dimensi konsensualitas, komitmen, dan relasi personal. 

Oleh karena itu, penilaian moral Gereja pada masa awal tidak dapat 
dilepaskan dari kerangka filosofis dan antropologis zamannya, yang pada 
masa kini menuntut peninjauan ulang secara kritis. Pemahaman 
kontemporer tentang seksualitas sebagai bagian integral dari identitas 
manusia menantang reduksi seksualitas semata-mata pada fungsi biologis. 
Oleh karena itu, refleksi teologis masa kini dipanggil untuk membedakan 
antara prinsip iman yang bersifat abadi dan kerangka konseptual historis 
yang pernah digunakan untuk mengekspresikannya. 

Formulasi Magisterium Modern 

Pandangan moral yang berakar pada kerangka hukum kodrat skolastik 
tersebut kemudian diwariskan dan dilembagakan dalam dokumen-
dokumen Magisterium Gereja modern. Salah satu pernyataan magisterial 
yang paling berpengaruh adalah deklarasi Persona Humana (1975), yang 
menilai tindakan homoseksual sebagai intrinsik tidak teratur (intrinsece 
inordinata).6 Pernyataan ini menegaskan kontinuitas Gereja dengan 
tradisi teologi moral klasik, khususnya dalam penilaian moral yang 
berfokus pada keterarahan biologis tindakan seksual terhadap prokreasi. 

Katekismus Gereja Katolik kemudian mengulangi penilaian tersebut 
dalam artikel 2357–2359, dengan membedakan secara tegas antara 
orientasi homoseksual dan tindakan homoseksual. Di satu sisi, 
Katekismus menegaskan bahwa pribadi homoseksual harus diterima 
dengan hormat, belas kasih, dan kepekaan, serta menolak segala bentuk 
diskriminasi yang tidak adil.7 Di sisi lain, tindakan homoseksual tetap 
dinilai tidak sesuai dengan hukum kodrat, karena dipahami tertutup 
terhadap tujuan alamiah relasi seksual. Pola ajaran ini memperlihatkan 
ketegangan yang berkelanjutan antara afirmasi martabat pribadi dan 
penilaian normatif terhadap tindakan homoseksual. 
                                                           
6  Congregation for the Doctrine of the Faith, Persona Humana (1975), no. 8. 
7  Katekismus Gereja Katolik, No. 2357-2359. 



 

 

226 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

Sejumlah teolog moral masa kini mengkritisi bahwa istilah 
“ketidakteraturan objektif” tidak bersifat netral, melainkan 
mencerminkan asumsi metafisika skolastik tertentu. Istilah ini 
mengasumsikan suatu pemahaman tentang kodrat manusia yang 
terutama ditentukan oleh struktur biologis dan finalitas prokreatif, serta 
cenderung mengabaikan dimensi relasional, afektif, dan identitas personal 
dalam seksualitas manusia.8 Dalam kerangka antropologi modern, 
seksualitas dipahami bukan semata-mata sebagai fungsi biologis, 
melainkan sebagai aspek integral dari relasi interpersonal dan 
pembentukan diri manusia. 

Selain itu, kritik juga diarahkan pada implikasi pastoral dari 
penggunaan kategori tersebut. Meskipun dimaksudkan sebagai penilaian 
objektif atas tindakan, istilah “ketidakteraturan” kerap dialami secara 
subjektif oleh umat sebagai penilaian negatif terhadap diri mereka secara 
keseluruhan. Hal ini menimbulkan ketegangan antara ajaran normatif 
Gereja dan pengalaman konkret umat beriman, khususnya mereka yang 
memiliki orientasi homoseksual dan berupaya hidup setia dalam iman 
Kristen. 

Situasi ini menuntut suatu pendekatan teologis yang membaca 
kembali doktrin dalam konteks historis dan epistemologisnya. 
Pendekatan semacam ini tidak dimaksudkan untuk menolak magisterium, 
melainkan untuk menempatkan rumusan doktrinal dalam konteks 
historis dan epistemologisnya. Dengan demikian, Gereja dapat 
membedakan antara inti iman yang bersifat normatif dan ekspresi 
konseptual yang lahir dari keterbatasan pengetahuan pada suatu periode 
sejarah tertentu. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip development of 
doctrine, yang memandang reformulasi doktrin sebagai bagian dari 
kesetiaan kreatif terhadap tradisi hidup Gereja. 

PERKEMBANGAN DOKTRIN GEREJA: KERANGKA TEORITIS 

Doktrin Gereja sebagai Realitas Historis 

Doktrin Gereja Katolik merupakan perwujudan iman yang hidup dan 
berproses dalam sejarah, bukan kumpulan ajaran ahistoris yang terlepas 
dari dinamika zaman. Dengan memahami dirinya sebagai Ecclesia 

                                                           
8  Todd A. Salzman and Michael G. Lawler, The Sexual Person (Washington, DC: Georgetown 

University Press, 2021), 112–120. 



 

 
227 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
peregrinans, Gereja menyadari bahwa refleksi doktrinalnya berlangsung 
dalam dinamika sejarah, budaya, dan perkembangan pengetahuan 
manusia.9 

Perspektif historis ini menjadi krusial dalam diskursus tentang 
homoseksualitas, mengingat banyak rumusan doktrinal yang sering 
diperlakukan sebagai final sebenarnya lahir dari konteks sosial, filosofis, 
dan ilmiah tertentu. Dengan pendekatan historis-kritis, iman tidak 
dilemahkan, tetapi justru dipahami secara lebih jujur sebagai realitas yang 
diungkapkan dalam kondisi historis yang konkret.10 

Prinsip yang sama ditegaskan secara kuat oleh Konsili Vatikan II, yang 
menekankan tugas Gereja untuk membaca tanda-tanda zaman dan 
menafsirkannya dalam terang Injil (Gaudium et Spes, art. 4). Prinsip ini 
memberikan legitimasi teologis bagi upaya refleksi ulang doktrin dalam 
dialog dengan realitas kontemporer, termasuk perkembangan ilmu 
pengetahuan modern mengenai seksualitas manusia. 

Teori Development of Doctrine John Henry Newman 

Salah satu pendekatan teoretis yang paling signifikan dalam 
memahami dinamika doktrin Gereja berasal dari teori Development of 
Doctrine yang dikembangkan oleh John Henry Newman. Teori ini lahir 
dari keprihatinan Newman terhadap dua kecenderungan ekstrem dalam 
memahami tradisi Kristen. Di satu sisi, terdapat pandangan yang 
membekukan doktrin sebagai kumpulan proposisi statis yang tidak boleh 
disentuh oleh refleksi baru. Di sisi lain, terdapat relativisme teologis yang 
menganggap doktrin dapat diubah secara bebas sesuai tuntutan budaya 
dan zaman. Bagi Newman, kedua kecenderungan tersebut keliru karena 
mengabaikan fakta bahwa iman Kristen selalu dihayati dan dipahami 
dalam sejarah.11 

Menurut Newman, doktrin berkembang secara organik di dalam 
sejarah Gereja. Newman menggambarkan perkembangan doktrin sebagai 
proses pertumbuhan hidup, di mana ajaran berkembang dalam 
kompleksitas bentuknya tanpa kehilangan identitas dasarnya. Dengan 
kata lain, perkembangan doktrin tidak mengubah substansi iman, tetapi 
memperdalam dan memperjelas pemahamannya dalam situasi historis 

                                                           
9  Vatican II, Lumen Gentium, art. 8. 
10  Richard R. Gaillardetz, An Unfinished Council (Collegeville: Liturgical Press, 2015), 32–35. 
11  John Henry Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine (Notre Dame: 

University of Notre Dame Press, 2017), 27–30. 
 



 

 

228 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

yang baru. Dengan pendekatan ini, perubahan dalam ekspresi doktrinal 
dipahami bukan sebagai bentuk ketidaksetiaan, melainkan sebagai 
konsekuensi logis dari iman yang terus hidup dan berkembang. 

Newman mengusulkan sejumlah kriteria teologis untuk membedakan 
perkembangan doktrin yang sah dari penyimpangan ajaran. Di antara 
kriteria tersebut adalah kontinuitas prinsip, yakni kesetiaan terhadap 
prinsip iman yang mendasar; kemampuan asimilasi, yaitu keterbukaan 
Gereja untuk mengintegrasikan pengetahuan dan pengalaman baru; serta 
daya hidup yang berkelanjutan, yang tampak dalam kemampuan doktrin 
untuk tetap relevan dan bermakna bagi umat beriman lintas generasi.12 
Kriteria-kriteria ini menyediakan alat analitis yang penting untuk menilai 
apakah suatu perubahan doktrinal merupakan perkembangan yang sah 
atau justru penyimpangan dari tradisi. 

Dalam konteks homoseksualitas, teori Development of Doctrine 
memungkinkan Gereja untuk mengajukan pertanyaan-pertanyaan 
teologis yang mendasar tanpa harus mempertanyakan legitimasi 
magisterium itu sendiri. Pertanyaan seperti: apakah pemahaman doktrinal 
yang ada sungguh mencerminkan prinsip iman yang abadi tentang 
martabat manusia dan kasih Allah, ataukah sebagian formulasi moralnya 
merupakan hasil dari keterbatasan pengetahuan antropologis dan ilmiah 
pada masa tertentu? Pertanyaan ini tidak dimaksudkan untuk 
merelatifkan ajaran Gereja, melainkan untuk menempatkannya dalam 
horizon historis yang jujur. 

Pendekatan Newman membuka ruang bagi dialog kritis antara teologi, 
pengalaman umat beriman, dan perkembangan ilmu pengetahuan 
modern. Dialog ini memungkinkan Gereja untuk mempertahankan 
kesinambungan iman sekaligus melakukan pembaruan bahasa dan 
kategori moral yang lebih memadai. Dengan demikian, refleksi kritis atas 
doktrin homoseksualitas dapat dipahami sebagai bagian dari dinamika 
internal tradisi Gereja sendiri, bukan sebagai penolakan terhadap otoritas 
magisterium, melainkan sebagai usaha teologis yang bertanggung jawab 
untuk menafsirkan iman secara setia dan relevan di tengah dunia yang 
terus berubah. 

                                                           
12  Newman, Development of Doctrine, 171–175. 
 



 

 
229 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Magisterium, Moral Seksual, dan Otoritas Penafsiran 

Pembahasan mengenai homoseksualitas selalu berkaitan erat dengan 
peran magisterium sebagai otoritas pengajar dalam Gereja Katolik. Dalam 
tradisi Katolik, magisterium dipahami sebagai pelayanan terhadap 
kebenaran iman, bukan sebagai sumber wahyu baru. Dalam tradisi 
Katolik, pernyataan magisterium memiliki tingkat otoritas yang beragam 
dan tidak semuanya menuntut bentuk penerimaan yang identik. Richard 
R. Gaillardetz menekankan perlunya membedakan secara cermat berbagai 
tingkatan ajaran Gereja, khususnya dalam bidang moral, agar refleksi 
teologis tidak jatuh pada simplifikasi yang menyesatkan.13 

Secara teologis, ajaran Gereja dapat dibedakan antara ajaran definitif 
yang secara irreformable mengikat iman (misalnya dogma kristologis dan 
trinitaris) dan ajaran non-definitive yang bersifat historis, pastoral, dan 
terbuka terhadap pendalaman lebih lanjut. Banyak ajaran moral, termasuk 
dalam bidang etika seksual, berada dalam kategori kedua ini. Ajaran-
ajaran tersebut menuntut religious submission of intellect and will, tetapi 
secara prinsip tetap terbuka terhadap pengembangan dan koreksi seiring 
bertambahnya pemahaman Gereja tentang manusia dan dunia. 

Dalam konteks ini, ajaran moral Gereja mengenai homoseksualitas 
termasuk dalam wilayah non-definitive teaching. Rumusan-rumusan yang 
ada bukanlah hasil definisi dogmatis yang tidak dapat direvisi, melainkan 
refleksi moral yang sangat bergantung pada asumsi antropologis dan 
pengetahuan ilmiah pada masa tertentu. Oleh karena itu, keterbukaan 
terhadap pendalaman teologis tidak dapat secara otomatis dianggap 
sebagai penolakan terhadap magisterium. 

Dinamika perkembangan ajaran ini tampak secara nyata dalam revisi 
Katekismus Gereja Katolik mengenai hukuman mati pada tahun 2018. 
Gereja tidak mengubah prinsip dasar tentang martabat manusia, tetapi 
mereformulasi penilaian moralnya dalam terang pemahaman baru 
tentang hak asasi manusia, sistem peradilan modern, dan nilai kehidupan 
manusia.14 Kasus ini menunjukkan bahwa Gereja mampu mengakui 
keterbatasan formulasi moral sebelumnya dan melakukan penyesuaian 
doktrinal tanpa kehilangan kontinuitas iman. 

Oleh karena itu, isu homoseksualitas tidak tepat dipahami secara 
sederhana sebagai pilihan antara ketaatan atau pembangkangan terhadap 
Gereja. Pendekatan semacam itu justru mengaburkan kompleksitas 

                                                           
13  Gaillardetz, By What Authority? (Collegeville: Liturgical Press, 2018), 98–102. 
14  Congregation for the Doctrine of the Faith, Rescriptum ex Audientia SS.mi, 2018. 
 



 

 

230 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

teologis yang terlibat. Sebaliknya, isu ini perlu dipahami sebagai bagian 
dari proses teologis yang serius dan bertanggung jawab untuk 
membedakan antara inti iman yang normatif dan ekspresi historisnya yang 
kontekstual. Proses pembedaan ini merupakan bagian integral dari tradisi 
Gereja yang hidup dan mencerminkan kesetiaan yang matang terhadap 
magisterium, bukan penolakannya. 

DOKTRIN GEREJA TENTANG HOMOSEKSUALITAS DAN 

TANTANGAN ILMU PENGETAHUAN MODERN 

Rumusan Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

Ajaran Gereja Katolik tentang homoseksualitas dirumuskan secara 
sistematis terutama melalui berbagai dokumen magisterium yang 
diterbitkan setelah Konsili Vatikan II, khususnya Persona Humana (1975), 
Letter to the Bishops of the Catholic Church on the Pastoral Care of 
Homosexual Persons (1986), serta Katekismus Gereja Katolik (KGK art. 
2357–2359). Melalui dokumen-dokumen tersebut, Gereja menegaskan 
pembedaan yang jelas antara kecenderungan homoseksual sebagai 
orientasi dan tindakan homoseksual sebagai perilaku moral. Orientasi 
dipahami sebagai kecenderungan yang “secara objektif tidak teratur” 
(objective disorder),15 sementara tindakan homoseksual dinilai sebagai 
intrinsece inordinata, yakni tindakan yang secara hakiki tidak sesuai 
dengan tujuan moral seksualitas manusia sebagaimana dipahami dalam 
kerangka hukum kodrat. 

Pembedaan ini dimaksudkan untuk menjaga dua hal sekaligus: di satu 
sisi, mempertahankan ajaran tradisional Gereja tentang seksualitas yang 
berakar pada keterarahan relasi seksual pada persatuan suami-istri dan 
keterbukaan terhadap prokreasi; di sisi lain, menegaskan sikap pastoral 
yang menolak segala bentuk diskriminasi, kekerasan, atau penghinaan 
terhadap pribadi homoseksual. KGK secara eksplisit menegaskan bahwa 
orang-orang dengan kecenderungan homoseksual “harus diterima dengan 
hormat, belas kasih, dan kepekaan” (KGK 2358). Meski demikian, baik 
secara teologis maupun pastoral, pembedaan antara orientasi dan 
tindakan tersebut kerap menimbulkan persoalan konseptual dan praktis, 

                                                           
15  Catechism of the Catholic Church, no. 2357. 
 



 

 
231 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
karena tetap meletakkan orientasi homoseksual dalam kerangka 
kekurangan atau ketidakteraturan antropologis. 

Penting dicatat bahwa rumusan doktrinal tersebut lahir dalam konteks 
historis dan ilmiah tertentu. Pada dekade 1960–1970-an, homoseksualitas 
masih secara luas dipahami dalam psikologi dan psikiatri sebagai bentuk 
penyimpangan atau gangguan perkembangan psikoseksual. Kerangka 
pengetahuan inilah yang secara implisit memengaruhi bahasa teologis dan 
moral yang digunakan dalam dokumen-dokumen Gereja pada masa itu. 
Namun, sejak tahun 1973, Asosiasi Psikiatri Amerika secara resmi 
menghapus homoseksualitas dari Diagnostic and Statistical Manual of 
Mental Disorders (DSM), sebuah langkah yang kemudian diikuti oleh 
komunitas ilmiah internasional. Penelitian-penelitian lanjutan dalam 
bidang psikologi, biologi, genetika, dan neurosains semakin memperkuat 
pandangan bahwa orientasi seksual bukanlah pilihan moral yang 
disengaja, melainkan hasil interaksi kompleks antara faktor biologis, 
perkembangan, dan lingkungan. 

Perkembangan ilmiah ini menimbulkan tantangan serius bagi 
kerangka antropologis yang mendasari doktrin moral tradisional. Jika 
orientasi seksual tidak dipilih secara bebas dan sadar, maka muncul 
pertanyaan teologis mendasar mengenai bagaimana konsep tanggung 
jawab moral, kebebasan, dan keterarahan kodrati harus dipahami 
kembali.16 Di sinilah ketegangan antara rumusan doktrin dan temuan 
ilmiah menjadi locus utama persoalan teologis kontemporer: bukan 
semata-mata soal kesetiaan terhadap ajaran Gereja, melainkan soal 
kecukupan kategori-kategori teologis yang digunakan untuk memahami 
realitas manusia secara utuh. 

Dengan demikian, diskursus tentang homoseksualitas tidak dapat 
direduksi menjadi sekadar pengulangan norma atau penolakan terhadap 
ilmu pengetahuan modern. Ia menuntut dialog serius antara teologi 
moral, antropologi teologis, dan ilmu-ilmu empiris, agar ajaran Gereja 
sungguh mencerminkan kebenaran iman sekaligus kejujuran intelektual. 
Ketegangan ini justru dapat dipahami sebagai ruang kreatif bagi teologi 
untuk melakukan pendalaman, klarifikasi, dan, bila perlu, reformulasi, 
tanpa kehilangan kontinuitas dengan tradisi iman Gereja. 

                                                           
16  American Psychiatric Association, DSM-5-TR (Washington, DC: APA, 2022). 



 

 

232 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan tentang Orientasi Seksual 

Kajian ilmiah kontemporer menunjukkan bahwa orientasi seksual 
tidak dapat direduksi pada satu faktor tunggal, melainkan merupakan 
realitas yang kompleks dan multidimensional, melibatkan interaksi 
dinamis antara faktor biologis, psikologis, dan sosial. Pendekatan 
reduksionis yang memahami homoseksualitas semata-mata sebagai hasil 
dari kehendak bebas yang menyimpang atau pilihan moral yang keliru 
tidak lagi dapat dipertahankan secara ilmiah.17 Berbagai studi dalam 
bidang genetika, endokrinologi, dan neurobiologi mengindikasikan 
adanya korelasi antara struktur otak, paparan hormon prenatal, serta 
faktor genetik tertentu dengan pembentukan orientasi seksual. Temuan-
temuan ini tidak dimaksudkan untuk mereduksi manusia menjadi 
determinisme biologis, tetapi menegaskan bahwa orientasi seksual tidak 
muncul dari keputusan sadar yang sepenuhnya bebas dan dapat diubah 
sesuka hati. 

Lebih lanjut, kajian psikologi perkembangan dan psikologi klinis 
memperlihatkan bahwa orientasi seksual terbentuk sejak tahap awal 
kehidupan, sering kali sebelum individu memiliki kapasitas reflektif 
penuh atas pilihan moral, dan cenderung bersifat relatif stabil sepanjang 
hidup.18 Beragam studi menunjukkan bahwa usaha untuk mengubah 
orientasi seksual melalui pendekatan terapi reparatif tidak hanya gagal 
mencapai tujuan yang diharapkan, tetapi juga berisiko menimbulkan 
dampak psikologis yang merugikan. Konsensus ilmiah ini menantang 
asumsi moral tradisional yang mendasarkan penilaian etis 
homoseksualitas pada konsep tindakan bebas yang secara sadar dipilih 
dan secara moral dapat dihindari, sebagaimana berlaku dalam penilaian 
terhadap tindakan-tindakan moral lainnya. 

Dari sudut pandang teologi moral Katolik, temuan-temuan ilmiah 
tersebut menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai kecukupan 
kategori-kategori klasik yang digunakan dalam penilaian moral, 
khususnya konsep hukum kodrat (lex naturalis). Selama berabad-abad, 
hukum kodrat sering dipahami dalam kerangka teleologi biologis yang 
menekankan struktur dan fungsi alamiah tubuh, terutama dalam hal 
prokreasi. Namun, pendekatan ini berisiko menyederhanakan 

                                                           
17  Lisa Diamond, Sexual Fluidity (Cambridge: Harvard University Press, 2016), 45–60. 
18  APA, DSM-5-TR, 133–135. 



 

 
233 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
kompleksitas pengalaman manusia dan mengabaikan dimensi personal, 
relasional, serta historis dari eksistensi manusia. 

James F. Keenan menegaskan bahwa hukum kodrat tidak boleh 
dipahami sebagai skema biologis yang statis dan ahistoris, melainkan 
sebagai refleksi rasional atas pengalaman manusia konkret dalam terang 
martabat pribadi dan relasi etis.19 Dalam perspektif ini, hukum kodrat 
bukan sekadar daftar norma berbasis fungsi biologis, tetapi suatu 
dinamika moral yang menuntut kepekaan terhadap realitas hidup 
manusia sebagaimana dialami secara nyata. Dengan demikian, evaluasi 
moral terhadap homoseksualitas perlu mempertimbangkan secara serius 
kondisi subjek moral, struktur orientasi seksual yang tidak dipilih secara 
bebas, serta kualitas relasi yang dihayati, bukan hanya kesesuaian formal 
dengan finalitas biologis tertentu. 

Pendekatan ini tidak serta-merta meniadakan tradisi moral Gereja, 
tetapi mengundang pendalaman teologis yang lebih matang mengenai 
relasi antara kodrat, kebebasan, dan tanggung jawab moral. Dalam terang 
perkembangan ilmu pengetahuan modern, teologi moral dipanggil untuk 
membedakan secara lebih tajam antara unsur-unsur ajaran yang bersifat 
prinsipil dan permanen dengan formulasi normatif yang lahir dari 
keterbatasan pengetahuan antropologis pada suatu periode sejarah 
tertentu. 

Ketegangan antara Antropologi Teologis dan Antropologi Ilmiah 

Relasi yang tegang antara ajaran Gereja dan kemajuan ilmu 
pengetahuan telah lama menjadi bagian dari dinamika sejarah 
Kekristenan. Sepanjang perjalanan Gereja, relasi antara iman dan rasio 
kerap diwarnai oleh dinamika saling curiga, koreksi, dan pendalaman 
timbal balik. Kasus Galileo Galilei sering dijadikan contoh paradigmatik 
bagaimana keterlambatan dialog dengan ilmu pengetahuan dapat 
membawa konsekuensi teologis dan pastoral yang serius. Dalam peristiwa 
tersebut, persoalan utamanya bukan sekadar konflik antara Kitab Suci dan 
astronomi, melainkan kegagalan hermeneutis dalam membedakan antara 
inti iman dan kosmologi ilmiah yang bersifat sementara.20 Pengakuan 
Gereja di kemudian hari atas kekeliruan ini menunjukkan bahwa koreksi 

                                                           
19  James F. Keenan, A History of Catholic Moral Theology (New York: Paulist Press, 2020), 212–215. 
20  Massimo Pigliucci, Science and the Limits of Knowledge (Chicago: University of Chicago Press, 

2017), 88–90. 
 



 

 

234 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

doktrinal, atau setidaknya koreksi dalam cara merumuskan ajaran, dapat 
menjadi bagian dari kesetiaan yang lebih mendalam terhadap kebenaran. 

Dalam konteks homoseksualitas, risiko ketegangan serupa muncul 
ketika Gereja mempertahankan kategori-kategori moral tertentu tanpa 
secara memadai memperhitungkan perkembangan antropologi ilmiah dan 
pemahaman empiris tentang manusia. Ketika doktrin moral terus 
dirumuskan berdasarkan asumsi psikologis dan biologis yang sudah tidak 
lagi diakui oleh komunitas ilmiah, muncul bahaya bahwa ajaran tersebut 
dipersepsi bukan sebagai kabar pembebasan, melainkan sebagai beban 
normatif yang tidak berakar pada realitas hidup umat. Hal ini dapat 
melemahkan kredibilitas kesaksian Gereja, khususnya di mata generasi 
muda dan komunitas akademik. 

Pendekatan dialogis antara teologi dan ilmu pengetahuan tidak berarti 
Gereja menyerahkan otoritas magisteriumnya kepada sains atau 
menjadikan temuan ilmiah sebagai norma moral yang mutlak. Sebaliknya, 
dialog ini berangkat dari pengakuan bahwa kebenaran tentang manusia 
bersifat multidimensional dan tidak dapat direduksi pada satu disiplin 
pengetahuan saja. Ilmu pengetahuan menyediakan deskripsi empiris 
tentang bagaimana manusia hidup, berkembang, dan mengalami dirinya, 
sementara teologi merefleksikan makna terdalam dari pengalaman 
tersebut dalam terang wahyu ilahi. Keduanya bergerak pada tingkat 
epistemologis yang berbeda, namun saling membutuhkan. 

Dalam pemahaman Katolik, iman dan akal budi dipandang sebagai dua 
dimensi yang saling melengkapi dalam upaya manusia menuju pengenalan 
akan kebenaran. Oleh karena itu, dialog dengan ilmu pengetahuan justru 
dapat menjadi sarana pemurnian refleksi teologis, membantu Gereja 
membedakan antara prinsip iman yang bersifat normatif dan formulasi 
historis yang dapat dan perlu dikembangkan. Dalam isu homoseksualitas, 
pendekatan ini membuka kemungkinan bagi Gereja untuk meninjau 
kembali bahasa dan kategori moralnya, bukan dengan maksud 
menegasikan ajaran iman, melainkan untuk mengekspresikannya secara 
lebih setia terhadap martabat manusia sebagaimana dipahami secara lebih 
utuh pada zaman ini. 

Dengan demikian, ketegangan antara doktrin dan ilmu pengetahuan 
seharusnya tidak dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai undangan 
untuk pendalaman teologis yang lebih matang. Dialog yang terbuka dan 
reflektif memungkinkan Gereja untuk tetap setia pada perutusannya 
sebagai sakramen keselamatan di tengah perubahan sejarah, yang tidak 



 

 
235 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
hanya menjaga kemurnian iman, tetapi juga mampu berbicara secara 
bermakna kepada dunia dan manusia konkret dalam konteks sejarah yang 
terus berubah. 

ANALISIS KRITIS DAN KEMUNGKINAN REFORMULASI DOKTRIN 

Telaah kritis atas doktrin Gereja tentang homoseksualitas tidak cukup 
jika hanya berhenti pada reproduksi rumusan normatif yang telah mapan, 
melainkan perlu menelaah dasar antropologis, moral, dan epistemologis 
yang menopangnya. Penggunaan istilah intrinsece inordinata dalam 
dokumen-dokumen magisterium menimbulkan problem teologis yang 
tidak dapat diabaikan ketika dipahami terlepas dari konteks 
perkembangan ilmu pengetahuan dan pengalaman konkret umat 
beriman.21 Dari sudut pandang teologi moral, setiap penilaian etis selalu 
bergantung pada cara subjek manusia dipahami. Ketika pemahaman 
tentang subjek manusia bersifat keliru atau reduktif, penilaian moral yang 
dihasilkan berisiko kehilangan keadilan. Dalam hal homoseksualitas, 
pemahaman antropologis yang dominan pada abad ke-20 awal, yang 
melihat orientasi homoseksual sebagai penyimpangan, telah ditinggalkan 
oleh konsensus ilmiah modern. Karena itu, dasar epistemologis yang 
menopang ajaran tersebut layak untuk ditinjau kembali secara kritis. 

Evaluasi ini bukanlah bentuk relativisme doktrinal, melainkan praktik 
teologi yang bertanggung jawab, sebagaimana ditegaskan oleh Konsili 
Vatikan II bahwa iman Gereja harus terus menerus dimurnikan dalam 
dialog dengan realitas manusia.22 

Konsep hukum kodrat merupakan salah satu fondasi utama yang 
digunakan Gereja dalam merumuskan penilaian moral atas 
homoseksualitas. Namun, Pendekatan terhadap hukum kodrat yang 
menekankan aspek biologis secara sempit telah menjadi sasaran kritik 
signifikan dalam teologi moral kontemporer. Salzman dan Lawler 
menegaskan bahwa hukum kodrat tidak dapat dilepaskan dari dimensi 
relasional, personal, dan historis manusia. 

Apabila hukum kodrat dipahami sebagai proses dinamis dalam 
mengupayakan kebaikan manusia secara menyeluruh, maka relasi kasih 
yang setia, bertanggung jawab, dan saling membangun, termasuk dalam 
relasi sesama jenis, tidak dapat begitu saja dikesampingkan. Pendekatan 
ini menuntut Gereja untuk menilai moralitas relasi bukan semata-mata 
dari struktur biologisnya, tetapi dari kualitas relasional dan etisnya. 
                                                           
21  James F. Keenan, A History of Catholic Moral Theology (New York: Paulist Press, 2020), 218–220. 
22  Vatican II, Gaudium et Spes, art.  



 

 

236 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

Dengan demikian, upaya reformulasi doktrin tidak berarti meniadakan 
prinsip hukum kodrat itu sendiri, melainkan penafsiran ulang yang lebih 
setia pada tujuan aslinya: martabat dan kesejahteraan manusia. 

Reformulasi Doktrin sebagai Kesetiaan Kreatif 

Dilihat melalui kerangka Development of Doctrine, reformulasi doktrin 
tidak dapat dimaknai sebagai pengingkaran terhadap tradisi Gereja, 
melainkan sebagai ekspresi kesetiaan kreatif terhadap Injil yang hidup. 
Newman menegaskan bahwa justru melalui proses perkembangan inilah 
Gereja menjaga kontinuitas iman di tengah perubahan sejarah. 
Reformulasi tidak berarti membatalkan ajaran sebelumnya, melainkan 
menafsirkan kembali maknanya agar tetap komunikatif dan bermakna 
bagi manusia pada zaman yang berbeda. Prinsip ini telah terwujud secara 
nyata dalam sejarah Gereja, terutama dalam respons terhadap isu-isu 
moral besar seperti perbudakan, kebebasan beragama, dan hukuman 
mati.23 Dalam kasus-kasus tersebut, Gereja secara bertahap merevisi 
bahasa, asumsi antropologis, dan kerangka normatifnya seiring dengan 
pendalaman pemahaman tentang martabat manusia. 

Perubahan doktrinal semacam itu jarang terjadi secara tiba-tiba 
melalui deklarasi normatif yang radikal. Sejarah menunjukkan bahwa 
pembaruan moral dalam Gereja kerap diawali oleh perubahan bahasa 
teologis dan orientasi pastoral. Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai 
sarana komunikasi, tetapi juga mencerminkan kerangka teologis yang 
mendasarinya. Ketika istilah-istilah tertentu membawa konotasi negatif 
atau stigmatis, penggunaan bahasa tersebut berpotensi mengaburkan 
pesan Injil tentang kasih dan keselamatan. Dalam konteks 
homoseksualitas, istilah “ketidakteraturan objektif” kerap ditangkap 
secara moralistik dan esensialis oleh umat beriman, sehingga berisiko 
mereduksi pribadi homoseksual pada kategori moral tertentu, bukan 
sebagai subjek bermartabat yang hidup dalam relasi dengan Allah. 

Oleh karena itu, proses reformulasi doktrin dapat diawali melalui 
evaluasi kritis atas bahasa teologis yang digunakan, tanpa harus segera 
menetapkan norma moral baru. Penghapusan atau reinterpretasi istilah-
istilah yang secara inheren stigmatis merupakan langkah penting untuk 
menciptakan ruang dialog yang lebih inklusif dan pastoral. Bersamaan 

                                                           
23  Todd A. Salzman and Michael G. Lawler, The Sexual Person (Washington, DC: Georgetown 

University Press, 2018), 89–94 



 

 
237 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
dengan itu, pengakuan eksplisit bahwa orientasi homoseksual bukanlah 
penyimpangan moral, melainkan bagian dari kondisi eksistensial 
seseorang yang tidak dipilih secara bebas, akan menandai pergeseran 
antropologis yang signifikan dalam refleksi teologi moral Katolik. 

Lebih jauh, perubahan kerangka antropologis ini memungkinkan 
Gereja untuk menilai pengalaman hidup umat homoseksual secara lebih 
adil dan komprehensif. Alih-alih memulai refleksi moral dari abstraksi 
hukum kodrat yang bersifat biologis, Gereja dapat menempatkan relasi 
kasih, tanggung jawab moral, dan kesetiaan dalam terang martabat pribadi 
sebagai titik tolak etis. Pendekatan ini sejalan dengan dinamika 
development of doctrine, karena tetap mempertahankan prinsip dasar 
iman, yakni bahwa manusia diciptakan menurut gambar Allah dan 
dipanggil untuk hidup dalam kasih, sambil mengembangkan cara baru 
untuk mengekspresikan prinsip tersebut dalam konteks antropologi 
modern. 

Langkah-langkah reformulasi tersebut tentu tidak langsung 
menuntaskan seluruh kompleksitas persoalan teologis yang ada, secara 
khusus yang terkait dengan homoseksualitas. Namun, langkah-langkah 
tersebut membuka jalan bagi pendalaman lebih lanjut yang bersifat 
sinodal dan dialogis, di mana pengalaman umat, refleksi teologis, dan 
bimbingan magisterium dapat saling memperkaya. Dengan demikian, 
Gereja dapat tetap setia pada ajaran dasarnya tentang kasih dan martabat 
manusia, sekaligus menghadirkan kesaksian iman yang relevan, kredibel, 
dan penuh belas kasih dalam konteks dunia modern yang terus berubah. 

IMPLIKASI PASTORAL  

Dampak pastoral dari upaya reformulasi doktrin Gereja mengenai 
homoseksualitas bersifat luas dan secara langsung menyentuh realitas 
hidup konkret umat beriman. Sejumlah studi pastoral serta kesaksian 
pribadi mengungkapkan bahwa banyak umat Katolik dengan orientasi 
homoseksual mengalami keterasingan yang berlangsung lama di dalam 
komunitas Gereja. Pengalaman tidak diakui, rasa bersalah yang bersifat 
destruktif, serta pergulatan internal antara iman dan identitas diri kerap 
mendorong mereka menjauh dari kehidupan sakramental Gereja, bahkan 
meninggalkan Gereja sama sekali.24 Kondisi tersebut tidak hanya 
memengaruhi individu yang mengalaminya, tetapi juga berimplikasi pada 
melemahnya kesaksian Gereja sebagai komunitas iman. 

                                                           
24  James Martin, Building a Bridge (New York: HarperOne, 2017), 53–60. 



 

 

238 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

Dalam konteks ini, pendekatan pastoral yang terbatas pada kerangka 
normatif dan legalistik terbukti tidak mampu menjawab kompleksitas 
realitas tersebut. Paus Fransiskus, terutama melalui Amoris Laetitia, 
menekankan bahwa misi Gereja tidak dimulai dari penyampaian penilaian 
moral yang bersifat abstrak, melainkan menemani, membedakan, dan 
mengintegrasikan setiap orang dalam terang Injil.25 Pendekatan tersebut 
menunjukkan adanya perubahan orientasi pastoral yang penting dalam 
kehidupan Gereja: dari model pengajaran satu arah menuju proses dialogis 
yang menghormati perjalanan iman masing-masing pribadi. 
Pendampingan pastoral dalam kerangka ini tidak dipahami sebagai 
bentuk toleransi yang pasif, melainkan sebagai keterlibatan aktif yang 
penuh empati dalam realitas hidup umat. 

Pendekatan dialogis tersebut menuntut pemilihan bahasa pastoral 
yang bersifat menyembuhkan, bukan yang menimbulkan luka baru. 
Penggunaan bahasa teologis yang stigmatis atau menyederhanakan 
pengalaman manusia berisiko memperdalam luka batin umat dan 
menutup kemungkinan pertumbuhan rohani. Sebaliknya, bahasa yang 
mengakui martabat pribadi dan kompleksitas situasi hidup membuka 
ruang bagi pengalaman rahmat dan pertobatan yang autentik. 
Pengalaman iman umat, termasuk umat homoseksual, dapat dilihat 
sebagai locus theologicus, yakni ruang konkret tempat refleksi teologis 
menemukan pijakannya. Pengakuan atas pengalaman iman tersebut tidak 
berarti meniadakan fungsi magisterium Gereja, tetapi memperkaya 
refleksi teologis melalui dialog dengan realitas hidup umat Allah. 

Lebih jauh, implikasi pastoral dari reformulasi doktrin juga berkaitan 
dengan visi Gereja sebagai ecclesia in via, Gereja yang sedang berjalan dan 
belajar di tengah sejarah. Pendampingan pastoral terhadap umat 
homoseksual menjadi ujian konkret bagi komitmen Gereja terhadap 
inklusivitas Injil. Ketika Gereja mampu hadir sebagai ruang aman bagi 
umat yang mengalami marginalisasi, Gereja tidak hanya meneguhkan 
iman mereka, tetapi juga memperdalam pemahamannya sendiri tentang 
kasih Allah yang tanpa syarat. Dengan demikian, reformulasi doktrin dan 
pembaruan pastoral tidak berada dalam hubungan yang saling 
bertentangan, melainkan saling menopang dalam perutusan Gereja untuk 
mewartakan Injil kehidupan dan harapan bagi semua orang. 

                                                           
25  Francis, Amoris Laetitia (Vatican City: Libreria Editrice Vaticana, 2016), art. 250 



 

 
239 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Gereja sebagai Komunitas Pembelajaran 

Konsep Gereja sebagai komunitas pembelajar menantang pandangan 
yang terlalu menyempitkan peran Gereja semata-mata sebagai otoritas 
pengajar. Dalam tradisi Katolik, memang benar bahwa Gereja memiliki 
tugas magisterial untuk mengajar dan menjaga kemurnian iman. Namun, 
tugas ini tidak berdiri terpisah dari dimensi pembelajaran yang 
berkelanjutan. Gereja menjalankan tugas mengajarnya justru karena ia 
sendiri berada dalam proses pembelajaran yang berkelanjutan di 
sepanjang sejarah dan menafsirkan tanda-tanda zaman (signa temporum) 
dalam terang Injil. Kesadaran ini menempatkan Gereja dalam sikap 
kerendahan hati di hadapan misteri manusia dan kompleksitas ciptaan 
Allah, termasuk dalam memahami realitas homoseksualitas. 

Dialog dengan ilmu pengetahuan modern mengenai homoseksualitas 
dapat dipandang sebagai ekspresi konkret dari proses belajar Gereja. Ilmu 
pengetahuan tidak menawarkan kebenaran teologis, tetapi menyediakan 
pemahaman empiris yang semakin mendalam tentang kondisi manusia, 
struktur psikologis, dan dinamika relasional. Ketika Gereja membuka diri 
terhadap dialog ini, Gereja tidak sedang merelatifkan iman, melainkan 
memperluas horizon refleksi teologisnya agar semakin selaras dengan 
realitas hidup umat. Dalam perspektif ini, belajar dari ilmu pengetahuan 
menjadi bagian dari tanggung jawab pastoral dan intelektual Gereja untuk 
mewartakan Injil secara kredibel dan bermakna. 

Pendekatan ini sejalan dengan visi eklesiologis Gereja sebagai 
communio, yakni persekutuan umat Allah yang dipersatukan oleh Roh 
Kudus dalam pencarian kebenaran. Kebenaran iman tidak dimiliki secara 
eksklusif oleh satu kelompok atau otoritas tertentu, melainkan digumuli 
bersama melalui dialog antara magisterium, teolog, ilmuwan, dan 
pengalaman konkret umat beriman. Dalam kerangka communio, 
perbedaan pandangan dan ketegangan intelektual tidak harus dipandang 
sebagai ancaman terhadap kesatuan Gereja, melainkan sebagai dinamika 
yang dapat memperkaya pemahaman bersama akan misteri iman. 

Dengan demikian, ketegangan antara doktrin dan ilmu pengetahuan 
tidak perlu dipahami dalam kerangka konflik zero-sum, di mana 
kemenangan satu pihak berarti kekalahan pihak lain. Sebaliknya, 
ketegangan tersebut justru dapat dipahami sebagai ruang kreatif yang 
memungkinkan pertumbuhan iman dan pendalaman teologi. Ketika 
Gereja berani belajar dari dialog yang jujur dan kritis, Gereja justru 
memperlihatkan kesetiaannya pada Roh Kudus yang terus 
membimbingnya menuju seluruh kebenaran. Dalam konteks 



 

 

240 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

homoseksualitas, sikap sebagai komunitas pembelajar membuka 
kemungkinan bagi Gereja untuk merumuskan kembali ajaran dan praktik 
pastoralnya secara lebih manusiawi, tanpa kehilangan orientasi 
fundamentalnya pada kasih dan keselamatan. 

KESIMPULAN 

Artikel ini memperlihatkan bahwa ajaran Gereja Katolik mengenai 
homoseksualitas berada dalam ketegangan yang tidak sederhana antara 
kesetiaan pada tradisi iman dan tuntutan kontekstualisasi seiring dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Ketegangan tersebut tidak 
dapat disederhanakan ke dalam oposisi biner antara ortodoksi dan 
penyimpangan. Sebaliknya, ketegangan ini perlu dipahami sebagai 
dinamika teologis yang melekat pada perjalanan historis Gereja. Melalui 
telaah historis dan teologis, artikel ini menegaskan bahwa Rumusan ajaran 
moral tentang homoseksualitas terbentuk dalam konteks antropologis dan 
ilmiah tertentu yang bersifat historis. 

Dengan mengacu pada kerangka development of doctrine yang 
dikembangkan oleh John Henry Newman, dapat disimpulkan perubahan 
dalam bahasa teologis, pendekatan pastoral, dan asumsi antropologis 
tidak dapat dipahami sebagai pengingkaran terhadap iman Gereja, 
melainkan bagian dari kesetiaan kreatif terhadap Injil yang hidup. 
Pengalaman historis Gereja menunjukkan bahwa reformulasi ajaran moral 
pernah terjadi dalam berbagai konteks penting, seperti perbudakan, 
kebebasan beragama, dan hukuman mati, ketika pemahaman yang lebih 
mendalam tentang martabat manusia menuntut ekspresi iman yang 
diperbarui. Dalam kerangka yang sama, ajaran mengenai homoseksualitas 
patut dipertimbangkan dalam proses refleksi dan pendalaman yang 
sejenis.  

Dialog kritis dengan ilmu pengetahuan kontemporer menunjukkan 
bahwa orientasi seksual tidak dapat dipahami sebagai hasil pilihan moral 
yang disengaja, melainkan bagian dari struktur eksistensial manusia yang 
kompleks dan relatif stabil. Temuan-temuan tersebut menantang asumsi-
asumsi moral tradisional yang selama ini digunakan yang mendasarkan 
penilaian etis pada konsep kehendak bebas yang sepenuhnya dapat 
diubah. Oleh karena itu, teologi moral Katolik dengan demikian dipanggil 
untuk menafsirkan kembali konsep hukum kodrat secara lebih personalis 
dan historis, dengan menempatkan pengalaman manusia konkret sebagai 
locus refleksi teologis yang legitim. 



 

 
241 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 
Artikel ini juga menegaskan bahwa otoritas magisterium harus 

dipahami secara bertingkat dan dinamis. Banyak ajaran moral seksual 
berada dalam wilayah non-definitive teaching yang secara teologis terbuka 
bagi pendalaman lebih lanjut. Reformulasi doktrin tentang 
homoseksualitas tidak harus dimulai dengan pernyataan normatif baru, 
melainkan dapat diawali melalui pembaruan bahasa teologis, pendekatan 
pastoral yang lebih empatik, dan pengakuan eksplisit atas martabat penuh 
umat dengan orientasi homoseksual sebagai bagian dari Tubuh Kristus. 

Implikasi pastoral dari pendekatan ini sangat signifikan. 
Pendampingan yang dialogis dan penuh belas kasih, sebagaimana 
ditekankan oleh Paus Fransiskus, memungkinkan Gereja untuk hadir 
sebagai ruang penyembuhan, bukan sumber luka. Dengan mengakui 
pengalaman iman umat sebagai locus theologicus, Gereja tidak kehilangan 
integritas ajarannya, melainkan memperdalam kesaksiannya tentang 
Allah yang setia menyertai manusia dalam kompleksitas hidup mereka. 

Akhirnya, artikel ini mengusulkan pemahaman Gereja sebagai 
komunitas pembelajar yang rendah hati, yang berani berdialog dengan 
ilmu pengetahuan dan pengalaman manusia demi pencarian kebenaran 
yang lebih utuh. Dalam kerangka ini, ketegangan antara doktrin dan ilmu 
pengetahuan tidak perlu dipandang sebagai ancaman, melainkan sebagai 
undangan Roh Kudus untuk pertumbuhan iman. Tantangan Gereja ke 
depan bukanlah memilih antara doktrin dan kemanusiaan, melainkan 
menemukan cara bagaimana keduanya dapat saling menerangi, sehingga 
Gereja mampu menghadirkan wajah Allah yang inklusif, adil, dan penuh 
belas kasih tanpa kehilangan kesetiaan pada Injil. 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

American Psychiatric Association. DSM-5-TR: Diagnostic and Statistical Manual 
of Mental Disorders. 5th ed., text rev. Washington, DC: American 
Psychiatric Publishing, 2022. 

Diamond, Lisa M. Sexual Fluidity: Understanding Women’s Love and Desire. 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2016. 

Francis. Amoris Laetitia: Post-Synodal Apostolic Exhortation on Love in the 
Family. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana, 2016. 

Gaillardetz, Richard R. An Unfinished Council: Vatican II, Pope Francis, and the 
Renewal of Catholicism. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2015. 



 

 

242 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242 

 

———. By What Authority? A Primer on Scripture, the Magisterium, and the Sense 
of the Faithful. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2018. 

Keenan, James F. A History of Catholic Moral Theology in the Twentieth Century: 
From Confessing Sins to Liberating Consciences. New York: Paulist Press, 
2020. 

Martin, James. Building a Bridge: How the Catholic Church and the LGBT 
Community Can Enter into a Relationship of Respect, Compassion, and 
Sensitivity. New York: HarperOne, 2017. 

Newman, John Henry. An Essay on the Development of Christian Doctrine. 
Reprint, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 2017. 

Pigliucci, Massimo. Science and the Limits of Knowledge: The Problem of 
Scientism. Chicago: University of Chicago Press, 2017. 

Salzman, Todd A., and Michael G. Lawler. The Sexual Person: Toward a Renewed 
Catholic Anthropology. Washington, DC: Georgetown University Press, 
2018. 

Second Vatican Council. Gaudium et Spes. Pastoral Constitution on the Church 
in the Modern World. Vatican City, 1965. 

———. Lumen Gentium. Dogmatic Constitution on the Church. Vatican City, 
1964. 

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Rescriptum ex Audientia 
SS.mi: Modification of the Catechism of the Catholic Church on the Death 
Penalty. Vatican City, 2018. 

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Letter to the Bishops of the 
Catholic Church on the Pastoral Care of Homosexual Persons. Vatican 
City, 1986. 

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Persona Humana: 
Declaration on Certain Questions Concerning Sexual Ethics. Vatican City, 
1975. 



 

 

 


