p-ISSN 2302-5476 JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242
e-ISSN 2579-3934

Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang
Homoseksualitas dalam Dialog dengan
Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern

Frantiko Tamba®*

@ Program Maguster Filsafat Keilahian-Fakultas Teologi Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta-Indonesia
' Email korespondensi: tfrantiko@gmail.com

DOI: 10.24071/jt.v14i02.13433

Submitted: 08-09-2025 | Accepted: 27-01-2026 | Published: 28-01-2026

Abstrak

Artikel ini mengulas secara kritis tentang doktrin Gereja Katolik mengenai
homoseksualitas dalam dialog dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Berangkat
dari kesadaran bahwa doktrin Gereja berkembang dalam sejarah, artikel ini mengkaji
ketegangan antara formulasi moral tradisional dan temuan ilmiah mengenai orientasi
seksual manusia. Metode penelitian yang digunakan adalah analisis historis-teologis
dengan pendekatan interdisipliner, khususnya dialog dengan psikologi, biologi dan
genetika, serta hermeneutika Magisterium Gereja. Hasil kajian menunjukkan bahwa
sebagian pendapat antropologis yang mendasari doktrin moral tradisional tidak lagi
sepenuhnya sejalan dengan pengetahuan ilmiah yang terus berkembang, khususnya
dalam memahami asal-usul orientasi seksual dan tanggung jawab moral subjek. Artikel
ini mengusulkan penggunaan kerangka Development of Doctrine sebagai jalan teologis
untuk mereformulasi bahasa dan pendekatan moral Gereja tanpa mengingkari
kontinuitas iman. Dengan demikian, dialog antara doktrin dan ilmu pengetahuan tidak
dipahami sebagai ancaman, melainkan sebagai peluang untuk menghadirkan ajaran
Gereja yang lebih manusiawi, relasional, dan relevan secara pastoral.

Kata Kunci:
doktrin Gereja, homoseksualitas, perkembangan doktrin, teologi moral, ilmu
pengetahuan modern.

(ec W: http://e-journal.usd.ac.id/index.php/jt
This work is licensed under CC BY-SA 4.0 E: jurnal-teologi@usd.ac.id


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://e-journal.usd.ac.id/index.php/jt
https://dx.doi.org/10.24071/jt.v13i02.6765

JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Contextualization of Church Doctrine on
Homosexuality in Dialogue with
Developments in Modern Science

Abstract

This article critically examines the Catholic Church’s doctrine on homosexuality in
dialogue with developments in modern science. Starting from the awareness that
Church doctrine unfolds within history, the article explores the tension between
traditional moral formulations and contemporary scientific findings on human sexual
orientation. The research employs a historical-theological analysis with an
interdisciplinary approach, particularly engaging psychology, biology, and genetic, as
well as a hermeneutical reading of the Church’s Magisterium. The study finds that some
anthropological assumptions underlying traditional moral doctrine are no longer fully
aligned with current scientific knowledge, especially in understanding the origins of
sexual orientation and the moral responsibility of the subject. The article proposes the
framework of the Development of Doctrine as a theological pathway for reformulating
the Church’s moral language and approach without undermining the continuity of
faith. In this way, dialogue between doctrine and science is not understood as a threat,
but as an opportunity to present Church teaching that is more humane, relational, and
pastorally relevant.

Keywords:
Church doctrine, homosexuality, development of doctrine, moral theology, modern
science.

PENDAHULUAN

Homoseksualitas telah menjadi salah satu isu yang menantang refleksi
teologis dan praksis pastoral Gereja Katolik pada masa kini. Kompleksitas
tersebut tidak semata-mata bersumber dari sensitivitas moral yang
menyertainya, melainkan terutama dari transformasi mendalam dalam
cara manusia memahami seksualitasnya. Selama berabad-abad, refleksi
moral Gereja dibangun di atas kerangka filsafat klasik dan horizon
pengetahuan biologis pra-modern; namun pada masa kini, kerangka
tersebut dihadapkan pada temuan ilmiah yang secara substansial
memperluas pemahaman tentang orientasi seksual manusia.

220 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Dalam ajaran resminya, Gereja Katolik secara konsisten menegaskan
bahwa martabat manusia, termasuk mereka yang memiliki orientasi
homoseksual, berakar pada kenyataan bahwa setiap pribadi diciptakan
sebagai citra Allah (imago Dei). Bersamaan dengan afirmasi tersebut,
Gereja juga mempertahankan ajaran bahwa tindakan homoseksual
dipandang “bertentangan dengan hukum kodrati” dan oleh karena itu
tidak dapat diterima secara moral.! Ketegangan antara pengakuan akan
martabat manusia dan penilaian moral negatif terhadap bentuk ekspresi
seksual tertentu menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai koherensi
teologis sekaligus daya guna pastoral ajaran tersebut.

Dalam dua dekade terakhir, khususnya sejak tahun 2015, ilmu
pengetahuan modern, melalui psikologi perkembangan, genetika, biologi
evolusioner, dan neurosains, telah memberikan pemahaman baru tentang
orientasi seksual. Temuan ilmiah kontemporer menunjukkan adanya
konsensus luas bahwa orientasi seksual tidak dapat direduksi sebagai
pilihan sadar, tidak termasuk dalam kategori gangguan psikologis, dan
tidak dapat dipahami sebagai penyimpangan patologis.> Keseluruhan
temuan ini mengajukan tantangan serius terhadap asumsi-asumsi
antropologis yang selama ini menopang penilaian moral Gereja,
khususnya pandangan bahwa orientasi homoseksual merupakan
kecenderungan yang secara objektif tidak teratur (objectively disordered
inclination).

Kondisi ini menghadapkan Gereja pada momen reflektif yang
menentukan dalam sejarahnya: di satu sisi, Gereja dipanggil untuk setia
pada depositum fidei; di sisi lain, Gereja tidak dapat mengabaikan realitas
empiris tentang manusia yang diciptakan Allah. Tulisan ini berpijak pada
keyakinan bahwa ketegangan tersebut tidak perlu dipahami dalam
kerangka oposisi biner antara iman dan sains, melainkan dapat diolah
melalui dialog kritis yang jujur dan bertanggung jawab secara teologis.

Pertanyaan penelitian utama yang hendak dijawab adalah: Bagaimana
doktrin Gereja tentang homoseksualitas dapat dikontekstualisasikan dalam
dialog dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern tanpa kehilangan
kontinuitas iman dan otoritas moralnya? Untuk menjawab pertanyaan ini, artikel
ini menggunakan pendekatan historis-teologis dengan kerangka Development of
Doctrine sebagaimana dikembangkan oleh John Henry Newman dan ditegaskan
kembali dalam ajaran Konsili Vatikan II. Pendekatan ini memungkinkan

Katekismus Gereja Katolik, no. 2357.
American Psychological Association, Guidelines for Psychological Practice with Sexual Minority
Persons (Washington, DC: APA, 2015).

2

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 221



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

pembacaan doktrin bukan sebagai sistem statis, melainkan sebagai tradisi hidup
yang berkembang dalam sejarah di bawah bimbingan Roh Kudus.

METODOLOGI DAN KERANGKA TEORETIS

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
studi kepustakaan (library research). Analisis dilakukan terhadap berbagai
sumber, termasuk teks magisterial Gereja, literatur teologi moral
mutakhir, dan studi ilmiah lintas disiplin yang membahas seksualitas
manusia.

Pendekatan interdisipliner dipilih untuk mempertemukan refleksi
teologis dengan temuan ilmiah, tanpa menundukkan salah satunya secara
reduksionis. [lmu pengetahuan digunakan untuk menjelaskan dimensi
empiris manusia, sementara teologi tetap menjadi ruang refleksi tentang
nilai, makna, dan orientasi etis kehidupan.

Kerangka Teoretis: Development of Doctrine

Konsep development of doctrine menjadi kerangka teoretis utama
dalam artikel ini karena menawarkan jalan tengah yang konstruktif antara
sikap konservatisme doktrinal yang membekukan ajaran Gereja dan
relativisme teologis yang mudah menyesuaikan iman dengan tuntutan
zaman. Kerangka ini berakar pada refleksi John Henry Newman dalam An
Essay on the Development of Christian Doctrine, yang menunjukkan bahwa
ajaran Kristen selalu bergerak dalam sejarah, namun tetap menjaga
kesinambungan identitas imannya.3

Menurut Newman, perkembangan doktrin tidak berarti perubahan
substansi iman, melainkan pendalaman pemahaman terhadap wahyu
yang tetap sama dalam situasi sejarah yang berbeda. Newman
menggambarkan perkembangan doktrin melalui metafora pertumbuhan
hidup, di mana ajaran Gereja berubah dalam ekspresi dan bentuk, namun
tetap setia pada prinsip-prinsip dasarnya. Newman dengan tegas menolak
pandangan yang memandang doktrin sebagai kumpulan proposisi statis
yang tertutup terhadap pemahaman baru.

3 John Henry Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine (Notre

Dame: University of Notre Dame Press, 2018), 27-45.

222 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Newman menawarkan serangkaian tolok ukur untuk menilai
keabsahan perkembangan doktrin, seperti kontinuitas prinsip dasar,
kemampuan menyerap pengetahuan baru, serta kesetiaan pada arah iman
Kristen sejak awal. Kriteria-kriteria ini penting secara metodologis karena
memungkinkan evaluasi teologis yang kritis namun setia terhadap tradisi
Gereja. Dalam kerangka ini, perubahan bahasa, penekanan, atau formulasi
doktrin tidak dengan sendirinya dianggap sebagai penyimpangan, selama
inti iman tetap terjaga.

Konsili Vatikan II mengafirmasi secara eksplisit dinamika
perkembangan doktrin ini. Dalam Dei Verbum, Gereja menyatakan bahwa
pemahamannya tentang wahyu ilahi berkembang seiring permenungan,
pengalaman rohani umat, dan pewartaan para gembala yang dibimbing
oleh Roh Kudus.# Dengan pernyataan ini, Gereja secara resmi mengakui
bahwa pemahaman iman tidak bersifat final dalam setiap rumusan
historisnya, melainkan selalu terbuka bagi pendalaman lebih lanjut di
bawah bimbingan Roh Kudus.

Dalam konteks moral, terutama dalam isu homoseksualitas, kerangka
development of doctrine memberikan dasar teologis yang kuat untuk
meninjau ulang asumsi-asumsi antropologis yang mendasari ajaran
Gereja. Banyak rumusan moral mengenai seksualitas manusia lahir dalam
konteks pengetahuan ilmiah yang terbatas dan paradigma antropologis
tertentu. Dengan munculnya pemahaman baru tentang orientasi seksual
dalam ilmu pengetahuan modern, Gereja dihadapkan pada kebutuhan
untuk mengekspresikan ajaran moralnya secara lebih adil dan
bertanggung jawab. Dengan demikian, reformulasi doktrin moral
mengenai homoseksualitas tidak perlu dipahami sebagai pengingkaran
terhadap tradisi atau otoritas magisterium. Sebaliknya, hal ini dapat
dilihat sebagai proses teologis yang sah dan bahkan perlu, sejauh
bertujuan untuk menjaga kesetiaan pada Injil dan martabat manusia.
Kerangka Development of Doctrine memungkinkan Gereja untuk tetap
setia pada inti imannya sekaligus relevan dalam dialog dengan realitas
manusia kontemporer.

4 Dokumen Konsili Vatikan II, Dei Verbum (1965), no. 8.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 223



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

DOKTRIN GEREJA TENTANG HOMOSEKSUALITAS: LATAR
HISTORIS DAN TEOLOGIS

Akar Filosofis dan Antropologis

Pemahaman moral Gereja tentang seksualitas berkembang dalam
konteks sejarah tertentu, terutama melalui interaksinya dengan filsafat
klasik dan kerangka hukum masyarakat kuno. Secara historis, pemikiran
Yunani, terutama Aristotelianisme, serta hukum Romawi memberikan
pengaruh besar dalam pembentukan antropologi moral Kristen awal.
Tradisi ini menilai tindakan manusia berdasarkan kesesuaiannya dengan
tujuan intrinsik yang diyakini melekat dalam struktur kodrati manusia.

Dalam filsafat Aristoteles, alam dipahami sebagai suatu tatanan yang
memiliki struktur dan tujuan yang jelas. Setiap makhluk memiliki fungsi
dan tujuan intrinsik, dan kebaikan moral terletak pada aktualisasi tujuan
tersebut secara tepat. Kerangka teleologis ini kemudian diintegrasikan ke
dalam teologi Kristen melalui karya para teolog skolastik, terutama
Thomas Aquinas. Dalam pemikiran Aquinas, hukum kodrat dipahami
sebagai keterlibatan rasio manusia dalam hukum ilahi, sehingga manusia
mampu mengenali arah dan tujuan alamiah dari tindakannya.5

Dalam refleksi moralnya tentang seksualitas, Aquinas menegaskan
bahwa prokreasi memiliki posisi sentral sebagai tujuan utama dari relasi
seksual. Aktivitas seksual dinilai bermoral sejauh ia selaras dengan
struktur biologis dan tujuan prokreatif tersebut. Oleh karena itu, tindakan
seksual yang secara inheren tertutup terhadap kemungkinan prokreasi
dipandang sebagai penyimpangan dari tatanan kodrati. Penilaian ini tidak
hanya diterapkan pada homoseksualitas, tetapi juga pada praktik-praktik
seksual lain seperti kontrasepsi dan masturbasi.

Kerangka penilaian moral ini berkembang dalam konteks pengetahuan
biologis dan antropologis yang sangat terbatas. Pemahaman tentang
seksualitas pada masa itu lebih berfokus pada fungsi reproduktif,
sementara aspek relasional dan identitas personal belum menjadi
perhatian utama. Pemahaman tentang orientasi seksual sebagai dimensi
psikologis yang menetap belum berkembang dalam konteks pemikiran
tersebut, sehingga homoseksualitas dipahami terutama sebagai
serangkaian tindakan, bukan sebagai ekspresi identitas atau kondisi
eksistensial manusia.

5 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, I-11, q. 94, a. 2.

224 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Di samping filsafat klasik, hukum Romawi juga memainkan peran
penting dalam membentuk cara Gereja awal menilai seksualitas, terutama
melalui kategorisasi tindakan seksual berdasarkan norma sosial dan
hukum publik. Homoseksualitas sering dikaitkan dengan praktik-praktik
eksploitatif, seperti relasi kuasa yang tidak setara, yang semakin
memperkuat penilaian moral negatif terhadapnya. Konteks sosial ini
berkontribusi pada  pembentukan  penilaian  teologis  yang
menyamaratakan berbagai bentuk relasi sesama jenis tanpa membedakan
dimensi konsensualitas, komitmen, dan relasi personal.

Oleh karena itu, penilaian moral Gereja pada masa awal tidak dapat
dilepaskan dari kerangka filosofis dan antropologis zamannya, yang pada
masa kini menuntut peninjauan ulang secara kritis. Pemahaman
kontemporer tentang seksualitas sebagai bagian integral dari identitas
manusia menantang reduksi seksualitas semata-mata pada fungsi biologis.
Oleh karena itu, refleksi teologis masa kini dipanggil untuk membedakan
antara prinsip iman yang bersifat abadi dan kerangka konseptual historis
yang pernah digunakan untuk mengekspresikannya.

Formulasi Magisterium Modern

Pandangan moral yang berakar pada kerangka hukum kodrat skolastik
tersebut kemudian diwariskan dan dilembagakan dalam dokumen-
dokumen Magisterium Gereja modern. Salah satu pernyataan magisterial
yang paling berpengaruh adalah deklarasi Persona Humana (1975), yang
menilai tindakan homoseksual sebagai intrinsik tidak teratur (intrinsece
inordinata).® Pernyataan ini menegaskan kontinuitas Gereja dengan
tradisi teologi moral klasik, khususnya dalam penilaian moral yang
berfokus pada keterarahan biologis tindakan seksual terhadap prokreasi.

Katekismus Gereja Katolik kemudian mengulangi penilaian tersebut
dalam artikel 2357-2359, dengan membedakan secara tegas antara
orientasi homoseksual dan tindakan homoseksual. Di satu sisi,
Katekismus menegaskan bahwa pribadi homoseksual harus diterima
dengan hormat, belas kasih, dan kepekaan, serta menolak segala bentuk
diskriminasi yang tidak adil.” Di sisi lain, tindakan homoseksual tetap
dinilai tidak sesuai dengan hukum kodrat, karena dipahami tertutup
terhadap tujuan alamiah relasi seksual. Pola ajaran ini memperlihatkan
ketegangan yang berkelanjutan antara afirmasi martabat pribadi dan
penilaian normatif terhadap tindakan homoseksual.

6
7

Congregation for the Doctrine of the Faith, Persona Humana (1975), no. 8.
Katekismus Gereja Katolik, No. 2357-2359.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 225



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Sejumlah teolog moral masa kini mengkritisi bahwa istilah
“ketidakteraturan  objektif” tidak  bersifat netral, melainkan
mencerminkan asumsi metafisika skolastik tertentu. Istilah ini
mengasumsikan suatu pemahaman tentang kodrat manusia yang
terutama ditentukan oleh struktur biologis dan finalitas prokreatif, serta
cenderung mengabaikan dimensi relasional, afektif, dan identitas personal
dalam seksualitas manusia.® Dalam kerangka antropologi modern,
seksualitas dipahami bukan semata-mata sebagai fungsi biologis,
melainkan sebagai aspek integral dari relasi interpersonal dan
pembentukan diri manusia.

Selain itu, kritik juga diarahkan pada implikasi pastoral dari
penggunaan kategori tersebut. Meskipun dimaksudkan sebagai penilaian
objektif atas tindakan, istilah “ketidakteraturan” kerap dialami secara
subjektif oleh umat sebagai penilaian negatif terhadap diri mereka secara
keseluruhan. Hal ini menimbulkan ketegangan antara ajaran normatif
Gereja dan pengalaman konkret umat beriman, khususnya mereka yang
memiliki orientasi homoseksual dan berupaya hidup setia dalam iman
Kristen.

Situasi ini menuntut suatu pendekatan teologis yang membaca
kembali doktrin dalam konteks historis dan epistemologisnya.
Pendekatan semacam ini tidak dimaksudkan untuk menolak magisterium,
melainkan untuk menempatkan rumusan doktrinal dalam konteks
historis dan epistemologisnya. Dengan demikian, Gereja dapat
membedakan antara inti iman yang bersifat normatif dan ekspresi
konseptual yang lahir dari keterbatasan pengetahuan pada suatu periode
sejarah tertentu. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip development of
doctrine, yang memandang reformulasi doktrin sebagai bagian dari
kesetiaan kreatif terhadap tradisi hidup Gereja.

PERKEMBANGAN DOKTRIN GEREJA: KERANGKA TEORITIS

Doktrin Gereja sebagai Realitas Historis

Doktrin Gereja Katolik merupakan perwujudan iman yang hidup dan
berproses dalam sejarah, bukan kumpulan ajaran ahistoris yang terlepas
dari dinamika zaman. Dengan memahami dirinya sebagai Ecclesia

8 Todd A. Salzman and Michael G. Lawler, The Sexual Person (Washington, DC: Georgetown
University Press, 2021), 12-120.

226 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

peregrinans, Gereja menyadari bahwa refleksi doktrinalnya berlangsung
dalam dinamika sejarah, budaya, dan perkembangan pengetahuan
manusia.®

Perspektif historis ini menjadi krusial dalam diskursus tentang
homoseksualitas, mengingat banyak rumusan doktrinal yang sering
diperlakukan sebagai final sebenarnya lahir dari konteks sosial, filosofis,
dan ilmiah tertentu. Dengan pendekatan historis-kritis, iman tidak
dilemahkan, tetapi justru dipahami secara lebih jujur sebagai realitas yang
diungkapkan dalam kondisi historis yang konkret.*

Prinsip yang sama ditegaskan secara kuat oleh Konsili Vatikan II, yang
menekankan tugas Gereja untuk membaca tanda-tanda zaman dan
menafsirkannya dalam terang Injil (Gaudium et Spes, art. 4). Prinsip ini
memberikan legitimasi teologis bagi upaya refleksi ulang doktrin dalam
dialog dengan realitas kontemporer, termasuk perkembangan ilmu
pengetahuan modern mengenai seksualitas manusia.

Teori Development of Doctrine John Henry Newman

Salah satu pendekatan teoretis yang paling signifikan dalam
memahami dinamika doktrin Gereja berasal dari teori Development of
Doctrine yang dikembangkan oleh John Henry Newman. Teori ini lahir
dari keprihatinan Newman terhadap dua kecenderungan ekstrem dalam
memahami tradisi Kristen. Di satu sisi, terdapat pandangan yang
membekukan doktrin sebagai kumpulan proposisi statis yang tidak boleh
disentuh oleh refleksi baru. Di sisi lain, terdapat relativisme teologis yang
menganggap doktrin dapat diubah secara bebas sesuai tuntutan budaya
dan zaman. Bagi Newman, kedua kecenderungan tersebut keliru karena
mengabaikan fakta bahwa iman Kristen selalu dihayati dan dipahami
dalam sejarah.”

Menurut Newman, doktrin berkembang secara organik di dalam
sejarah Gereja. Newman menggambarkan perkembangan doktrin sebagai
proses pertumbuhan hidup, di mana ajaran berkembang dalam
kompleksitas bentuknya tanpa kehilangan identitas dasarnya. Dengan
kata lain, perkembangan doktrin tidak mengubah substansi iman, tetapi
memperdalam dan memperjelas pemahamannya dalam situasi historis

9 Vatican II, Lumen Gentium, art. 8.

10 Richard R. Gaillardetz, An Unfinished Council (Collegeville: Liturgical Press, 2015), 32-35.
11 John Henry Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine (Notre Dame:
University of Notre Dame Press, 2017), 27-30.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 227



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

yang baru. Dengan pendekatan ini, perubahan dalam ekspresi doktrinal
dipahami bukan sebagai bentuk ketidaksetiaan, melainkan sebagai
konsekuensi logis dari iman yang terus hidup dan berkembang.

Newman mengusulkan sejumlah kriteria teologis untuk membedakan
perkembangan doktrin yang sah dari penyimpangan ajaran. Di antara
kriteria tersebut adalah kontinuitas prinsip, yakni kesetiaan terhadap
prinsip iman yang mendasar; kemampuan asimilasi, yaitu keterbukaan
Gereja untuk mengintegrasikan pengetahuan dan pengalaman baru; serta
daya hidup yang berkelanjutan, yang tampak dalam kemampuan doktrin
untuk tetap relevan dan bermakna bagi umat beriman lintas generasi.”
Kriteria-kriteria ini menyediakan alat analitis yang penting untuk menilai
apakah suatu perubahan doktrinal merupakan perkembangan yang sah
atau justru penyimpangan dari tradisi.

Dalam konteks homoseksualitas, teori Development of Doctrine
memungkinkan Gereja untuk mengajukan pertanyaan-pertanyaan
teologis yang mendasar tanpa harus mempertanyakan legitimasi
magisterium itu sendiri. Pertanyaan seperti: apakah pemahaman doktrinal
yang ada sungguh mencerminkan prinsip iman yang abadi tentang
martabat manusia dan kasih Allah, ataukah sebagian formulasi moralnya
merupakan hasil dari keterbatasan pengetahuan antropologis dan ilmiah
pada masa tertentu? Pertanyaan ini tidak dimaksudkan untuk
merelatifkan ajaran Gereja, melainkan untuk menempatkannya dalam
horizon historis yang jujur.

Pendekatan Newman membuka ruang bagi dialog kritis antara teologi,
pengalaman umat beriman, dan perkembangan ilmu pengetahuan
modern. Dialog ini memungkinkan Gereja untuk mempertahankan
kesinambungan iman sekaligus melakukan pembaruan bahasa dan
kategori moral yang lebih memadai. Dengan demikian, refleksi kritis atas
doktrin homoseksualitas dapat dipahami sebagai bagian dari dinamika
internal tradisi Gereja sendiri, bukan sebagai penolakan terhadap otoritas
magisterium, melainkan sebagai usaha teologis yang bertanggung jawab
untuk menafsirkan iman secara setia dan relevan di tengah dunia yang
terus berubah.

12 Newman, Development of Doctrine, 171-175.

228 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Magisterium, Moral Seksual, dan Otoritas Penafsiran

Pembahasan mengenai homoseksualitas selalu berkaitan erat dengan
peran magisterium sebagai otoritas pengajar dalam Gereja Katolik. Dalam
tradisi Katolik, magisterium dipahami sebagai pelayanan terhadap
kebenaran iman, bukan sebagai sumber wahyu baru. Dalam tradisi
Katolik, pernyataan magisterium memiliki tingkat otoritas yang beragam
dan tidak semuanya menuntut bentuk penerimaan yang identik. Richard
R. Gaillardetz menekankan perlunya membedakan secara cermat berbagai
tingkatan ajaran Gereja, khususnya dalam bidang moral, agar refleksi
teologis tidak jatuh pada simplifikasi yang menyesatkan.

Secara teologis, ajaran Gereja dapat dibedakan antara ajaran definitif
yang secara irreformable mengikat iman (misalnya dogma kristologis dan
trinitaris) dan ajaran non-definitive yang bersifat historis, pastoral, dan
terbuka terhadap pendalaman lebih lanjut. Banyak ajaran moral, termasuk
dalam bidang etika seksual, berada dalam kategori kedua ini. Ajaran-
ajaran tersebut menuntut religious submission of intellect and will, tetapi
secara prinsip tetap terbuka terhadap pengembangan dan koreksi seiring
bertambahnya pemahaman Gereja tentang manusia dan dunia.

Dalam konteks ini, ajaran moral Gereja mengenai homoseksualitas
termasuk dalam wilayah non-definitive teaching. Rumusan-rumusan yang
ada bukanlah hasil definisi dogmatis yang tidak dapat direvisi, melainkan
refleksi moral yang sangat bergantung pada asumsi antropologis dan
pengetahuan ilmiah pada masa tertentu. Oleh karena itu, keterbukaan
terhadap pendalaman teologis tidak dapat secara otomatis dianggap
sebagai penolakan terhadap magisterium.

Dinamika perkembangan ajaran ini tampak secara nyata dalam revisi
Katekismus Gereja Katolik mengenai hukuman mati pada tahun 2018.
Gereja tidak mengubah prinsip dasar tentang martabat manusia, tetapi
mereformulasi penilaian moralnya dalam terang pemahaman baru
tentang hak asasi manusia, sistem peradilan modern, dan nilai kehidupan
manusia.* Kasus ini menunjukkan bahwa Gereja mampu mengakui
keterbatasan formulasi moral sebelumnya dan melakukan penyesuaian
doktrinal tanpa kehilangan kontinuitas iman.

Oleh karena itu, isu homoseksualitas tidak tepat dipahami secara
sederhana sebagai pilihan antara ketaatan atau pembangkangan terhadap
Gereja. Pendekatan semacam itu justru mengaburkan kompleksitas

13 Gaillardetz, By What Authority? (Collegeville: Liturgical Press, 2018), 98-102.
14 Congregation for the Doctrine of the Faith, Rescriptum ex Audientia SS.mi, 2018.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 229



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

teologis yang terlibat. Sebaliknya, isu ini perlu dipahami sebagai bagian
dari proses teologis yang serius dan bertanggung jawab untuk
membedakan antara inti iman yang normatif dan ekspresi historisnya yang
kontekstual. Proses pembedaan ini merupakan bagian integral dari tradisi
Gereja yang hidup dan mencerminkan kesetiaan yang matang terhadap
magisterium, bukan penolakannya.

DOKTRIN GEREJA TENTANG HOMOSEKSUALITAS DAN
TANTANGAN ILMU PENGETAHUAN MODERN

Rumusan Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas

Ajaran Gereja Katolik tentang homoseksualitas dirumuskan secara
sistematis terutama melalui berbagai dokumen magisterium yang
diterbitkan setelah Konsili Vatikan II, khususnya Persona Humana (1975),
Letter to the Bishops of the Catholic Church on the Pastoral Care of
Homosexual Persons (1986), serta Katekismus Gereja Katolik (KGK art.
2357-2359). Melalui dokumen-dokumen tersebut, Gereja menegaskan
pembedaan yang jelas antara kecenderungan homoseksual sebagai
orientasi dan tindakan homoseksual sebagai perilaku moral. Orientasi
dipahami sebagai kecenderungan yang “secara objektif tidak teratur”
(objective disorder),’> sementara tindakan homoseksual dinilai sebagai
intrinsece inordinata, yakni tindakan yang secara hakiki tidak sesuai
dengan tujuan moral seksualitas manusia sebagaimana dipahami dalam
kerangka hukum kodrat.

Pembedaan ini dimaksudkan untuk menjaga dua hal sekaligus: di satu
sisi, mempertahankan ajaran tradisional Gereja tentang seksualitas yang
berakar pada keterarahan relasi seksual pada persatuan suami-istri dan
keterbukaan terhadap prokreasi; di sisi lain, menegaskan sikap pastoral
yang menolak segala bentuk diskriminasi, kekerasan, atau penghinaan
terhadap pribadi homoseksual. KGK secara eksplisit menegaskan bahwa
orang-orang dengan kecenderungan homoseksual “harus diterima dengan
hormat, belas kasih, dan kepekaan” (KGK 2358). Meski demikian, baik
secara teologis maupun pastoral, pembedaan antara orientasi dan
tindakan tersebut kerap menimbulkan persoalan konseptual dan praktis,

15 Catechism of the Catholic Church, no. 2357.

230 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

karena tetap meletakkan orientasi homoseksual dalam kerangka
kekurangan atau ketidakteraturan antropologis.

Penting dicatat bahwa rumusan doktrinal tersebut lahir dalam konteks
historis dan ilmiah tertentu. Pada dekade 1960-1970-an, homoseksualitas
masih secara luas dipahami dalam psikologi dan psikiatri sebagai bentuk
penyimpangan atau gangguan perkembangan psikoseksual. Kerangka
pengetahuan inilah yang secara implisit memengaruhi bahasa teologis dan
moral yang digunakan dalam dokumen-dokumen Gereja pada masa itu.
Namun, sejak tahun 1973, Asosiasi Psikiatri Amerika secara resmi
menghapus homoseksualitas dari Diagnostic and Statistical Manual of
Mental Disorders (DSM), sebuah langkah yang kemudian diikuti oleh
komunitas ilmiah internasional. Penelitian-penelitian lanjutan dalam
bidang psikologi, biologi, genetika, dan neurosains semakin memperkuat
pandangan bahwa orientasi seksual bukanlah pilihan moral yang
disengaja, melainkan hasil interaksi kompleks antara faktor biologis,
perkembangan, dan lingkungan.

Perkembangan ilmiah ini menimbulkan tantangan serius bagi
kerangka antropologis yang mendasari doktrin moral tradisional. Jika
orientasi seksual tidak dipilih secara bebas dan sadar, maka muncul
pertanyaan teologis mendasar mengenai bagaimana konsep tanggung
jawab moral, kebebasan, dan keterarahan kodrati harus dipahami
kembali.’® Di sinilah ketegangan antara rumusan doktrin dan temuan
ilmiah menjadi locus utama persoalan teologis kontemporer: bukan
semata-mata soal kesetiaan terhadap ajaran Gereja, melainkan soal
kecukupan kategori-kategori teologis yang digunakan untuk memahami
realitas manusia secara utuh.

Dengan demikian, diskursus tentang homoseksualitas tidak dapat
direduksi menjadi sekadar pengulangan norma atau penolakan terhadap
ilmu pengetahuan modern. la menuntut dialog serius antara teologi
moral, antropologi teologis, dan ilmu-ilmu empiris, agar ajaran Gereja
sungguh mencerminkan kebenaran iman sekaligus kejujuran intelektual.
Ketegangan ini justru dapat dipahami sebagai ruang kreatif bagi teologi
untuk melakukan pendalaman, klarifikasi, dan, bila perlu, reformulasi,
tanpa kehilangan kontinuitas dengan tradisi iman Gereja.

16 American Psychiatric Association, DSM-5-TR (Washington, DC: APA, 2022).

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 231



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Perkembangan Ilmu Pengetahuan tentang Orientasi Seksual

Kajian ilmiah kontemporer menunjukkan bahwa orientasi seksual
tidak dapat direduksi pada satu faktor tunggal, melainkan merupakan
realitas yang kompleks dan multidimensional, melibatkan interaksi
dinamis antara faktor biologis, psikologis, dan sosial. Pendekatan
reduksionis yang memahami homoseksualitas semata-mata sebagai hasil
dari kehendak bebas yang menyimpang atau pilihan moral yang keliru
tidak lagi dapat dipertahankan secara ilmiah.” Berbagai studi dalam
bidang genetika, endokrinologi, dan neurobiologi mengindikasikan
adanya korelasi antara struktur otak, paparan hormon prenatal, serta
faktor genetik tertentu dengan pembentukan orientasi seksual. Temuan-
temuan ini tidak dimaksudkan untuk mereduksi manusia menjadi
determinisme biologis, tetapi menegaskan bahwa orientasi seksual tidak
muncul dari keputusan sadar yang sepenuhnya bebas dan dapat diubah
sesuka hati.

Lebih lanjut, kajian psikologi perkembangan dan psikologi Kklinis
memperlihatkan bahwa orientasi seksual terbentuk sejak tahap awal
kehidupan, sering kali sebelum individu memiliki kapasitas reflektif
penuh atas pilihan moral, dan cenderung bersifat relatif stabil sepanjang
hidup.® Beragam studi menunjukkan bahwa usaha untuk mengubah
orientasi seksual melalui pendekatan terapi reparatif tidak hanya gagal
mencapai tujuan yang diharapkan, tetapi juga berisiko menimbulkan
dampak psikologis yang merugikan. Konsensus ilmiah ini menantang
asumsi moral tradisional yang mendasarkan penilaian etis
homoseksualitas pada konsep tindakan bebas yang secara sadar dipilih
dan secara moral dapat dihindari, sebagaimana berlaku dalam penilaian
terhadap tindakan-tindakan moral lainnya.

Dari sudut pandang teologi moral Katolik, temuan-temuan ilmiah
tersebut menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai kecukupan
kategori-kategori klasik yang digunakan dalam penilaian moral,
khususnya konsep hukum kodrat (lex naturalis). Selama berabad-abad,
hukum kodrat sering dipahami dalam kerangka teleologi biologis yang
menekankan struktur dan fungsi alamiah tubuh, terutama dalam hal
prokreasi. Namun, pendekatan ini berisiko menyederhanakan

17 Lisa Diamond, Sexual Fluidity (Cambridge: Harvard University Press, 2016), 45-60.

18 APA, DSM-5-TR, 133-135.

232 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

kompleksitas pengalaman manusia dan mengabaikan dimensi personal,
relasional, serta historis dari eksistensi manusia.

James F. Keenan menegaskan bahwa hukum kodrat tidak boleh
dipahami sebagai skema biologis yang statis dan ahistoris, melainkan
sebagai refleksi rasional atas pengalaman manusia konkret dalam terang
martabat pribadi dan relasi etis.” Dalam perspektif ini, hukum kodrat
bukan sekadar daftar norma berbasis fungsi biologis, tetapi suatu
dinamika moral yang menuntut kepekaan terhadap realitas hidup
manusia sebagaimana dialami secara nyata. Dengan demikian, evaluasi
moral terhadap homoseksualitas perlu mempertimbangkan secara serius
kondisi subjek moral, struktur orientasi seksual yang tidak dipilih secara
bebas, serta kualitas relasi yang dihayati, bukan hanya kesesuaian formal
dengan finalitas biologis tertentu.

Pendekatan ini tidak serta-merta meniadakan tradisi moral Gereja,
tetapi mengundang pendalaman teologis yang lebih matang mengenai
relasi antara kodrat, kebebasan, dan tanggung jawab moral. Dalam terang
perkembangan ilmu pengetahuan modern, teologi moral dipanggil untuk
membedakan secara lebih tajam antara unsur-unsur ajaran yang bersifat
prinsipil dan permanen dengan formulasi normatif yang lahir dari
keterbatasan pengetahuan antropologis pada suatu periode sejarah
tertentu.

Ketegangan antara Antropologi Teologis dan Antropologi Ilmiah

Relasi yang tegang antara ajaran Gereja dan kemajuan ilmu
pengetahuan telah lama menjadi bagian dari dinamika sejarah
Kekristenan. Sepanjang perjalanan Gereja, relasi antara iman dan rasio
kerap diwarnai oleh dinamika saling curiga, koreksi, dan pendalaman
timbal balik. Kasus Galileo Galilei sering dijadikan contoh paradigmatik
bagaimana keterlambatan dialog dengan ilmu pengetahuan dapat
membawa konsekuensi teologis dan pastoral yang serius. Dalam peristiwa
tersebut, persoalan utamanya bukan sekadar konflik antara Kitab Suci dan
astronomi, melainkan kegagalan hermeneutis dalam membedakan antara
inti iman dan kosmologi ilmiah yang bersifat sementara.?° Pengakuan
Gereja di kemudian hari atas kekeliruan ini menunjukkan bahwa koreksi

19 James F. Keenan, A History of Catholic Moral Theology (New York: Paulist Press, 2020), 212-215.
20 Massimo Pigliucci, Science and the Limits of Knowledge (Chicago: University of Chicago Press,
2017), 88-90.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 233



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

doktrinal, atau setidaknya koreksi dalam cara merumuskan ajaran, dapat
menjadi bagian dari kesetiaan yang lebih mendalam terhadap kebenaran.

Dalam konteks homoseksualitas, risiko ketegangan serupa muncul
ketika Gereja mempertahankan kategori-kategori moral tertentu tanpa
secara memadai memperhitungkan perkembangan antropologi ilmiah dan
pemahaman empiris tentang manusia. Ketika doktrin moral terus
dirumuskan berdasarkan asumsi psikologis dan biologis yang sudah tidak
lagi diakui oleh komunitas ilmiah, muncul bahaya bahwa ajaran tersebut
dipersepsi bukan sebagai kabar pembebasan, melainkan sebagai beban
normatif yang tidak berakar pada realitas hidup umat. Hal ini dapat
melemahkan kredibilitas kesaksian Gereja, khususnya di mata generasi
muda dan komunitas akademik.

Pendekatan dialogis antara teologi dan ilmu pengetahuan tidak berarti
Gereja menyerahkan otoritas magisteriumnya kepada sains atau
menjadikan temuan ilmiah sebagai norma moral yang mutlak. Sebaliknya,
dialog ini berangkat dari pengakuan bahwa kebenaran tentang manusia
bersifat multidimensional dan tidak dapat direduksi pada satu disiplin
pengetahuan saja. Ilmu pengetahuan menyediakan deskripsi empiris
tentang bagaimana manusia hidup, berkembang, dan mengalami dirinya,
sementara teologi merefleksikan makna terdalam dari pengalaman
tersebut dalam terang wahyu ilahi. Keduanya bergerak pada tingkat
epistemologis yang berbeda, namun saling membutuhkan.

Dalam pemahaman Katolik, iman dan akal budi dipandang sebagai dua
dimensi yang saling melengkapi dalam upaya manusia menuju pengenalan
akan kebenaran. Oleh karena itu, dialog dengan ilmu pengetahuan justru
dapat menjadi sarana pemurnian refleksi teologis, membantu Gereja
membedakan antara prinsip iman yang bersifat normatif dan formulasi
historis yang dapat dan perlu dikembangkan. Dalam isu homoseksualitas,
pendekatan ini membuka kemungkinan bagi Gereja untuk meninjau
kembali bahasa dan kategori moralnya, bukan dengan maksud
menegasikan ajaran iman, melainkan untuk mengekspresikannya secara
lebih setia terhadap martabat manusia sebagaimana dipahami secara lebih
utuh pada zaman ini.

Dengan demikian, ketegangan antara doktrin dan ilmu pengetahuan
seharusnya tidak dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai undangan
untuk pendalaman teologis yang lebih matang. Dialog yang terbuka dan
reflektif memungkinkan Gereja untuk tetap setia pada perutusannya
sebagai sakramen keselamatan di tengah perubahan sejarah, yang tidak

234 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

hanya menjaga kemurnian iman, tetapi juga mampu berbicara secara
bermakna kepada dunia dan manusia konkret dalam konteks sejarah yang
terus berubah.

ANALISIS KRITIS DAN KEMUNGKINAN REFORMULASI DOKTRIN

Telaah kritis atas doktrin Gereja tentang homoseksualitas tidak cukup
jika hanya berhenti pada reproduksi rumusan normatif yang telah mapan,
melainkan perlu menelaah dasar antropologis, moral, dan epistemologis
yang menopangnya. Penggunaan istilah intrinsece inordinata dalam
dokumen-dokumen magisterium menimbulkan problem teologis yang
tidak dapat diabaikan ketika dipahami terlepas dari konteks
perkembangan ilmu pengetahuan dan pengalaman konkret umat
beriman.* Dari sudut pandang teologi moral, setiap penilaian etis selalu
bergantung pada cara subjek manusia dipahami. Ketika pemahaman
tentang subjek manusia bersifat keliru atau reduktif, penilaian moral yang
dihasilkan berisiko kehilangan keadilan. Dalam hal homoseksualitas,
pemahaman antropologis yang dominan pada abad ke-20 awal, yang
melihat orientasi homoseksual sebagai penyimpangan, telah ditinggalkan
oleh konsensus ilmiah modern. Karena itu, dasar epistemologis yang
menopang ajaran tersebut layak untuk ditinjau kembali secara kritis.

Evaluasi ini bukanlah bentuk relativisme doktrinal, melainkan praktik
teologi yang bertanggung jawab, sebagaimana ditegaskan oleh Konsili
Vatikan II bahwa iman Gereja harus terus menerus dimurnikan dalam
dialog dengan realitas manusia.>

Konsep hukum kodrat merupakan salah satu fondasi utama yang
digunakan Gereja dalam merumuskan penilaian moral atas
homoseksualitas. Namun, Pendekatan terhadap hukum kodrat yang
menekankan aspek biologis secara sempit telah menjadi sasaran kritik
signifikan dalam teologi moral kontemporer. Salzman dan Lawler
menegaskan bahwa hukum kodrat tidak dapat dilepaskan dari dimensi
relasional, personal, dan historis manusia.

Apabila hukum kodrat dipahami sebagai proses dinamis dalam
mengupayakan kebaikan manusia secara menyeluruh, maka relasi kasih
yang setia, bertanggung jawab, dan saling membangun, termasuk dalam
relasi sesama jenis, tidak dapat begitu saja dikesampingkan. Pendekatan
ini menuntut Gereja untuk menilai moralitas relasi bukan semata-mata
dari struktur biologisnya, tetapi dari kualitas relasional dan etisnya.

2L James F. Keenan, A History of Catholic Moral Theology (New York: Paulist Press, 2020), 218-220.
22 Vatican 11, Gaudium et Spes, art.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 235



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Dengan demikian, upaya reformulasi doktrin tidak berarti meniadakan
prinsip hukum kodrat itu sendiri, melainkan penafsiran ulang yang lebih
setia pada tujuan aslinya: martabat dan kesejahteraan manusia.

Reformulasi Doktrin sebagai Kesetiaan Kreatif

Dilihat melalui kerangka Development of Doctrine, reformulasi doktrin
tidak dapat dimaknai sebagai pengingkaran terhadap tradisi Gereja,
melainkan sebagai ekspresi kesetiaan kreatif terhadap Injil yang hidup.
Newman menegaskan bahwa justru melalui proses perkembangan inilah
Gereja menjaga kontinuitas iman di tengah perubahan sejarah.
Reformulasi tidak berarti membatalkan ajaran sebelumnya, melainkan
menafsirkan kembali maknanya agar tetap komunikatif dan bermakna
bagi manusia pada zaman yang berbeda. Prinsip ini telah terwujud secara
nyata dalam sejarah Gereja, terutama dalam respons terhadap isu-isu
moral besar seperti perbudakan, kebebasan beragama, dan hukuman
mati.> Dalam kasus-kasus tersebut, Gereja secara bertahap merevisi
bahasa, asumsi antropologis, dan kerangka normatifnya seiring dengan
pendalaman pemahaman tentang martabat manusia.

Perubahan doktrinal semacam itu jarang terjadi secara tiba-tiba
melalui deklarasi normatif yang radikal. Sejarah menunjukkan bahwa
pembaruan moral dalam Gereja kerap diawali oleh perubahan bahasa
teologis dan orientasi pastoral. Bahasa tidak hanya berfungsi sebagai
sarana komunikasi, tetapi juga mencerminkan kerangka teologis yang
mendasarinya. Ketika istilah-istilah tertentu membawa konotasi negatif
atau stigmatis, penggunaan bahasa tersebut berpotensi mengaburkan
pesan Injil tentang kasih dan keselamatan. Dalam konteks
homoseksualitas, istilah “ketidakteraturan objektif’ kerap ditangkap
secara moralistik dan esensialis oleh umat beriman, sehingga berisiko
mereduksi pribadi homoseksual pada kategori moral tertentu, bukan
sebagai subjek bermartabat yang hidup dalam relasi dengan Allah.

Oleh karena itu, proses reformulasi doktrin dapat diawali melalui
evaluasi kritis atas bahasa teologis yang digunakan, tanpa harus segera
menetapkan norma moral baru. Penghapusan atau reinterpretasi istilah-
istilah yang secara inheren stigmatis merupakan langkah penting untuk
menciptakan ruang dialog yang lebih inklusif dan pastoral. Bersamaan

2 Todd A. Salzman and Michael G. Lawler, The Sexual Person (Washington, DC: Georgetown
University Press, 2018), 89-94

236 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

dengan itu, pengakuan eksplisit bahwa orientasi homoseksual bukanlah
penyimpangan moral, melainkan bagian dari kondisi eksistensial
seseorang yang tidak dipilih secara bebas, akan menandai pergeseran
antropologis yang signifikan dalam refleksi teologi moral Katolik.

Lebih jauh, perubahan kerangka antropologis ini memungkinkan
Gereja untuk menilai pengalaman hidup umat homoseksual secara lebih
adil dan komprehensif. Alih-alih memulai refleksi moral dari abstraksi
hukum kodrat yang bersifat biologis, Gereja dapat menempatkan relasi
kasih, tanggung jawab moral, dan kesetiaan dalam terang martabat pribadi
sebagai titik tolak etis. Pendekatan ini sejalan dengan dinamika
development of doctrine, karena tetap mempertahankan prinsip dasar
iman, yakni bahwa manusia diciptakan menurut gambar Allah dan
dipanggil untuk hidup dalam kasih, sambil mengembangkan cara baru
untuk mengekspresikan prinsip tersebut dalam konteks antropologi
modern.

Langkah-langkah reformulasi tersebut tentu tidak langsung
menuntaskan seluruh kompleksitas persoalan teologis yang ada, secara
khusus yang terkait dengan homoseksualitas. Namun, langkah-langkah
tersebut membuka jalan bagi pendalaman lebih lanjut yang bersifat
sinodal dan dialogis, di mana pengalaman umat, refleksi teologis, dan
bimbingan magisterium dapat saling memperkaya. Dengan demikian,
Gereja dapat tetap setia pada ajaran dasarnya tentang kasih dan martabat
manusia, sekaligus menghadirkan kesaksian iman yang relevan, kredibel,
dan penuh belas kasih dalam konteks dunia modern yang terus berubah.

IMPLIKASI PASTORAL

Dampak pastoral dari upaya reformulasi doktrin Gereja mengenai
homoseksualitas bersifat luas dan secara langsung menyentuh realitas
hidup konkret umat beriman. Sejumlah studi pastoral serta kesaksian
pribadi mengungkapkan bahwa banyak umat Katolik dengan orientasi
homoseksual mengalami keterasingan yang berlangsung lama di dalam
komunitas Gereja. Pengalaman tidak diakui, rasa bersalah yang bersifat
destruktif, serta pergulatan internal antara iman dan identitas diri kerap
mendorong mereka menjauh dari kehidupan sakramental Gereja, bahkan
meninggalkan Gereja sama sekali.*# Kondisi tersebut tidak hanya
memengaruhi individu yang mengalaminya, tetapi juga berimplikasi pada
melemahnya kesaksian Gereja sebagai komunitas iman.

24 James Martin, Building a Bridge (New York: HarperOne, 2017), 53-60.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 237



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Dalam konteks ini, pendekatan pastoral yang terbatas pada kerangka
normatif dan legalistik terbukti tidak mampu menjawab kompleksitas
realitas tersebut. Paus Fransiskus, terutama melalui Amoris Laetitia,
menekankan bahwa misi Gereja tidak dimulai dari penyampaian penilaian
moral yang bersifat abstrak, melainkan menemani, membedakan, dan
mengintegrasikan setiap orang dalam terang Injil.>> Pendekatan tersebut
menunjukkan adanya perubahan orientasi pastoral yang penting dalam
kehidupan Gereja: dari model pengajaran satu arah menuju proses dialogis
yang menghormati perjalanan iman masing-masing pribadi.
Pendampingan pastoral dalam kerangka ini tidak dipahami sebagai
bentuk toleransi yang pasif, melainkan sebagai keterlibatan aktif yang
penuh empati dalam realitas hidup umat.

Pendekatan dialogis tersebut menuntut pemilihan bahasa pastoral
yang bersifat menyembuhkan, bukan yang menimbulkan luka baru.
Penggunaan bahasa teologis yang stigmatis atau menyederhanakan
pengalaman manusia berisiko memperdalam luka batin umat dan
menutup kemungkinan pertumbuhan rohani. Sebaliknya, bahasa yang
mengakui martabat pribadi dan kompleksitas situasi hidup membuka
ruang bagi pengalaman rahmat dan pertobatan yang autentik.
Pengalaman iman umat, termasuk umat homoseksual, dapat dilihat
sebagai locus theologicus, yakni ruang konkret tempat refleksi teologis
menemukan pijakannya. Pengakuan atas pengalaman iman tersebut tidak
berarti meniadakan fungsi magisterium Gereja, tetapi memperkaya
refleksi teologis melalui dialog dengan realitas hidup umat Allah.

Lebih jauh, implikasi pastoral dari reformulasi doktrin juga berkaitan
dengan visi Gereja sebagai ecclesia in via, Gereja yang sedang berjalan dan
belajar di tengah sejarah. Pendampingan pastoral terhadap umat
homoseksual menjadi ujian konkret bagi komitmen Gereja terhadap
inklusivitas Injil. Ketika Gereja mampu hadir sebagai ruang aman bagi
umat yang mengalami marginalisasi, Gereja tidak hanya meneguhkan
iman mereka, tetapi juga memperdalam pemahamannya sendiri tentang
kasih Allah yang tanpa syarat. Dengan demikian, reformulasi doktrin dan
pembaruan pastoral tidak berada dalam hubungan yang saling
bertentangan, melainkan saling menopang dalam perutusan Gereja untuk
mewartakan Injil kehidupan dan harapan bagi semua orang.

% Francis, Amoris Laetitia (Vatican City: Libreria Editrice Vaticana, 2016), art. 250

238 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Gereja sebagai Komunitas Pembelajaran

Konsep Gereja sebagai komunitas pembelajar menantang pandangan
yang terlalu menyempitkan peran Gereja semata-mata sebagai otoritas
pengajar. Dalam tradisi Katolik, memang benar bahwa Gereja memiliki
tugas magisterial untuk mengajar dan menjaga kemurnian iman. Namun,
tugas ini tidak berdiri terpisah dari dimensi pembelajaran yang
berkelanjutan. Gereja menjalankan tugas mengajarnya justru karena ia
sendiri berada dalam proses pembelajaran yang berkelanjutan di
sepanjang sejarah dan menafsirkan tanda-tanda zaman (signa temporum)
dalam terang Injil. Kesadaran ini menempatkan Gereja dalam sikap
kerendahan hati di hadapan misteri manusia dan kompleksitas ciptaan
Allah, termasuk dalam memahami realitas homoseksualitas.

Dialog dengan ilmu pengetahuan modern mengenai homoseksualitas
dapat dipandang sebagai ekspresi konkret dari proses belajar Gereja. [Imu
pengetahuan tidak menawarkan kebenaran teologis, tetapi menyediakan
pemahaman empiris yang semakin mendalam tentang kondisi manusia,
struktur psikologis, dan dinamika relasional. Ketika Gereja membuka diri
terhadap dialog ini, Gereja tidak sedang merelatifkan iman, melainkan
memperluas horizon refleksi teologisnya agar semakin selaras dengan
realitas hidup umat. Dalam perspektif ini, belajar dari ilmu pengetahuan
menjadi bagian dari tanggung jawab pastoral dan intelektual Gereja untuk
mewartakan Injil secara kredibel dan bermakna.

Pendekatan ini sejalan dengan visi eklesiologis Gereja sebagai
communio, yakni persekutuan umat Allah yang dipersatukan oleh Roh
Kudus dalam pencarian kebenaran. Kebenaran iman tidak dimiliki secara
eksklusif oleh satu kelompok atau otoritas tertentu, melainkan digumuli
bersama melalui dialog antara magisterium, teolog, ilmuwan, dan
pengalaman konkret umat beriman. Dalam kerangka communio,
perbedaan pandangan dan ketegangan intelektual tidak harus dipandang
sebagai ancaman terhadap kesatuan Gereja, melainkan sebagai dinamika
yang dapat memperkaya pemahaman bersama akan misteri iman.

Dengan demikian, ketegangan antara doktrin dan ilmu pengetahuan
tidak perlu dipahami dalam kerangka konflik zero-sum, di mana
kemenangan satu pihak berarti kekalahan pihak lain. Sebaliknya,
ketegangan tersebut justru dapat dipahami sebagai ruang kreatif yang
memungkinkan pertumbuhan iman dan pendalaman teologi. Ketika
Gereja berani belajar dari dialog yang jujur dan kritis, Gereja justru
memperlihatkan  kesetiaannya pada Roh Kudus yang terus
membimbingnya menuju seluruh kebenaran. Dalam konteks

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 239



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

homoseksualitas, sikap sebagai komunitas pembelajar membuka
kemungkinan bagi Gereja untuk merumuskan kembali ajaran dan praktik
pastoralnya secara lebih manusiawi, tanpa kehilangan orientasi
fundamentalnya pada kasih dan keselamatan.

KESIMPULAN

Artikel ini memperlihatkan bahwa ajaran Gereja Katolik mengenai
homoseksualitas berada dalam ketegangan yang tidak sederhana antara
kesetiaan pada tradisi iman dan tuntutan kontekstualisasi seiring dengan
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Ketegangan tersebut tidak
dapat disederhanakan ke dalam oposisi biner antara ortodoksi dan
penyimpangan. Sebaliknya, ketegangan ini perlu dipahami sebagai
dinamika teologis yang melekat pada perjalanan historis Gereja. Melalui
telaah historis dan teologis, artikel ini menegaskan bahwa Rumusan ajaran
moral tentang homoseksualitas terbentuk dalam konteks antropologis dan
ilmiah tertentu yang bersifat historis.

Dengan mengacu pada kerangka development of doctrine yang
dikembangkan oleh John Henry Newman, dapat disimpulkan perubahan
dalam bahasa teologis, pendekatan pastoral, dan asumsi antropologis
tidak dapat dipahami sebagai pengingkaran terhadap iman Gereja,
melainkan bagian dari kesetiaan kreatif terhadap Injil yang hidup.
Pengalaman historis Gereja menunjukkan bahwa reformulasi ajaran moral
pernah terjadi dalam berbagai konteks penting, seperti perbudakan,
kebebasan beragama, dan hukuman mati, ketika pemahaman yang lebih
mendalam tentang martabat manusia menuntut ekspresi iman yang
diperbarui. Dalam kerangka yang sama, ajaran mengenai homoseksualitas
patut dipertimbangkan dalam proses refleksi dan pendalaman yang
sejenis.

Dialog kritis dengan ilmu pengetahuan kontemporer menunjukkan
bahwa orientasi seksual tidak dapat dipahami sebagai hasil pilihan moral
yang disengaja, melainkan bagian dari struktur eksistensial manusia yang
kompleks dan relatif stabil. Temuan-temuan tersebut menantang asumsi-
asumsi moral tradisional yang selama ini digunakan yang mendasarkan
penilaian etis pada konsep kehendak bebas yang sepenuhnya dapat
diubah. Oleh karena itu, teologi moral Katolik dengan demikian dipanggil
untuk menafsirkan kembali konsep hukum kodrat secara lebih personalis
dan historis, dengan menempatkan pengalaman manusia konkret sebagai
locus refleksi teologis yang legitim.

240 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

Artikel ini juga menegaskan bahwa otoritas magisterium harus
dipahami secara bertingkat dan dinamis. Banyak ajaran moral seksual
berada dalam wilayah non-definitive teaching yang secara teologis terbuka
bagi pendalaman lebih lanjut. Reformulasi doktrin tentang
homoseksualitas tidak harus dimulai dengan pernyataan normatif baru,
melainkan dapat diawali melalui pembaruan bahasa teologis, pendekatan
pastoral yang lebih empatik, dan pengakuan eksplisit atas martabat penuh
umat dengan orientasi homoseksual sebagai bagian dari Tubuh Kristus.

Implikasi pastoral dari pendekatan ini sangat signifikan.
Pendampingan yang dialogis dan penuh belas kasih, sebagaimana
ditekankan oleh Paus Fransiskus, memungkinkan Gereja untuk hadir
sebagai ruang penyembuhan, bukan sumber luka. Dengan mengakui
pengalaman iman umat sebagai locus theologicus, Gereja tidak kehilangan
integritas ajarannya, melainkan memperdalam kesaksiannya tentang
Allah yang setia menyertai manusia dalam kompleksitas hidup mereka.

Akhirnya, artikel ini mengusulkan pemahaman Gereja sebagai
komunitas pembelajar yang rendah hati, yang berani berdialog dengan
ilmu pengetahuan dan pengalaman manusia demi pencarian kebenaran
yang lebih utuh. Dalam kerangka ini, ketegangan antara doktrin dan ilmu
pengetahuan tidak perlu dipandang sebagai ancaman, melainkan sebagai
undangan Roh Kudus untuk pertumbuhan iman. Tantangan Gereja ke
depan bukanlah memilih antara doktrin dan kemanusiaan, melainkan
menemukan cara bagaimana keduanya dapat saling menerangi, sehingga
Gereja mampu menghadirkan wajah Allah yang inklusif, adil, dan penuh
belas kasih tanpa kehilangan kesetiaan pada Injil.

DAFTAR PUSTAKA

American Psychiatric Association. DSM-5-TR: Diagnostic and Statistical Manual
of Mental Disorders. sth ed., text rev. Washington, DC: American
Psychiatric Publishing, 2022.

Diamond, Lisa M. Sexual Fluidity: Understanding Women’s Love and Desire.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2016.

Francis. Amoris Laetitia: Post-Synodal Apostolic Exhortation on Love in the
Family. Vatican City: Libreria Editrice Vaticana, 2016.

Gaillardetz, Richard R. An Unfinished Council: Vatican II, Pope Francis, and the
Renewal of Catholicism. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2015.

Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas 241



JURNAL TEOLOGI, 14.02 (2025): 219 - 242

———. By What Authority? A Primer on Scripture, the Magisterium, and the Sense
of the Faithful. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2018.

Keenan, James F. A History of Catholic Moral Theology in the Twentieth Century:
From Confessing Sins to Liberating Consciences. New York: Paulist Press,
2020.

Martin, James. Building a Bridge: How the Catholic Church and the LGBT
Community Can Enter into a Relationship of Respect, Compassion, and
Sensitivity. New York: HarperOne, 2017.

Newman, John Henry. An Essay on the Development of Christian Doctrine.
Reprint, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 2017.

Pigliucci, Massimo. Science and the Limits of Knowledge: The Problem of
Scientism. Chicago: University of Chicago Press, 2017.

Salzman, Todd A., and Michael G. Lawler. The Sexual Person: Toward a Renewed
Catholic Anthropology. Washington, DC: Georgetown University Press,
2018.

Second Vatican Council. Gaudium et Spes. Pastoral Constitution on the Church
in the Modern World. Vatican City, 1965.

———. Lumen Gentium. Dogmatic Constitution on the Church. Vatican City,
1964.

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Rescriptum ex Audientia
SS.mi: Modification of the Catechism of the Catholic Church on the Death
Penalty. Vatican City, 2018.

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Letter to the Bishops of the
Catholic Church on the Pastoral Care of Homosexual Persons. Vatican
City, 1986.

Vatican. Congregation for the Doctrine of the Faith. Persona Humana:
Declaration on Certain Questions Concerning Sexual Ethics. Vatican City,

1975.

242 Frantiko Tamba: Kontekstualisasi Doktrin Gereja tentang Homoseksualitas






