
 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127   

109 

 
This work is licensed under CC BY-SA. 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

DINAMIKA ATTRITIO-CONTRITIO DALAM MINGGU PERTAMA 

LATIHAN ROHANI ST. IGNATIUS LOYOLA 

 

   

THE DYNAMICS OF ATTRITIO-CONTRITIO IN THE FIRST WEEK OF THE 

SPIRITUAL EXERCISES OF ST. IGNATIUS OF LOYOLA 

 

 
Frederick Ray Popo 

Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Indonesia 

 poporayf@gmail.com 

 

Dikirimkan: 6 Juli 2025; Diterima: 6 Oktober 2025 

DOI: https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13011  

 

ABSTRACT 

Members of the Society of Jesus (Jesuits) are formed with a self-understanding as sinners loved 

by God. God’s love is the first and foremost impetus for transforming a sinner to repent. This 

self-image is cultivated through their formative experiences, particularly during the 30-day 

retreat based on the Spiritual Exercises (SE) of St. Ignatius of Loyola. This article presents the 

results of a literature-based study of the First Week of the SE. In this section, Ignatius guides 

retreatants to understand conversion as a dynamic transition from attritio to contritio. The 

meditative materials provided by Ignatius are intentionally designed to lead retreatants to a 

deep sense of horror and sorrow for their personal sins, while simultaneously reminding them 

that they are always loved by God. This approach is rooted in St. Ignatius’ own experience of 

conversion, especially during his time of ascetic practices in the town of Manresa between 

1522 and 1523. 
 

Keywords: attritio, contritio, conversion, first week, Ignatius, spiritual exercises, sin 

 

ABSTRAK 

Para anggota ordo Serikat Yesus (Jesuit) memiliki citra diri sebagai pendosa yang dicintai 

Allah. Kasih Allah inilah yang pertama-tama dan utama yang membuat transformasi dari 

pendosa menjadi bertobat. Citra ini terbangun lewat pengalaman formasi mereka, terkhusus 

dalam menjalani retret 30 hari memakai buku Latihan Rohani (LR) St. Ignatius. Artikel ini 

melaporkan hasil kajian pustaka atas teks LR Minggu Pertama. Di sana, Ignatius mendidik 

retretan sehingga mampu memaknai pertobatan sebagai dinamika peralihan dari attritio ke 

contritio. Bahan-bahan permenungan yang ada memang dirancang Ignatius untuk membuat 

retretan merasakan kengerian dan sesal atas dosa-dosa pribadinya, sekaligus tidak lupa bahwa 

mereka senantiasa dicintai Allah. Ini semua berakar dari pengalaman pertobatan St. Ignatius 

sendiri, khususnya selama menjalani laku-tapa di kota Manresa 1522-1523. 

 

Kata kunci: attritio, contritio, dosa, Ignatius, latihan rohani, minggu pertama, tobat 

 

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:poporayf@gmail.com
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13011


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

110 

1. PENDAHULUAN  

Sepulang dari World Youth Day 2013 di Brazil, almarhum Paus Fransiskus (1936-2025) 

diwawancarai oleh Antonio Spadaro, pemimpin redaksi La Civilta Cattolica. Pertanyaan 

pertama yang dilontarkan Spadaro kepadanya adalah “Siapakah Jorge Mario Bergoglio?” 

Menurutnya, Paus Fransiskus sempat tertegun beberapa saat, tetapi dia akhirnya dengan tegas 

menjawab “Saya adalah pendosa. Inilah definisi yang paling tepat” (Spadaro, 2013). 

 Meskipun berangkat dari refleksi pengalaman personal, mengingat statusnya sebagai 

anggota ordo Serikat Yesus (SJ)/Yesuit, bisa dikatakan bahwa jawaban Paus Fransiskus 

menggemakan kembali hasil Kongregasi Jenderal1 ke-32 Serikat Yesus. Dalam sidang umum 

itu dirumuskanlah jawaban atas pertanyaan “Siapakah Yesuit itu?”, yakni “… orang yang 

mengakui dirinya [sebagai] pendosa, tetapi tahu bahwa [dirinya itu] dipanggil menjadi sahabat 

Yesus seperti Ignatius dahulu” (Serikat Yesus, 1975, dekret 2, no. 1). Dengan demikian, 

disposisi sebagai pendosa yang diampuni dan dicintai Allah—sinners, yet called—adalah jati 

diri para Yesuit. 

Gagasan itu diteguhkan kembali oleh para peserta Kongregasi Jenderal ke-36 yang 

percaya bahwa jantung hati spiritualitas Ignatian adalah pengalamaan transformatif berhadapan 

dengan belas kasih Allah. Para peserta meyakini, “Pengalaman akan tatapan Allah yang penuh 

belas kasih atas kelemahan dan keberdosaan kita, membuat kita rendah hati dan memenuhi diri 

kita dengan rasa syukur yang membantu kita menjadi pelayan yang berbelas kasih kepada 

semua orang” (Serikat Yesus, 2016, dekret 1, no. 19). Karena pengalaman dikasihi Allah, 

seorang Yesuit diundang menjadi pribadi yang berbelas kasih dalam hidup dan perutusannya. 

Mengapa dan bagaimana citra diri pendosa yang dikasihi itu amat melekat dalam alam 

pikir para Yesuit? Hampir pasti, jawabannya terdapat pada isi formasi atau pendidikan yang 

mereka terima semenjak novisiat. Salah satu tahap formasi yang amat fondasional bagi setiap 

Yesuit adalah pengalaman menjalani retret 30 hari berdasarkan buku Latihan Rohani (LR)  

St. Ignatius (1548). Retret ini dibuat ketika para Yesuit masih novis. Pekan pertama retret 

tersebut secara khusus dirancang untuk mengobok-obok sisi-sisi gelap atau pengalaman 

keberdosaan retretan dan menatapkannya dengan cinta Allah yang tanpa syarat, yang makin 

konkret lewat hidup-wafat-kebangkitan Putra-Nya.  

Penelitian ini bertujuan memperkaya pembacaan teologis atas LR sehingga pembaca 

dapat melihat LR sebagai sarana pembentukan/formasi hidup rohani. Kebaruan penelitian ini 

 
1 Kongregasi Jenderal (KJ) adalah pertemuan akbar para perwakilan anggota Serikat Yesus (Yesuit) sedunia. 

Biasanya, KJ diadakan untuk memilih Pater Jenderal (pemimpin umum) baru dan menentukan arah gerak misi 

Serikat Yesus. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

111 

terletak pada fokusnya yang belum banyak dilakukan sebelumnya, yakni secara saksama 

mengkaji teks Indonesia LR Minggu Pertama dan mengeksplisitkan makna-makna rohaninya 

berdasarkan komentar-komentar yang ada dan doktrin-doktrin Gereja Katolik tentang dosa-

pertobatan. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memperluas horizon studi 

Ignatian dan memberikan sumbangan orisinal bagi kajian spiritualitas Kristiani di Indonesia. 

 

1.1. Dunia di Belakang Teks: Ignatius Loyola dan Keberdosaannya 

Jika ditarik mundur lebih jauh, apa yang dikemukakan dalam Latihan Rohani (LR) 

adalah cerminan dari kisah hidup St. Ignatius Loyola sendiri yang ditopang oleh pengenalannya 

akan belas kasih Allah. Tanpa memahami hidup Ignatius lewat Autobiografi-nya, LR hanya 

akan menjadi sekumpulan kata tanpa sukma. Begitu LR Minggu Pertama dibaca secara teliti, 

akan tampak bahwa aneka pengalaman yang membentuk Ignatius secara batiniah tertuang 

secara implisit di dalamnya. Oleh karena itu, subbagian ini dibuat untuk melacak pengalaman 

Ignatius akan keberdosaan dan pertobatan, yang nantinya disistematisasi dalam LR sebagai 

sarana merasul. 

Ignatius atau Inigo Lopez2 lahir tahun 1491 dari keluarga Loyola di daerah Basque, 

Spanyol Utara3. Pada umur 15 tahun, Inigo menempuh “pendidikan” di puri bendahara Raja 

Ferdinand dari Spanyol4. Di sana dia mengejar mimpi menjadi kesatria, belajar berkuda, 

berburu, duel, dan menikmati hiburan-hiburan “tidak sehat”, antara lain judi dan main 

perempuan (Jou, 1991). Inilah “dosa-dosa” masa muda Inigo. Tahun 1521, dia menjadi 

“tentara”5 dan ikut pasukan pangeran Najera yang mencoba mempertahankan Benteng 

Pamplona dari Prancis. Pamplona adalah kota kecil yang terletak di perbatasan Prancis dan 

Spanyol.  

Secara jumlah, kedua pasukan itu tidak seimbang. Spanyol dengan 1.000 prajurit 

sedangkan Prancis dengan 12.000 prajurit (berikut artileri). Pupus sudah harapan bagi pasukan 

Spanyol untuk menang. Namun, Inigo tidak mau menyerah. Dia pun berhasil membujuk 

pasukan Spanyol untuk bertahan melawan kematian dan berakhir dengan kekalahan konyol. 

 
2 Di Puri Loyola, Ignatius dibaptis dengan nama Inigo Lopez. Nama Inigo inilah yang dipakainya hingga berumur 

40 tahun. Setelah berumur 40 tahun dan mulai di Paris, ia menggunakan nama Ignatius (Modras, 2004: 3). 
3 Dokumen-dokumen sekitar tahun 1180 menggambarkan keluarga Loyola sebagai salah satu dari sepuluh 

keluarga besar di provinsi mereka. Inigo sendiri merupakan anak kesebelas. Ibunya meninggal tidak lama setelah 

Inigo lahir sehingga dia dibesarkan dalam situasi maskulin keprajuritan (Modras, 2004: 3). 
4 Di bawah pengawasan Velasques, Inigo mengadaptasikan diri dengan lingkungan aristokrat Spanyol. Dia 

mengembangkan keterampilan dalam musik dan tulis menulis, khususnya kisah-kisah romantis ksatria Abad 

Pertengahan yang sedang digemari oleh para bangsawan Spanyol. (Modras, 2004: 4). 
5 Tentara bayaran (caballero). 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

112 

Boleh disimpulkan bahwa darah tentara Spanyol yang tertumpah di Pamplona diakibatkan oleh 

kepongahan Inigo.  

Inigo tidak mati. Dia hanya cedera berat. Sebuah tembakan meriam menghancurkan kaki 

kanannya, sedangkan yang kiri jadi luka berat. Inigo dibawa kembali ke Loyola dengan 

gerobak dan setibanya di puri Loyola, ia diobati oleh dokter. Di Puri Loyola, Inigo tinggal 

bersama kakaknya Martinus dan kakak iparnya, Magdalena (Jou, 1991). Di masa penyembuhan 

itu, mulailah kisah pertobatannya. Setelah membaca buku-buku tentang Yesus dan para kudus, 

ia mengubur impiannya yang lama untuk menjadi kesatria Kerajaan Spanyol dan malah ingin 

menjadi “kesatria Kristus”, yakni dengan pergi dan tinggal di Yerusalem. Ia pun berencana 

membuat silih atas hidupnya yang lama (da Camara, 1996: no. 9-10). 

Demi mengejar impian barunya, Inigo berangkat menuju Barselona, ke suatu pelabuhan 

yang darinya ia bisa pergi ke Yerusalem. Maret 1522, di tengah jalan, ia singgah di suatu biara 

yang terletak di bukit Montserrat. Ia mempersiapkan diri selama tiga hari untuk mengaku dosa. 

Keledainya diserahkan kepada biara di sana. Pakaiannya ditukar dengan pakaian seorang 

pengemis. Pedang ia letakkan di bawah patung Bunda Maria di kapel. Mengimitasi ritus para 

kesatria, semalam suntuk ia berdoa di kapel untuk mempersiapkan hidupnya yang baru untuk 

melayani Raja Abadi dengan tekad bulat (da Camara, 1996). Lantas, Montserrat menjadi titik 

awal munculnya semangat penyerahan diri total dalam diri Ignatius. Dia mempersembahkan 

pedangnya sebagai simbol melepaskan hidupnya yang penuh dosa dan berorientasi duniawi. 

Setelah Monsterrat, dia memandang dirinya sebagai seorang “peziarah”.  

Selanjutnya, Inigo tinggal hampir setahun di sebuah kota kecil bernama Manresa. Di kota 

inilah embrio LR mulai dituliskan Inigo dalam buku catatan pribadinya, semua berangkat dari 

pengalaman-pengalaman olah rohaninya. Sampai di kota itu, ia mulai melakukan laku tapa, 

doa yang sangat intensif dan melawan dirinya. Jika sebelumnya ia sangat memperhatikan 

penampilan, sekarang ia berjalan di desa-desa berpakaian pengemis dengan kuku dan rambut 

yang tak terpelihara. Sehari-harian ia membantu orang sakit, berdoa tujuh jam sehari, berpuasa 

dan mengikuti misa. Ia menyesah diri dengan cambuk dan tidur sedikit di tempat keras tanpa 

alas (da Camara, 1996). 

Awalnya, ia gembira dengan semua usaha itu. Ia berpikir bahwa begitulah cara yang 

paling tepat mendisplinkan badannya yang dulu pernah menjadi alat dosa. Tak lama kemudian, 

ia mengalami banyak godaan. Timbul dalam pikirannya keinginan untuk menyombongkan diri. 

Di lain sisi, ia pun disusupi rasa takut kalau-kalau ada dosa masa lalu yang terlewat dan belum 

dibawa ke bilik pengakuan atau yang belum diampuni. Skrupel itu sampai membuatnya putus 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

113 

asa dan mau bunuh diri (da Camara, 1996). Kemudian, ia menyadari bahwa bunuh diri akan 

melukai hati Tuhan. Jadi, dengan penuh keberanian, ia melawan godaan ini.  

Titik balik dari desolasi di Manresa ini terjadi ketika bapa pengakuan menyuruhnya untuk 

berhenti puasa berlebihan. Berhenti puasa ini juga meyakinkan Ignatius untuk menghentikan 

pengakuan dosa masa lalunya yang dilakukan secara obsesif dan berulang-ulang. Sejak itu, ia 

dibebaskan dari rasa skrupel, yakin bahwa Allah sungguh mencintai dan mengampuninya (da 

Camara, 1996).  

Suatu hari, seolah-olah Allah membangkitkannya dari mimpi buruknya. Semua godaan 

hilang begitu saja. Pikiran menjadi sangat jernih. Ia mulai merefleksikan bagaimana mulai 

timbul keadaan kalut dan pikiran-pikiran jahat dalam benaknya. Ia sadar bahwa ternyata cara 

hidup keras seperti itu bukanlah kehendak Allah. Dengan laku tapa seperti itu seolah-olah ia 

ingin memaksa Allah berkenan dan mencintainya. Satu hal yang tak mungkin terjadi. Ia sadar 

ia mesti menyerahkan diri kepada-Nya. Ia harus melakukan apa yang dikehendaki-Nya dan 

bukan apa yang ia kehendaki sendiri. Dari pengalamannya, dia mengambil kesimpulan bahwa 

penghiburan dari menyiksa diri itu datang dari roh jahat. Dengan pengalaman-pengalaman 

yang direfleksikan, ia semakin menyadari bagaimana Allah bertindak dalam hidupnya dan 

bagaimana ia mesti menanggapi-Nya (da Camara, 1996). 

 Ketekunan dan kesungguhan Inigo menanggapi sapaan Allah membuahkan rahmat. 

Pada suatu waktu, ketika ia sedang santai duduk di pinggir sungai Cardoner, sebuah sungai 

dekat biara di Manresa yang setiap hari ia kunjungi, ia mendapat penerangan luar biasa dari 

Allah. Ia tidak memperoleh penampakan, tetapi budinya diterangi sehingga memahami secara 

mendalam kebenaran iman, masalah-masalah rohani dan hubungan iman dan pengetahuan. 

Antara lain ia mendapatkan penerangan bagaimana Allah menciptakan alam semesta dan 

bagaimana Ia hadir dalam ciptaan-Nya. “Semua itu dengan kejelasan yang begitu besar 

sehingga segala-galanya kelihatan baru” (da Camara, 1996: no. 30). Menurutnya, Allah yang 

sabar menghadapinya di Manresa ibarat seorang guru (no. 27). 

Sejak menerima pengalaman itu, Inigo berusaha tampil normal dengan memelihara kuku, 

rambut, dan seluruh dirinya. Ia juga meninggalkan praktik puasa dan pantang yang berlebihan. 

Ia jauh lebih bijaksana dan maju dalam kerohanian. Mulai dari sana, segala hal baginya 

menampakkan kehadiran Allah. Setelah hampir satu tahun, Inigo kemudian melanjutkan 

perjalanan ke Barcelona, sebuah kota pelabuhan di Spanyol (da Camara, 1996). 

Dari uraian singkat ini, benang merah yang tampak paling jelas adalah soal transformasi. 

Pasca-remuk kakinya di Pamplona, Ignatius berjuang untuk bertobat dari dosa-dosa masa 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

114 

mudanya dan memulai hidup baru sebagai peziarah miskin. Namun, pertobatannya 

berlangsung bertahap. Dia sempat keliru memahami dosa dan pertobatan. Pada awalnya, 

kesadaran akan dosa memang membawanya pada penyesalan berat, tetapi pertobatan masih 

disamakannya dengan meniti jalan hukuman. Dia menjadi kejam terhadap diri sendiri. Namun, 

pada akhirnya, berkat aneka kesadaran baru yang ditanamkan Allah sendiri, pertobatan Ignatius 

beralih menjadi suatu bentuk kasih kepada Allah yang telah begitu mencintainya.  

 

2. METODE 

Penelitian ini berciri kualitatif. Metode yang dipakai adalah kajian pustaka. Data yang 

dikaji adalah buku LR (versi Indonesia6 terjemahan J. Darminta, SJ7 tahun 1993), khususnya 

bahan-bahan doa Minggu Pertama (nomor. 45-75) yang telah membangun citra diri Yesuit 

sebagai pendosa yang dikasihi Allah. Pertanyaan utama (status quaestionis) yang diajukan 

adalah “Dari teks Minggu Pertama LR, makna pertobatan seperti apa yang ditawarkan Ignatius 

Loyola?” 

Untuk menjawab pertanyaan ini, penelitian menggabungkan kajian teks Minggu Pertama 

LR dengan sumber-sumber sekunder, yakni tafsir dari para pakar spiritualitas Ignatian seperti 

David L. Fleming, Stanislaw Morgalla, dan Michael Ivens. Pendekatan analisis yang 

digunakan adalah hermeneutik teologis, yaitu usaha memahami teks rohani secara mendalam 

dengan memperhatikan konteks historis-teologis penulis, struktur batin teks, serta relevansinya 

bagi pembentukan iman pembaca pada masa kini. Dalam kerangka ini, pembacaan Minggu 

Pertama LR diarahkan untuk menangkap dinamika rohani Ignatius yang bergerak dari attritio 

(penyesalan karena takut hukuman) menuju contritio (penyesalan karena kasih kepada Allah).  

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

3.1. Struktur Latihan Rohani Minggu Pertama8 

Sejajar dengan pengalaman pertobatan Ignatius, LR juga dimaksudkan sebagai 

perjalanan transformasi dan pertobatan. Itulah yang akan dibahas pada subbagian ini. Pada 

 
6 Sebelum versi Darminta, ada versi terjemahan Latihan Rohani dalam bahasa Indonesia ejaan lama. Darminta 

merevisi sejumlah frasa dari terjemahan ejaan lama, menambah lampiran-lampiran penjelasan, terutama terkait 

dinamika keempat minggu. Sejak versi Darminta, belum ada revisi lain yang dibuat atas teks LR. 
7 J. Darminta, SJ (lahir: 1942) adalah doktor teologi spiritualitas, lulusan Universitas Gregoriana, Roma (lulus 

1978). Beliau menghabiskan sebagian besar hidupnya sebagai Jesuit, sejak 1990, dengan berkarya di Pusat 

Spiritualitas Girisonta (Puspita), Ungaran, Semarang, Jawa Tengah, memberi retret dan kursus pembinaan hidup 

rohani untuk aneka tarekat religius. Beliau telah menulis banyak buku mengenai spiritualitas dan hidup rohani, 

dan menerjemahkan beberapa dokumen Serikat Jesus. Beliau pernah menjadi Provinsial (pemimpin umum) 

Serikat Jesus Provinsi Indonesia pada 1983-1989. 
8 Teks diambil dari St. Ignatius Loyola, Latihan Rohani, terj. J. Darminta (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 57-66. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

115 

akarnya, LR adalah proses yang dimaksudkan untuk membawa retretan menuju kemerdekaan 

batin dan untuk mengikuti panggilan Allah dalam iman.  

Bagi Ignatius, tujuan LR adalah agar seseorang bisa “menaklukkan diri dan mengatur 

hidupnya begitu rupa hingga tak ada keputusan(nya) diambil di bawah pengaruh rasa lekat tak 

teratur mana pun juga” (LR #21). Dengan banyak “ketidakbebasan” dalam diri, seseorang 

takkan bisa melakukan discernment yang serius dan dia hanya akan terus diperbudak oleh 

kelekatan-kelekatan. LR menggunakan aneka istilah untuk realitas “ketidakbebasan” ini 

(Bautista, 2009:100). Contohnya, “dosa, kekurangan” (LR #24); “kedunguan, kelemahan, 

kecurangan, kejahatan” (LR #59); “nafsu” (LR #87); “cinta kedagingan dan duniawi” (LR 

#97). 

LR terbagi ke dalam 4 “Minggu”. Ini bukan menunjuk pada periode tujuh hari. Yang 

dimaksud “Minggu” adalah tahap-tahap pertumbuhan dalam hubungan retretan dengan Allah. 

Tahapannya adalah (1) pengalaman dicintai oleh Allah tanpa syarat, (2) pengalaman diampuni, 

(3) pengalaman dipanggil untuk menjadi murid Yesus, dan (4) pengalaman masuk ke dalam 

misteri wafat dan kebangkitan Yesus (Fagin, 2013: 27). 

Apa isi Minggu Pertama? Minggu Pertama terdiri dari 5 buah Latihan. Latihan Ketiga 

dan Keempat adalah ulangan (repetisi) Latihan Pertama dan Kedua. Sebelumnya, retretan 

ditatapkan pada apa yang disebut sebagai “Asas dan Dasar” (LR #23), yang menggariskan 

bahwa manusia diciptakan dengan tujuan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Allah, 

demi keselamatan jiwanya. Lantas, The Official Directory atau panduan resmi LR tahun 1599 

merumuskan bahwa arah dan tujuan Minggu Pertama LR adalah untuk menyadari/mengenali 

bahwa kita telah menyimpang jauh dari tujuan kita diciptakan dan mengundang kita supaya 

kembali ke jati diri manusia tersebut, yaitu memuji dan mengabdi-Nya. (Directorio 1599, no. 

141 dalam Palmer, 1996) 

Latihan Pertama terdiri dari tiga pokok dan satu percakapan batin. Latihan Kedua terdiri 

dari lima Pokok dan satu percakapan batin. Ketiga pokok dalam Latihan Pertama lebih 

berfokus pada dosa-dosa orang lain. Dalam permenungan ini, tiga pokok utama menggugah 

batin retretan untuk semakin sadar akan beratnya dosa dan akibatnya yang kekal.  

Pokok pertama mengajak untuk mengenangkan dosa pertama yang dilakukan oleh para 

malaikat, yang walau hanya sekali berdosa karena kesombongan, langsung dijatuhi hukuman 

kekal di neraka. Dengan menimbang hal ini dalam ingatan, pikiran, dan kehendak, seseorang 

diajak untuk merasa malu karena telah berkali-kali berdosa dan tetap menerima rahmat 

kehidupan (LR #50). 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

116 

Pokok kedua berfokus pada dosa Adam dan Hawa, leluhur manusia, yang karena satu 

pelanggaran terhadap perintah Allah, kehilangan rahmat semula dan menyeret seluruh umat 

manusia ke dalam penderitaan dan kecenderungan dosa. Ini menambah kesadaran akan dampak 

dosa pribadi terhadap sesama dan sejarah keselamatan (LR #51). 

Pokok ketiga melanjutkan permenungan dengan melihat bahwa banyak orang masuk 

neraka hanya karena satu dosa berat saja, sementara diri sendiri telah melakukan lebih banyak 

dosa namun belum menerima hukuman serupa. Hal ini menggugah hati untuk merenungkan 

keadilan Allah serta besarnya belas kasih-Nya yang masih memberi kesempatan untuk bertobat 

(LR #52). 

Latihan Pertama ditutup dengan bahan doa terkenal tentang percakapan bersama Yesus 

yang tergantung di salib, “wafat untuk dosa-dosaku”. Ignatius meminta retretan merefleksikan 

tiga pertanyaan ini, “Apa yang telah kuperbuat bagi Kristus, apa yang sedang kuperbuat bagi 

Kristus, dan apa yang harus kuperbuat bagi Kristus?” (LR #53). Bagi Ignatius, tidaklah cukup 

bagi dirinya dan retretan untuk sekadar memiliki pengalaman mistik yang luar biasa. 

Pertanyaannya adalah, apa yang harus dilakukan setelahnya? Spiritualitas Ignatian adalah 

spiritualitas tindakan, pergi keluar untuk melakukan sesuatu. Pertanyaan pada LR #53 ini akan 

tetap ada bersama retretan selama 30 hari: “Apa yang harus saya perbuat? Apa cita-cita saya? 

Apa panggilan saya? Apa yang Tuhan minta saya lakukan?” 

Howard Gray, ahli spiritualitas Ignatian dari Chicago, melihat bahwa dosa bukanlah 

subjek utama Minggu Pertama, melain penebusan (redemption). Kristus adalah penyelamat dan 

penebus. Oleh karena itu, Minggu Pertama adalah rahmat sekaligus undangan untuk 

memahami secara mendalam bahwa pertobatan berpusat pada Kristus. Dialah fondasi utama 

ciptaan baru, dunia baru sedemikian rupa sehingga semakin mencintai-Nya karena Dia 

menyerahkan diri untuk saya (LR #53). Dalam konteks kehidupan dan cinta, Allah 

mengungkapkan apa itu dosa sedemikian rupa sehingga saya mampu membebaskan diri 

darinya supaya hidup dan bertindak berdasar cinta, serta lebih mencintai dan makin giat 

mengabdi Kristus sang Penyelamat (Gray, 1993). 

Berikutnya, Latihan Kedua lebih berfokus pada dosa-dosa pribadi si retretan. Kelima 

pokok permenungan ini membimbing seseorang untuk merenungkan secara mendalam realitas 

dosa pribadinya dan besarnya belas kasih Allah. Pokok pertama mengajak untuk mengingat 

sejarah dosa-dosa pribadi dengan meninjau kembali tempat tinggal, relasi, dan pekerjaan yang 

pernah dilakukan (LR #56). Pokok kedua mengajak retretan menyadari betapa dalam dan 

beratnya setiap dosa, meskipun dosa itu tampak kecil atau seolah tak terlarang (LR #57). Pokok 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

117 

ketiga mengarahkan retretan pada perendahan diri, dengan membandingkan diri sendiri dengan 

seluruh umat manusia, para malaikat, serta kebesaran Allah, hingga menyadari diri sebagai 

makhluk hina dan rusak oleh dosa (LR #58).  

Pokok keempat memperdalam kesadaran retretan dengan menimbang-nimbang siapa 

Allah yang dilawannya dalam dosa, membandingkan keutamaan-Nya dengan kelemahan dan 

kejahatan diri sendiri (LR #59). Akhirnya, pokok kelima menimbulkan keheranan dan syukur 

mendalam atas kenyataan bahwa seluruh ciptaan, para malaikat, dan para kudus tetap 

menopang hidup orang berdosa, meskipun ia layak dihukum, bahkan ditelan bumi dan 

dimasukkan ke dalam neraka karena dosanya (LR #60). 

Latihan Kedua juga diakhiri dengan percakapan, tetapi intinya berbeda dari LR #53. 

Percakapan di akhir Latihan Kedua lebih bernada syukur dan bukan dalam bentuk pertanyaan 

reflektif. Retretan diminta “menghaturkan terima kasih kepada-Nya karena telah sudi memberi 

hidup kepadaku sampai saat ini. Membuat niat untuk selanjutnya memperbaiki diri dengan 

pertolongan rahmat-Nya.” (LR #61) 

Setelah mengulang Latihan Pertama dan Kedua sebagai Latihan Ketiga dan Keempat, 

retretan menjalani Latihan Kelima. Latihan ini dikenal sebagai “Meditasi Neraka” dengan 

pengenaan pancaindra. Permenungan ini mengajak seseorang untuk secara mendalam 

merenungkan kenyataan neraka demi membangkitkan rasa takut akan hukuman sebagai jalan 

menuju pertobatan.  

Ada lima pokok doa yang disusun berdasarkan kelima pancaindra batin: melihat api dan 

jiwa-jiwa yang menderita; mendengar ratapan dan hujatan; mencium bau busuk dari belerang 

dan lumpur; mengecap kepahitan penderitaan batin; serta meraba jilatan api yang membakar. 

Permenungan ditutup dengan percakapan pribadi dengan Kristus, sambil mengenangkan jiwa-

jiwa yang binasa dalam tiga masa—sebelum, saat, dan sesudah kedatangan-Nya. Dalam doa 

itu, seseorang bersyukur karena tidak termasuk dalam golongan yang binasa, dan memuji 

kelembutan serta belas kasih Tuhan yang masih memberi kesempatan hidup (LR #65-71). 

 

3.2. Makna Pertobatan dalam Latihan Rohani 

Dari subbagian sebelumnya telah tampak semacam pedagogi yang disusun oleh Ignatius 

untuk membantu para retretan mendalami realitas dosa dan membuka disposisi mereka untuk 

mau bertobat. Agar tercipta suatu analisis yang lebih mendalam, subbagian ini akan berfokus 

untuk memberi pemaknaan akan teks Minggu Pertama LR, diracik dari pendapat beberapa 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

118 

komentator LR. Pada dasarnya, menurut Penulis, LR mengajak retretan mengalami baik attritio 

maupun contritio, sembari mengupayakan suatu disposisi batin beralih dari attritio ke contritio.  

Dalam Katekismus Gereja Katolik (Catechism of the Catholic Church) no 1451-1454, 

sebagaimana dikutip Kusmaryanto, dijelaskan dua macam pertobatan, yaitu contritio dan 

attritio. Contritio merupakan kepedihan jiwa yang mendalam dan perasaan jijik terhadap dosa 

yang telah dilakukan dan disertai keinginan untuk tidak berbuat dosa lagi. Pada contritio, 

motivasi utama yang menggerakkan orang untuk bertobat ialah kasih kepada Allah. Kalau yang 

menggerakkan itu bukan cinta tetapi yang lainnya, misalnya takut akan hukuman neraka, hal 

itu disebut attritio, suatu pertobatan yang tidak sempurna (Kusmaryanto, 2019). Menurut 

Penulis, dari rumusan rahmat yang dimohon dan isi Latihan, tampak bahwa Ignatius mengajak 

retretan mengalami attritio. Sementara itu, dari percakapan yang menutup setiap Latihan, 

tampak bahwa Ignatius mengajak retretan menumbuhkan contritio.  

 

Tabel 1: Kosakata Pokok Penanda Attritio dan Contritio 

Latihan Pertama Latihan Kedua Latihan Kelima 

Rahmat: rasa malu dan aib, 

pantas disiksa atas dosa 

Rahmat: dukacita memuncak, 

air mata 

Rahmat: takut akan hukuman 

neraka 

Pokok I (dosa malaikat): malu, 

aib, neraka, pantas dihukum 

Pokok I: sejarah dosa Pokok I: api, jiwa terkurung 

Pokok II (dosa Adam-Hawa): 

kebinasaan, kehilangan rahmat 

Pokok II: beratnya, jeleknya, 

jahatnya dosa-dosaku   

Pokok II: rintihan, jeritan 

Pokok III: layak dihukum Pokok III: diriku kecil, 

membayangkan diri sebagai 

bisul 

Pokok III: busuk 

Percakapan: Kristus tersalib, 

Pencipta sampai berkenan 

menjadi manusia 

Pokok IV: Allah yang 

Mahakuasa, Mahabijak, 

Mahaadil, Mahakasih 

Pokok IV: pahit, sedih, cacing 

suara hati 

 Pokok V: Aku dipelihara, 

dilindungi, tidak disiksa 

Pokok V: jiwa ditelan api 

 Percakapan: Kerahiman Ilahi, 

Allah sudi memberi hidup. 

Percakapan dengan Kristus: 

Dia selalu sedemikian lembut 

dan berbelas kasih pada diriku 

Keterangan: Warna latar abu-abu= contritio. Warna latar putih = attritio. 

 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

119 

3.3. Attritio dalam Latihan Rohani 

Dalam Minggu Pertama, ada tiga Latihan utama dengan pokok-pokok doa yang berbeda. 

Semangat attritio terindikasi lewat beberapa rahmat yang dimohon untuk tiap Latihan yang 

ada. Paling tidak ada dua rahmat yang menonjol, yakni rasa malu dan rasa bersalah. 

 

3.3.1. Rasa Malu  

Dalam Latihan Pertama, retretan memohon rahmat berupa “rasa malu dan aib” (LR #48), 

dan dalam pokok pertama—yaitu saat merenungkan dosa para malaikat—ia diajak untuk 

memohon agar rasa malu dan aib itu “semakin mendalam” (LR #50). Kata “aib” sebenarnya 

lebih tepat diterjemahkan sebagai “kebingungan” karena kata aslinya confussion. Morgalla 

mencermati bahwa permohonan rahmat “rasa malu” hanya ada dalam Minggu Pertama LR 

(Morgalla, 2024: 312). 

Penekanan pada pengalaman rasa malu ini dikuatkan kembali dalam catatan tambahan 

kedua untuk retretan di Minggu Pertama. St. Ignatius menganjurkan agar setiap pagi, segera 

setelah bangun tidur, sang retretan membangkitkan imajinasi yang mendukung pengalaman 

rasa malu dan aib tersebut. Retretan diminta membangun citra diri (self-image), yakni dengan 

membayangkan diri menjadi seorang kesatria yang datang menghadap raja dan istananya. 

Kesatria ini penuh rasa malu dan aib karena telah mengkhianati atau membuat pelanggaran 

berat terhadap raja yang selama ini telah menganugerahkan banyak karunia dan anugerah 

kepadanya (LR #74). Dengan mengawali hari dengan pikiran seperti itu ditambah dengan 

bahan-bahan doa yang juga menekankan rasa malu, terciptalah intensitas pengalaman rasa 

malu. Inilah yang memberikan kedalaman pada gambaran-gambaran yang diimajinasikan 

ketika menjalani Latihan Pertama sampai Kelima (Morgalla, 2024). 

Mengacu pada pendapat Callaghan, Morgalla mengatakan bahwa gambaran ini sejalan 

dengan pemahaman psikologi modern mengenai karakteristik utama dari rasa malu: “rasa 

terbuka [telanjang] di hadapan publik sebagai seseorang yang telah gagal” (Morgalla, 2024,  

p. 312). Callaghan, dalam upayanya menjelaskan maksud St. Ignatius, merujuk langsung pada 

pembedaan serupa yang digunakan oleh C. S. Lewis, yaitu perbedaan antara rasa bersalah 

(guilt) dan rasa malu (shame). 

Menurut Morgalla, St. Ignatius menggunakan rasa malu karena pengalaman itu berkaitan 

langsung dengan perasaan dikutuk—kemungkinan dihukum selamanya. Dalam pengalaman 

rasa malu semacam ini, seluruh kekuatan emosional yang mendasar bisa muncul dengan kuat. 

Ada suatu dorongan ingin lenyap dari muka bumi, karena merasa tidak layak lagi untuk hidup, 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

120 

tidak pantas untuk terus ada. Akan tetapi, justru seseorang yang mampu mengalami rasa malu 

sedalam ini (yakni rasa dikutuk) dapat jauh lebih mudah sampai pada kebenaran tentang 

keselamatan—bahwa keselamatan tidak dapat diusahakan atau layak diterima, tetapi hanya 

dapat diterima sebagai rahmat (Morgalla, 2024). 

 

3.3.2. Rasa Bersalah 

St. Ignatius juga menggunakan konsep rasa bersalah (guilt), meskipun bukan sebagai 

elemen yang paling sentral dalam logika Minggu Pertama. Sebagaimana telah dicatat oleh para 

komentator Latihan Rohani, rasa bersalah juga hanya muncul dalam Minggu Pertama Latihan 

Rohani, dan itu pun dalam meditasi yang berkaitan dengan permenungan atas dosa.  

Pada LR #54, St. Ignatius menambahkan bahwa dalam konteks doa penutup setelah 

percakapan Latihan Pertama, “Ada kalanya mohon rahmat, ada kalanya mempersalahkan diri 

sendiri atas suatu perbuatan tidak baik.” Permohonan semacam ini dimaksudkan untuk 

menutup setiap meditasi di Minggu Pertama. Jika dibaca dalam konteks doa di hadapan Yesus 

yang tergantung di salib, dapat ditegaskan bahwa tujuan utama ajakan untuk mempersalahkan 

diri bukanlah untuk membangkitkan emosi negatif terhadap diri (benci pada diri sendiri), tetapi 

justru sebaliknya: mengubahnya menjadi tindakan positif. Dalam komentarnya, Michael Ivens 

membedakan dengan jelas:  

 

Di sini, setidaknya dalam pertanyaan ketiga [apa yang harus kuperbuat bagi Kristus?], 

fokusnya bergeser dari masa lalu ke masa depan, dan dari ‘rasa malu dan kebingungan’ 

kepada keinginan untuk melayani. Perlu juga dicatat bahwa pertanyaan-pertanyaan ini 

mencerminkan gerakan khas respons Ignasian: dari yang afektif menuju yang efektif, dari 

respons hati menuju akhirnya respons tindakan (Ivens, 1998, p. 54). 

 

Dengan demikian, Morgalla dengan tegas menyatakan bahwa rasa bersalah dalam 

kerangka Ignasian bukanlah beban psikologis, melainkan pintu menuju pengakuan akan 

kebutuhan akan rahmat—kesadaran bahwa kita tidak dapat menyelamatkan diri kita sendiri, 

dan bahwa kita memerlukan Allah sebagai Penyelamat (Morgalla, 2024). 

Logika rasa bersalah ini juga mungkin dapat dikenali dalam latihan pemeriksaan batin 

(examen conscientiae), yang dianjurkan oleh St. Ignatius dalam Latihan Kedua Minggu 

Pertama, ketika ia meminta peserta retret untuk “mengingat kembali semua dosa dalam 

hidupnya, dengan melihatnya kembali dari tahun ke tahun atau dari satu masa ke masa lain… 

sambil merenungkan kejelekan dan kejahatan hakiki dari setiap dosa pokok” (LR #56-57). 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

121 

Menurut Morgalla, pendekatan “kuantitatif” ini jelas bertujuan untuk memicu pengalaman 

pertobatan yang lebih mendalam dengan memperhatikan kualitasnya (Morgalla, 2024). 

Mengapa kita perlu berbicara tentang rasa bersalah di era kiwari ini? Azpitarte 

memberikan semacam caveat bahwa hidup di dunia modern ini sedikit-banyak 

mempromosikan sebuah budaya yang ingin menghapus rasa bersalah dari muka bumi (adanya 

indifference, ketidakpedulian), sebagai reaksi berlanjut atas masa lalu Gereja yang terlalu 

mendikte keburukan moral manusia. Sekarang juga, banyak orang hidup di dalam masyarakat 

yang di dalamnya seseorang tidak boleh mengatakan bahwa dia tidak setuju dengan orang lain 

(alergi oposisi). Budaya yang juga mengikis kerendahan hati sehingga seseorang tidak bisa lagi 

mendaku bahwa ia salah—apalagi bahwa ia jahat. Dari politisi hingga kaum intelektual, orang-

orang semua dibantu untuk menghindari penyesalan, rasa bersalah, tanggung jawab, dan 

kebutuhan untuk memperbaiki kesalahan. Tanpa rasa bersalah, sulit untuk mencapai pertobatan 

apa pun (Azpitarte, 2008). 

 

3.4. Contritio dalam Latihan Rohani 

Menurut Penulis, setelah mencermati dengan saksama teks Minggu Pertama, semangat 

contritio paling terasa pada pokok-pokok doa yang mengajak retretan mengingat “Allah” atau 

“Yesus Kristus”. Hal ini paling kentara di Latihan Kedua pokok IV (LR #59)—ketika retretan 

diminta mengingat kembali siapa Allah (Mahabijak, Mahakuasa, Mahabaik)—dan pada 

Percakapan, ketika retretan diminta menghaturkan rasa syukur karena telah diberi hidup oleh 

Allah (LR #61). Akan tetapi, menurut Penulis, sebenarnya di akhir Latihan Pertama pun sudah 

ada indikasi bahwa Ignatius menghendaki para retretan mencapai contritio. 

Membayangkan Kristus yang tergantung di salib sangatlah penting dalam Latihan 

Pertama sebagai papan loncat beralih dari attritio ke contritio. Yesus yang tergantung di kayu 

salib itu adalah Allah Pencipta—Allah yang sama seperti yang kita renungkan dalam “Asas 

dan Dasar” (LR #23), atau renungan pembuka retret 30 hari, sebagai Allah yang mencurahkan 

kasih dan anugerah yang berlimpah-limpah. Dialah juga Yesus yang akan direnungkan dalam 

Minggu Ketiga. Dengan ini, menurut Fleming, Ignatius tampaknya ingin agar retretan 

memahami kesinambungan antara Allah yang menciptakan, yang memberi, kini adalah Allah 

yang rela menderita dan wafat bagi kita (Fleming. 2004). 

Patut diingat bahwa dalam Latihan Pertama ini retretan memohon rahmat “rasa malu dan 

aib” (shame and confusion). Menurut Fleming, rasa malu dan aib yang berasal dari Allah, 

sebagai buah dari menyaksikan penderitaan Kristus dan menyadari keberdosaan kita. Karena 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

122 

disebut “rahmat”, rasa malu dan aib bukanlah suatu emosi yang bisa diusahakan sendiri. 

Meskipun kita dapat memunculkan rasa malu karena dosa kita sendiri atau akibat tekanan 

sosial, tetapi yang kita doakan adalah rahmat Ilahi (Morgalla, 2024). 

Dalam percakapan batin, retretan berbicara langsung dengan Yesus yang tergantung di 

salib. Menurut Fleming, tujuan pokok ini adalah supaya retretan ikut masuk dalam rasa malu 

dan kebingungan-Nya melihat kekerasan, kebencian, dan kejahatan manusia. Di tengah 

kebingungan-Nya, Yesus tidak menunjukkan kemarahan, tetapi justru memikul rasa malu dan 

kebingungan bersama manusia. Dalam wajah Yesus tersalib, retretan bisa melihat tanggapan 

Allah terhadap dosa dan kejahatan, suatu pilihan penderitaan yang penuh kasih (Fleming, 

2004). 

Permenungan ini meluas ke Latihan Kedua. Retretan memohon rahmat kesedihan dan 

bahkan air mata. Ini adalah perkembangan spiritual khas Ignatius: dari rahmat rasa malu dan 

bingung (yang membuat kita masuk ke dalam tanggapan Allah terhadap dosa), menuju rahmat 

kesedihan dan air mata (yang membuat kita menghayati tanggapan kita sendiri terhadap dosa 

pribadi). Sekaligus, para retretan semakin menyadari bahwa Allah tetap menopang dan 

menyertai mereka dalam keberdosaan, bahkan melalui ciptaan dan sesama. Kasih dan 

pemberian diri Allah tidak pernah berhenti atau batal karena dosa. Dalam pengenalan yang 

lebih dalam terhadap wajah Allah ini—Allah yang bisa merasa malu dan bingung bersama kita, 

tetapi tetap mengasihi dan mengampuni—rasa syukur retretan pun makin dalam (Fleming, 

2004). 

Lebih jauh Fleming menafsirkan bahwa wajah Allah yang penuh kasih dan pengampunan 

ini mencerminkan Allah dalam perumpamaan anak yang hilang (Luk. 15:11-32). Di sana, 

pencipta tidak hanya melihat Allah sebagai pencipta dan penyedia, tetapi sebagai Bapa yang 

“terlalu murah hati”—prodigal, dalam arti “boros” dalam memberi kasih dan pengampunan 

yang berlebihan. Dua anak dalam perumpamaan itu tidak memahami keadilan Bapa. Anak 

bungsu menuntut warisan sebagai hak, anak sulung menuntut keadilan karena jasanya. Tapi 

Sang Bapa, simbol dari Allah, menghidupi keadilan ilahi: bukan keadilan balasan, melainkan 

kesetiaan terhadap relasi kasih. Keadilan Allah berarti Ia selalu setia pada siapa diri-Nya—

Pengasih, Penyayang, Setia, Pengampun. Dengan begitu, keadilan Allah adalah keadilan 

relasional, bukan legalistik (Fleming, 2004: 65-66). 

Bagi Ignatius, dosa adalah kekacauan dalam hubungan kita dengan Tuhan dan dengan 

satu sama lain. Dosa berarti tidak mengikuti rencana Tuhan. Dosa membuat semuanya tidak 

sinkron dan tidak pada tempatnya. Dosa, bagi Ignatius, adalah rasa tidak bersyukur 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

123 

(ingratitude). Setiap dosa berasal dari menyalahgunakan hadiah/anugerah yang kita terima, 

mulai dari membuangnya, merampasnya hingga tidak membagikannya. Orang yang berdosa 

adalah dia yang bergantung pada hal-hal yang memperbudak dirinya dan hal-hal yang 

menghalangi pelayanan dan kasihnya kepada Allah juga satu sama lain (Fagin, 2013). Dalam 

bahasa ilmu psikologi yang lebih modern, dosa dapat pula berarti luka. Pengalaman luka 

(pengalaman trauma) seseorang sangat mungkin menjadi penghalang baginya untuk menyadari 

cinta Tuhan yang begitu melimpah. Dengan dilukai, seseorang mampu melukai. 

Minggu Pertama dalam Latihan Rohani tidak dimaksudkan untuk membuat retretan 

merasa bersalah secara berlebihan atas dosa-dosanya, melainkan untuk membangkitkan 

kebutuhan akan Allah sebagai penyelamat. Penekanan bukan pada perasaan negatif. Dari titik 

spiritual inilah muncul penghiburan sejati (spiritual consolation): rasa syukur dan terima kasih 

mendalam kepada Allah yang penuh kasih dan pengampunan (Fleming, 2004). Bahkan, dalam 

Meditasi Neraka (Latihan Kelima) pun syukur ini tampak lewat percakapan yang diakhir 

dengan retretan yang diminta oleh Ignatius untuk “berterima kasih” kepada Allah yang “selalu 

bersikap sedemikian lembut dan berbelas kasih terhadap diriku” (LR #71). Dengan begitu, 

dimensi cinta (amor) ilahi makin konkret dialami. 

Dinamika peralihan dari attritio ke contritio ini amat krusial. Oleh karena itu, disposisi 

pembimbing retret juga perlu dipersiapkan. Misalnya, menurut Fleming, pembimbing retret 

perlu mendengarkan dengan penuh kepekaan bagaimana peserta mengalami percakapan 

dengan Yesus yang tersalib—Apakah rahmat “rasa malu dan bingung” benar-benar hadir 

sebagai anugerah? Apakah mereka mulai masuk dalam pengalaman Yesus yang tidak 

mengutuk, tetapi justru ikut merasa malu dan bingung oleh kejahatan manusia? Apakah 

pengalaman akan keadilan dan belas kasih Allah mulai membentuk citra Allah dalam diri 

mereka? (Fleming, 2004) 

Harus diakui bahwa dalam dunia modern yang penuh ketidakadilan dan dosa struktural, 

teks LR tidak secara eksplisit menyebut istilah keadilan sosial. Namun, menurut Fleming, 

permenungan tentang dosa dan pertobatan a la Ignatius ini tetap relevan. Dalam Alkitab, 

keadilan ilahi bukan soal distribusi imbalan dan hukuman, melainkan soal kesetiaan Allah pada 

relasi perjanjian. Oleh karena itu, dalam wajah Yesus di kayu salib, kita melihat Allah yang 

tidak menghapus dosa dengan kekuasaan, tetapi memeluk umat manusia dalam cinta dan 

penderitaan—sebuah keadilan yang melampaui hukum dan memasuki misteri belas kasih. 

Melalui perjalanan rohani Minggu Pertama, kita diperkenalkan pada wajah Allah yang sejati—

Allah yang murah hati, yang tidak kenal lelah mencari, mengampuni, dan mencintai. Allah 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

124 

bukan hanya Allah pemberi seperti dalam “Asas dan Dasar”, tetapi adalah Allah yang 

tergantung di kayu salib, yang tahu rasa malu dan bingung karena cinta-Nya kepada manusia. 

Ini adalah Allah yang pemurah—The Prodigal God (Fleming, 2004, p. 66). 

Minggu Pertama LR menempatkan retretan berhubungan dengan kasih Allah dan 

karunia-karunia-Nya dalam hidup nyata. Retretan menjadi sadar akan hutang besar yang dia 

miliki kepada Allah untuk keberadaannya di dunia ini dan akan adanya undangan menuju 

kehidupan kekal dan keselamatan. Retretan diajak untuk menyadari bahwa tanggapannya 

terhadap hal-hal itu harus berupa pujian, hormat, syukur, dan kepercayaan yang besar kepada 

Allah. 

 

3.5. Implikasi Temuan terhadap Praktik Pastoral Masa Kini 

Implikasi praktis dari temuan ini cukup luas, terutama bagi teologi pastoral dan formasi 

rohani. Dinamika peralihan dari attritio ke contritio mengajarkan bahwa pelayanan pastoral 

hendaknya tidak berhenti pada pewartaan tentang rasa bersalah atau ketakutan akan hukuman, 

melainkan menuntun umat pada pengalaman syukur dan kasih yang membebaskan. Hal ini 

penting untuk menghadirkan gambaran akan wajah Allah (God-image) yang penuh belas kasih, 

bukan Allah yang menghukum. Dalam konteks pastoral paroki, penghayatan ini bisa 

menginspirasi katekese, homili, maupun sakramen tobat yang lebih menekankan pengalaman 

disapa dan dipeluk oleh Allah, bukan sekadar kewajiban hukum. 

Pendekatan Ignatius sangat relevan karena banyak orang awam sering terjebak dalam 

rasa bersalah yang legalistik atau perfeksionistik. Dengan menekankan contritio, bimbingan 

rohani membantu umat menemukan bahwa pengampunan Allah lebih besar daripada dosa, dan 

bahwa dosa tidak pernah membatalkan kasih serta kesetiaan Allah. Ini memberi kekuatan untuk 

bangkit dari rasa bersalah yang melumpuhkan menuju hidup syukur dan pelayanan.  

Pembimbing rohani dipanggil untuk mendampingi dengan kepekaan, agar pengalaman 

batin ini sungguh menjadi rahmat ilahi, bukan sekadar produk emosi atau tekanan moral. 

Dengan demikian, formasi rohani a la Ignatius dapat menumbuhkan pribadi-pribadi yang lebih 

rendah hati, terbuka, dan penuh kasih. 

Relevansi pastoral dari Minggu Pertama LR juga menyentuh konteks sosial saat ini. Di 

tengah realitas dosa struktural, korupsi, ketidakadilan, dan luka sosial, wajah Allah yang 

ditampilkan Ignatius (Allah yang setia, penuh belas kasih, dan rela memikul aib bersama 

manusia) menjadi sumber inspirasi bagi Gereja untuk menghadirkan inisiatif pastoral yang 

solider. Bagi umat awam, pengalaman rohani ini bisa menjadi bekal nyata untuk menghidupi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

125 

iman dalam praksis sehari-hari—membangun relasi yang lebih adil, penuh kasih, dan 

mengampuni dalam keluarga, pekerjaan, dan masyarakat.  

Pertobatan tidak cukup hanya selesai di ruang pengakuan dosa dan pertobatan pribadi, 

ini soal iman kita, iman yang berbuah. Maka arti pertobatan tidak sekedar kultis ritual, tetapi 

lebih luas dan dalam, melalui bentuk-bentuk pelayanan, berbagi kepada sesama, dunia/gereja 

dan alam semesta. Pertobatan itu berbagi. 

 

4. KESIMPULAN  

Jadi, dari teks Minggu Pertama LR, makna pertobatan seperti apa yang ditawarkan 

Ignatius Loyola? Dari pokok-pokok doa dan percakapan-percakapan batin dalam kelima 

Latihan yang ada di Minggu Pertama LR, retretan diajak untuk mengalami attritio dan 

contritio.  

Pada awalnya, retretan diajak berdoa memohon rasa dukacita yang memuncak dan rasa 

malu ketika meneliti dosa-dosanya satu per satu. Seperti Ignatius di Manresa, ada kemungkinan 

bahwa retretan menjadi sangat keras terhadap dirinya sendiri. Retretan seakan berteriak-teriak 

bahwa dia tidak dicintai atau tidak pantas dicintai karena telah dihantam dosa bertubi-tubi. 

Retretan bisa dikuasai “rasa takut” akan Allah yang begitu menyiksanya. Namun, itu bukanlah 

yang dicita-citakan Ignatius.  

Ignatius justru ingin retretan juga memusatkan perhatian pada belas kasih Allah, 

khususnya pada kasih yang mengampuni di dalam diri Yesus Kristus. Oleh karena itu, ada 

bahan-bahan doa berupa percakapan di hadapan Allah dan di hadapan Yesus (misal: LR #53). 

Retretan diajak melihat diri mereka sendiri dari sudut pandang Allah. Ignatius juga meminta 

retretan memohon rasa syukur yang mendalam atas belas kasih dan pengampunan Tuhan.  

Dengan bahan-bahan doa dan percakapan seperti itu, retretan diberi kesempatan 

mengalami diri sebagai pendosa yang dicintai. Retretan adalah orang yang berdosa, rapuh, 

terluka, tidak tahu berterima kasih, dan egois. Akan tetapi, retretan tetap berharga di mata 

Allah, tetap diberkati, tetap dipelihara. Hal ini seperti yang dikatakan Paulus dalam surat 

kepada jemaat di Roma bahwa Tuhan mengasihi kita, bahkan ketika kita masih berdosa (bdk. 

Rom. 5:8). Dengan kesadaran akan kasih Allah, motif pertobatan tidak lagi berupa rasa takut 

dihukum (neraka), melainkan cinta pada Allah sendiri—Allah yang adalah the Prodigal God. 

Bukan lagi atritio, tetapi menjadi contritio.  

Cakupan penelitian ini sangat terbatas pada Minggu Pertama LR. Sebagai usulan untuk 

penelitian lebih lanjut, kajian bisa diperluas untuk melihat implikasi spiritualitas pertobatan  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

126 

a la Ignatius Loyola ini dengan teologi moral pada umumnya. Selain itu, bisa dilakukan 

eksplorasi makna pertobatan dalam Minggu Kedua, Ketiga, dan Keempat LR. Kemungkinan, 

dengan membaca LR secara utuh, misalnya dengan melihat Minggu Ketiga, akan tampak 

gradasi makna pertobatan yang lain, yakni sebagai “pilihan nyata” yang diteguhkan dan 

diperkuat dengan pengalaman Salib Tuhan. Dengan kata lain, retretan diajak untuk memohon 

agar diri mereka mampu merasakan dan memilih derita Salib supaya mendapat rahmat 

Kebangkitan dan Roh Kudus yang selalu menghibur, menuntut dan menguatkan kita dalam 

proses pertobatan yang makin baik dan baik (Magis). Pertobatan yang diskretif ini belum 

dijabarkan Penulis dengan gamblang.  

 

KEPUSTAKAAN 

 

Azpitarte, E. L. (2008). Ignatius’ meditation on sin: From guilt to gratitude. The Way, 47(1–2), 

97–113. https://www.theway.org.uk/back/4712azpitarte.pdf  

Bautista, R. M. L. (2009). Schooled by the Spirit: A prayer companion to Ignatian spirituality. 

Jesuit Communications Foundations. 

Catholic Church. (1994). Catechism of the Catholic Church (2nd ed.). Libreria Editrice 

Vaticana. 

da Camara, L. G. (1996). Wasiat dan petuah St. Ignatius. Kanisius. 

Fagin, G. M. (2013). Discovering your dream: How Ignatian spirituality can guide your life. 

Loyola Press. 

Fleming, D. L. (2004). Like the lightning: The dynamics of the Ignatian exercises. Institute of 

Jesuit Sources. 

Gray, Howard J. (1993). Christ and the First Week of the Spiritual Exercises. In A new 

introduction to the Spiritual Exercises of St. Ignatius. The Liturgical Press. 

Ivens, M. (1998). Understanding the spiritual exercises. Gracewing. 

Jou, A. (1991). Lahir untuk berjuang. Kanisius. 

Kusmaryanto, C. B. (2019). Nabi cinta kasih dan pelayan pendamaian. Rumah Dehonian. 

Loyola, St. Ignatius. (1993). Latihan rohani (J. Darminta, Trans.). Kanisius. 

Modras, R. (2004). Ignatian humanism: A dynamic spirituality for the 21st century. Loyola 

Press. 

Morgalla, S. (2024). Shame, guilt and exclamation of wonder: Integrating psychology, 

theology and Ignatian spirituality. Ignaziana, 30, 304–316. https://ignaziana.org/wp-

content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf  

https://www.theway.org.uk/back/4712azpitarte.pdf
https://ignaziana.org/wp-content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf
https://ignaziana.org/wp-content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 109-127 

 
  
 

127 

Serikat Yesus. (1975). Dokumen Kongregasi Jenderal ke-32.  

Serikat Yesus. (2016). Dokumen Kongregasi Jenderal ke-36.  

Palmer, Martin E. (1996). On giving the Spiritual Exercises, the early Jesuit manuscript 

directories and the official directory of 1599. St. Louis: The Institute of Jesuit Sources. 

Spadaro, A. (2013, September 30). A big heart open to God: An interview with Pope Francis. 

America: The Jesuit Review. https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-

heart-open-god-interview-pope-francis 

https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-heart-open-god-interview-pope-francis
https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-heart-open-god-interview-pope-francis


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153    

128 

 
This work is licensed under CC BY-SA. 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

SPIRITUALITAS IGNASIAN SEBAGAI JALAN MEMBANGUN KESATUAN 

HIDUP BERKELUARGA: SEBUAH STUDI KASUS KUALITATIF  

   

 

IGNATIAN SPIRITUALITY AS A PATH TO BUILDING UNITY IN FAMILY LIFE:  

A QUALITATIVE CASE STUDY 

 
Gabriel Abdi Susanto 

 Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Indonesia  

abdisusanto@yahoo.com  

 

Dikirimkan: 12 Februari 2025; Diterima: 29 Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.24071/si.v25i1.11719   

 

ABSTRACT 

This article examines Ignatian Spirituality as a spiritual framework capable of fostering and 

sustaining unity in family life amid differences in character, cultural background, and life 

values. Departing from the reality of conflicts commonly encountered in contemporary 

families, the study argues that spirituality functions not merely as a reinforcement of faith but 

as a transformative force in relational life. Employing a qualitative approach through a case 

study method, this research focuses on a Catholic married couple who have lived their marital 

vocation for more than five decades. The primary data consist of personal reflective documents, 

which are thematically analyzed in light of the principles of Saint Ignatius of Loyola’s Spiritual 

Exercises. The findings demonstrate that key practices of Ignatian Spirituality—such as self-

denial, discernment of spirits, freedom from disordered attachments, magnanimity, and 

humility—play a significant role in managing conflict, deepening mutual understanding, and 

nurturing relational unity within the family. Concrete practices, including reflective prayer, 

shared spiritual exercises, open communication, and the courage to undergo personal 

transformation, emerge as effective pathways for relational healing and growth. This article 

concludes that Ignatian Spirituality is not merely a personal devotional practice but a holistic 

and effective approach to building sustainable family unity. By orienting family life toward 

Christ as its ultimate end, Ignatian Spirituality offers a concrete spiritual resource for families 

to grow in love, interior freedom, and faithful commitment. 
 

Keywords: discernment of spirits, family unity, Ignatian spirituality, qualitative case study, 

spiritual exercises 

 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji Spiritualitas Ignasian sebagai kerangka rohani yang mampu membangun 

dan memelihara kesatuan hidup berkeluarga di tengah perbedaan karakter, latar budaya, dan 

nilai hidup. Berangkat dari realitas konflik yang kerap muncul dalam kehidupan keluarga 

modern, artikel ini menegaskan bahwa pendekatan spiritual tidak hanya berfungsi sebagai 

penguatan iman, tetapi juga sebagai sarana transformasi relasi. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus terhadap pasangan suami istri Katolik yang 

telah menjalani kehidupan perkawinan lebih dari lima dekade. Data utama diperoleh dari 

dokumen refleksi personal yang dianalisis secara tematik dalam terang prinsip-prinsip Latihan 

Rohani Santo Ignatius Loyola. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik-praktik utama 

Spiritualitas Ignasian—seperti self-denial (menyangkal diri), discernment of spirits 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:abdisusanto@yahoo.com
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.11719


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

129 

(pembedaan roh), kebebasan dari kelekatan tak teratur, jiwa besar, dan kerendahan hati—

berperan signifikan dalam mengelola konflik, memperdalam saling pengertian, serta 

menumbuhkan kesatuan relasional dalam keluarga. Refleksi, doa bersama, keterbukaan dalam 

komunikasi, dan keberanian untuk mengubah diri sendiri terbukti menjadi jalan konkret bagi 

transformasi relasi pasutri. Artikel ini menyimpulkan bahwa Spiritualitas Ignasian bukan 

sekadar praktik rohani personal, melainkan sebuah pendekatan holistik yang relevan dan efektif 

dalam membangun kesatuan hidup berkeluarga secara berkelanjutan. Dengan menempatkan 

Kristus sebagai orientasi tujuan hidup, Spiritualitas Ignasian memberikan kekuatan rohani yang 

nyata bagi keluarga untuk bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan. 

 

Kata kunci: kesatuan keluarga, latihan rohani, pembedaan roh, spiritualitas Ignasian, studi 

kasus 

 

 

 

1. PENDAHULUAN  

Keluarga merupakan unit sosial paling dasar yang menjadi ruang pertama pembentukan 

kepribadian, nilai, dan iman setiap individu. Dalam kehidupan keluarga, relasi kasih tidak 

pernah terlepas dari dinamika perbedaan—baik perbedaan karakter, latar budaya, cara 

pandang, maupun ekspektasi hidup. Perbedaan tersebut merupakan realitas yang tak 

terhindarkan, namun sering kali menjadi sumber konflik yang menggerogoti kesatuan hidup 

berkeluarga apabila tidak dikelola secara dewasa dan reflektif. Paus Fransiskus menegaskan 

bahwa keluarga bukanlah realitas yang statis, melainkan sebuah proses pertumbuhan yang 

menuntut kesediaan untuk belajar mengasihi dalam situasi konkret kehidupan sehari-hari (Pope 

Francis, 2016).1  

Berbagai pendekatan telah dikembangkan untuk membantu keluarga menghadapi konflik 

dan membangun relasi yang sehat. Psikologi keluarga menekankan pentingnya komunikasi 

interpersonal, keterbukaan emosional, serta kemampuan mengelola perbedaan secara adaptif 

(Gottman, 1999; Markman et al., 2010). Pendekatan sosiologis memandang keluarga sebagai 

sistem relasional yang terus bernegosiasi antara peran, nilai, dan kepentingan individual 

(Hochschild, 2012a). Sementara itu, pendekatan etika relasional menyoroti pentingnya empati, 

tanggung jawab, dan pengorbanan sebagai dasar keberlanjutan relasi. Meskipun pendekatan-

pendekatan ini memberikan kontribusi penting, fokusnya sering kali terbatas pada aspek 

psikologis dan sosial, tanpa secara mendalam menyentuh dimensi batiniah dan spiritual yang 

menjadi sumber motivasi terdalam manusia dalam berelasi. 

Dalam konteks inilah spiritualitas menjadi elemen penting dalam membangun kesatuan 

hidup berkeluarga. Spiritualitas tidak hanya berfungsi sebagai praktik religius, tetapi sebagai 

 
1 Paus Fransiskus, Amoris Laetitia (2016), no. 325. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

130 

orientasi hidup yang membentuk cara seseorang memandang diri, pasangan, konflik, dan 

tujuan hidup bersama. Salah satu spiritualitas yang menawarkan kerangka reflektif sekaligus 

praksis dalam mengelola relasi adalah Spiritualitas Ignasian, yang berakar pada pengalaman 

rohani Santo Ignatius Loyola dan dirumuskan dalam Latihan Rohani.2  

Pada intinya, Spiritualitas Ignasian bertumpu pada Asas dan Dasar3, yaitu kesadaran 

bahwa manusia diciptakan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Tuhan, dan bahwa 

segala sesuatu lainnya merupakan sarana untuk mencapai tujuan tersebut (Ignatius Loyola, 

1993). Prinsip ini membantu individu membedakan antara tujuan dan sarana dalam hidup, 

termasuk dalam relasi keluarga. Konflik sering kali muncul ketika sarana—seperti ego, 

kenyamanan pribadi, gengsi, atau keinginan untuk menang—menggantikan tujuan sejati relasi, 

yakni kasih yang mempersatukan. Dengan menempatkan tujuan hidup secara benar, 

Spiritualitas Ignasian menyediakan landasan bagi proses pembedaan (discernment) yang jujur 

dan membebaskan. 

Berangkat dari Asas dan Dasar ini, Spiritualitas Ignasian mengembangkan prinsip-

prinsip lain yang relevan bagi kehidupan keluarga, seperti self-denial (menyangkal diri), 

kebebasan dari kelekatan tak teratur (indifference), jiwa besar (magnanimity), kerendahan hati, 

serta discernment of spirits (pembedaan roh). Prinsip-prinsip ini tidak dimaksudkan sebagai 

ideal moral abstrak, melainkan sebagai latihan konkret yang membantu seseorang mengenali 

gerak batin, mengelola konflik, dan mengambil keputusan yang lebih selaras dengan kasih. 

Dalam konteks relasi suami istri, praktik-praktik Ignasian ini menuntun individu untuk berani 

mengubah diri sendiri, alih-alih menuntut perubahan dari pasangan. 

Meskipun Spiritualitas Ignasian memiliki kekayaan konseptual dan praksis yang 

mendalam, kajian akademik yang menempatkannya secara konkret dalam konteks kehidupan 

berkeluarga—terutama melalui studi kasus kualitatif—masih relatif terbatas. Banyak 

pembahasan mengenai Spiritualitas Ignasian berfokus pada kehidupan religius, pendidikan, 

atau kepemimpinan, sementara penerapannya dalam dinamika keluarga sehari-hari belum 

banyak dieksplorasi secara sistematis. 

 
2 Ignatius Loyola, St. Latihan St. Ignatius Loyola. Diterjemahkan oleh J. Darminta, SJ. Pusat Spiritualitas 

Girisonta. Yogyakarta: Kanisius, 1993. 
3 “Manusia diciptakan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Allah Tuhan kita, dan dengan demikian menyelamatkan 

jiwanya. Hal-hal lain di atas bumi diciptakan untuk manusia, dan untuk membantunya mencapai tujuan ia diciptakan. Dari 

situ manusia harus menggunakan semuanya sejauh hal-hal itu membantunya mencapai tujuan itu, dan harus melepaskan diri 

darinya sejauh menghalanginya. Oleh karena itu kita perlu menjadikan diri kita tak terikat terhadap segala hal ciptaan, sejauh 

hal itu diserahkan kepada kebebasan kehendak kita dan tidak dilarang, sehingga kita tidak lebih menginginkan kesehatan 

daripada sakit, kekayaan daripada kemiskinan, kehormatan daripada kehinaan, hidup panjang daripada hidup pendek, 

melainkan hanya menginginkan dan memilih apa yang lebih menghantar kita kepada tujuan kita diciptakan.” 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

131 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana 

Spiritualitas Ignasian berfungsi sebagai jalan rohani dalam membangun dan memelihara 

kesatuan hidup berkeluarga. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kasus 

pasangan suami istri Katolik yang telah menjalani kehidupan perkawinan lebih dari lima 

dekade, artikel ini menelusuri pengalaman konkret, konflik, dan proses transformasi relasional 

dalam terang prinsip-prinsip Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola. Melalui kajian ini, artikel 

ini hendak menunjukkan bahwa Spiritualitas Ignasian bukan sekadar praktik devosional 

personal, melainkan sebuah kerangka holistik yang relevan dan efektif untuk membantu 

keluarga bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan dalam kehidupan modern. 

 

 

2. METODE 

2.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus intrinsik. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam 

pengalaman hidup, makna, serta proses reflektif yang dialami oleh pasangan suami istri dalam 

membangun kesatuan hidup berkeluarga. Studi kasus intrinsik dipandang relevan karena fokus 

penelitian bukan pada generalisasi, melainkan pada pendalaman satu kasus yang secara khas 

memperlihatkan dinamika penerapan prinsip-prinsip Spiritualitas Ignasian dalam kehidupan 

keluarga (Stake, 1995). 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menangkap kompleksitas relasi, pergulatan 

batin, dan transformasi spiritual yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, tetapi terungkap 

melalui narasi, refleksi, dan interpretasi makna. 

 

2.2 Partisipan Penelitian 

Partisipan dalam penelitian ini adalah sepasang suami istri Katolik (selanjutnya disebut 

dengan inisial P1 dan P2) yang telah menjalani kehidupan perkawinan selama lebih dari lima 

dekade. Pasangan ini dipilih secara purposif dengan beberapa pertimbangan: (1). Lamanya 

masa hidup perkawinan yang memungkinkan refleksi atas dinamika relasi jangka panjang; (2). 

Keterbukaan partisipan dalam merefleksikan pengalaman konflik dan pertumbuhan relasional; 

serta (3). Kekayaan narasi yang memperlihatkan proses transformasi batin dalam kehidupan 

berkeluarga. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

132 

Penting dicatat bahwa partisipan P1 merupakan mantan anggota Ordo Serikat Yesus 

(Yesuit) yang telah mengundurkan diri setelah menjalani pendidikan selama beberapa tahun. 

Dalam proses kehidupan selanjutnya, P1 masih menjadikan spiritualitas (Ignasian) yang 

ditanamkan dalam dirinya oleh para pendidik di Ordo Serikat Yesus sebagai cara bertindak 

dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam kehidupan rumah tangga. Karena itu, refleksi dan 

praktik hidup yang dinarasikan menunjukkan pola-pola yang secara substantif sejalan dengan 

kerangka Spiritualitas Ignasian.  

 

2.3 Sumber dan Teknik Pengumpulan Data 

Data utama penelitian diperoleh dari dokumen refleksi personal yang ditulis oleh 

partisipan dan memuat pengalaman hidup berkeluarga, konflik relasional, proses pengambilan 

keputusan, serta refleksi iman yang menyertainya. Dokumen ini bersifat naratif dan reflektif.4 

Untuk memperkuat pemahaman konteks dan memperdalam makna refleksi, data tersebut 

dilengkapi dengan klarifikasi naratif melalui percakapan (wawancara) reflektif tidak terstruktur 

antara peneliti dan partisipan. Selain itu, data sekunder diperoleh dari literatur akademik dan 

spiritual mengenai Spiritualitas Ignasian, khususnya Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola dan 

karya-karya teolog serta praktisi Ignasian. 

 

2.4 Instrumen Penelitian dan Posisi Peneliti 

Dalam penelitian kualitatif, peneliti merupakan instrumen utama (Patton, 2015). Peneliti5 

dalam studi ini memiliki latar belakang pemahaman dan keterlibatan dalam tradisi Spiritualitas 

Ignasian, yang memungkinkan interpretasi data dilakukan secara reflektif dan kontekstual. 

Kesadaran akan posisi ini mendorong peneliti untuk terus melakukan refleksi diri guna 

meminimalkan bias interpretatif dan menjaga keterbukaan terhadap makna yang muncul dari 

data. Refleksivitas peneliti dijaga melalui pencatatan proses interpretasi, dialog dengan 

literatur, serta pembacaan ulang data secara berulang untuk memastikan bahwa analisis 

berangkat dari pengalaman partisipan, bukan dari asumsi awal peneliti. 

 

 
4 Damar Harsanto dkk., Membangun Keluarga Berdasarkan Semangat Ignasian: Antologi Pengalaman Berkeluarga Awam 

Yesuit (Yogyakarta: Kunca Wacana bekerja sama dengan Yayasan Sesawi, 2025), hlm. 1–13. 

 
5 Peneliti pernah menjadi siswa di Seminari Menengah Mertoyudan (1991-1995), Magelang dan anggota Serikat Yesus 

Provinsi Indonesia dari tahun 1995-2001. Selama waktu itu, peneliti mendapatkan pendidikan penanaman Spiritualitas Yesuit 

(Ignasian) melalui proses formasi baik di tahapan seminari menengah maupun di Novisiat juga tahap filosofan (belajar filsafat 

di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara). Pemahaman mendalam mengenai spiritualitas didapat baik dari pembacaan dokumen 

maupun dari kuliah lisan. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

133 

2.5 Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan analisis tematik reflektif, melalui tahapan berikut: 

1. Pembacaan berulang terhadap dokumen refleksi untuk memahami konteks dan alur 

pengalaman partisipan. 

2. Identifikasi kata kunci dan tema awal yang berkaitan dengan konflik, relasi, 

pengambilan keputusan, dan pengalaman batin. 

3. Pengelompokan tema berdasarkan prinsip-prinsip utama Spiritualitas Ignasian, seperti 

self-denial, discernment of spirits, kebebasan dari kelekatan tak teratur, kerendahan hati, 

dan jiwa besar. 

4. Interpretasi tematik dengan mengaitkan pengalaman partisipan dengan kerangka 

Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola serta literatur pendukung. 

5. Penarikan makna reflektif, yaitu memahami bagaimana prinsip-prinsip Ignasian 

berfungsi dalam membentuk kesatuan hidup berkeluarga. 

 

2.6 Keabsahan Data  

Keabsahan data dijaga melalui beberapa strategi, antara lain: (1). Triangulasi sumber, 

dengan membandingkan refleksi personal, klarifikasi naratif, dan literatur Ignasian; (2), 

ketekunan pengamatan, melalui pembacaan mendalam dan berulang terhadap data; dan, (3) 

konsistensi teoretis, yakni kesesuaian antara tema-tema yang muncul dan kerangka 

Spiritualitas Ignasian yang digunakan. 

 

2.7 Batasan Penelitian 

Penelitian ini bersifat kontekstual, sehingga temuan-temuannya lebih relevan untuk 

keluarga dengan latar belakang Agama Katolik atau mereka yang ingin menerapkan prinsip- 

prinsip Spiritualitas Ignasian. Studi ini juga bergantung pada narasi subjektif, sehingga tidak 

mewakili semua pengalaman keluarga. 

 

2.8 Etika Penelitian 

Penelitian ini memperhatikan prinsip-prinsip etika penelitian kualitatif. Identitas 

partisipan disamarkan dengan penggunaan inisial untuk menjaga privasi dan kerahasiaan. 

Partisipan memberikan persetujuan atas penggunaan refleksi personal mereka untuk 

kepentingan akademik. Penelitian ini tidak menimbulkan risiko psikologis maupun sosial bagi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

134 

partisipan, serta dilakukan dengan menjunjung tinggi sikap hormat terhadap pengalaman hidup 

dan iman mereka. 

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

3.1. Kisah Pasutri P1 dan P2 

3.1.1. Awal Perkawinan  

3.1.1.1.Dua Kasus  

Sebagai pasangan suami istri Katolik, P1 dan P2 menyadari bahwa Perkawinan Katolik 

itu tidak bisa dipisahkan sampai maut sendiri yang memisahkan. Ini sudah disadari saat misa 

pemberkatan perkawinan 55 tahun lalu. Namun, P1 merasa, untuk sampai menjalani komitmen 

ini semestinya ada yang menopang agar cinta ini bisa awet seumur hidup. Khususnya 

menopang perbedaan-perbedaan yang ada antara kedua belah pihak sehingga bisa dikelola 

dengan baik. Dengan demikian, kesatuan sebagai keluarga Katolik tetap terjaga seumur hidup. 

Mulailah P1 menuturkan dua kasus kecil di awal perkawinan.  

 

Kasus Pertama 

Suatu hari saya pulang dari kantor dan ketemu P2 di rumah tetapi dia diam saja 

saat saya memulai sambutan dengan seruan singkat “Hai P2, baik-baik saja di 

rumah?” Tetapi dia diam saja, tidak menjawab dan membalas seruan saya. Saya 

diam juga, ganti pakaian kemudian membaca koran. Saat sudah mendekati makan 

malam, saya tanya: “Ada makanan kan?”. Dia diam sambil menyediakan 

makanan. Selesai makan, masih diam. Saya masih meneruskan membaca koran. 

Menjelang tidur, kami berdua masih diam satu sama lain. Tidak ada celetukan 

sama sekali. Sampai akhirnya saat tengah malam saya kaget mendengar teriakan 

P2, “Kamu kawin saja dengan koran!”  

“Lho maksudmu apa?” jawab saya agak bingung. 

“Coba bayangkan Mas. Dari pulang kantor yang kamu cari koran, sebelum makan 

yang dipegang koran, sesudah makan juga koran yang disentuh!” seru P2. 

Kaget juga saya dengan kejadian ini.  

“Selama 8 jam lebih saya di rumah sendiri ngomong hanya dengan pembantu,” 

seru P2. 

Saya sadari apa yang disampaikan P2 dengan berteriak itu tidak ada yang salah. 

Saya mengakui kebenaran itu dan tidak menolaknya. Setelah P2 menuntaskan 

keluhannya, saya kemudian menanggapinya dengan kalimat, 

“Maaf, saya tidak sadar” Mungkin kalau saya jawab “So what?” Hancurlah 

perkawinan kami. 

 

Situasi tegang ini rupanya tidak berhenti sampai di situ. Kejadian lain menyusul. Bahkan lebih 

gawat.   



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

135 

Kasus Kedua 

Setahun setelah menikah saya ditugaskan Rm Kadarman, Direktur dan Pendiri 

LPPM, Menteng agar saya sekolah di Asian Institute of Management di Philipina 

dan saya diizinkan membawa isteri. Salah satu mata kuliah yang harus saya ikuti 

adakah Psikologi di Universitas Ateneo. Sangat mengagetkan tetapi juga sangat 

menyenangkan karena ternyata dosennya cantik sekali.  

Maka, timbulah keinginan-keinginan manusiawi saya: ingin sering ketemu terus 

dan pura-pura menanyakan beberapa hal yang yang sebetulnya sudah saya 

pahami. Dalam hati, yang penting dalam sesi itu: saya ketemu, kesengsem, bahkan 

ingin mencium.  

Keinginan ini begitu kuat hingga saya kerap minta izin P2 agar bisa dulu ke kampus 

meski sebenarnya hanya ingin ketemu dosen cantik itu. Namun, rupanya di sisi lain, 

dalam hati ada yang mengingatkan saya. Roh baik itu bilang; “Ingat janjimu ke P2 

dan Tuhan.”  

Tarik menarik dua kekuatan itu (roh baik dan roh jahat) membuat saya akhirnya 

memutuskan untuk mengaku ke P2 dan membeberkan semua godaan yang saya 

alami terkait dengan dosen cantik itu.  

“Mom (panggilan saya ke P2) saya kasih tahu. Dosen psikologi saya itu cantik 

sekali”.  

“Kepengen yah?”komentgr singkat P2. “Makanya sering pamit mau ke Atheneo. 

Biar bisa ketemu lama yah?”, ungkap P2. 

Rupanya bukan saya yang mengaku dosa tetapi justru P2 yang malah membuka 

rahasia saya. Rupanya dia sudah tahu. Namun, yang membuat saya terkejut adalah 

permintaan P2, 

“Kapan kamu mau ketemu dia? Aku ikut biar bisa lihat juga? ”ujar P2. 

Mendengar apa yang disampaikan P2, saya langsung lemas. Ternyata apa yang 

saya rahasiakan selama ini, sudah diketahui P2. Saat kami berdua ketemu si dosen, 

P2 malah komentar, 

“Bener Mas, cantik sekali! Nyesel ya kamu ha ha ha haaaa……” serunya.  

 

Dari kedua kasus ini, P1 menemukan beberapa hal penting dalam perkawinan agar tetap  

bisa bersatu meski penuh perjuangan. Kasus pertama, P1 menegaskan bahwa kesatuan harus 

didasari pada, (1) pengenalan akan sifat dan minat kedua pribadi dan (2) kesediaan untuk 

menerima perbedaan-perbedaan yang ada. (3) Kesadaran ini akan menuntun pasutri sampai 

pada sikap saling mengerti atau understanding.  

Kesadaaran itu tidak terjadi otomatis. Sering sukar sampai ke arah itu. Bahkan bisa jadi 

salah satu, atau keduanya harus rela dan banyak berkorban. Ambil contoh misalnya. Sejak P1 

didamprat P2, dirinya mulai menyadari dan bertekad tidak ingin “kawin dengan koran”. 

Mulailah P1 rela menemani dan mengantar P2 ke pasar, ikut mendengarkan P2 tawar-menawar 

dengan para pedagang, yang bagi P1 sering terasa menyedihan bagi si penjual. P1 juga harus 

berkorban dengan tidak menonton pertandingan sepak bola di Senayan  yang disenanginya 

karena ‘terpanggil’ untuk menemani P2 berbelanja. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

136 

Sementara kasus terpincut dosen cantik juga menimbulkan pertempuran dalam hati 

(nurani). Ini karena P1 benar-benar jatuh hati, namun sudah terlanjur sumpah di hadapan Tuhan 

untuk mencintai dalam suka dan duka sampai mati. Untungnya, di saat-saat genting itu, ada 

dorongan kuat untuk ‘mengaku’ meski dibayangi ‘pertempuran hebat’. Dan untungnya lagi, 

keberanian mengaku itu cukup kuat untuk mengalahkan ketakutan bakal terjadi ‘perang dunia’ 

(pertengkaran hebat). Karena, ternyata pengakuan bahwa P1 telah jatuh hati pada dosennya itu 

diterima dengan baik oleh P2. Malah P2 mengajak ketemu dosen cantik itu.   

Peristiwa penerimaan atas pengakuan ini merupakan jawaban penuh understanding  yang 

ternyata sangat diperlukan dalam usaha bersatu dalam kehidupan keluarga. Sikap 

Understanding dari P2 itu menurut P1 dianggap sebagai  ‘pengampunan atas kesalahan atau 

kekurangan yang melekat cukup dalam dalam diri P1 yaitu: ‘mudah jatuh hati pada perempuan 

cantik.’ 

 

3.1.1.2.Perspektif Psikologi Keluarga Modern 

Komunikasi dan kesetiaan merupakan dua aspek fundamental yang menentukan 

keharmonisan hubungan (rumah tangga) jangka panjang. Berdasarkan dua kasus yang dialami 

oleh P1 dan P2, dari perspektif psikologi keluarga modern, dinamika komunikasi dan 

manajemen godaan dalam relasi pasangan suami istri dapat dilihat dalam beberapa aspek. 

Pentingnya komunikasi interpersonal dalam pernikahan. Kasus pertama mencerminkan 

pentingnya komunikasi interpersonal dalam menjaga hubungan yang sehat. Menurut Markman 

et al. (2010) dalam bukunya "Fighting for Your Marriage", komunikasi yang buruk sering kali 

menjadi pemicu utama konflik dalam pernikahan. P1 yang sibuk dengan koran tanpa menyadari 

kebutuhan emosional P2 menunjukkan kurangnya komunikasi yang responsif. Gottman & 

Silver (1999) dalam "The Seven Principles for Making Marriage Work" menegaskan bahwa 

salah satu kunci keberhasilan pernikahan adalah turning toward each other, yaitu keterampilan 

untuk merespons pasangan dengan perhatian dan kepedulian. 

Dalam kasus ini, reaksi emosional P2 yang mengekspresikan ketidakpuasannya 

merupakan bentuk bid for attention, atau permintaan perhatian dari pasangan, yang jika 

diabaikan dapat memicu ketegangan jangka panjang. Berdasarkan penelitian Fincham & Beach 

(2010), pasangan yang secara aktif berpartisipasi dalam komunikasi yang responsif dan terbuka 

cenderung memiliki hubungan yang lebih stabil dibandingkan pasangan yang mengabaikan 

perasaan satu sama lain. P1 akhirnya belajar untuk lebih beradaptasi dengan kebutuhan 

emosional P2, yang sejalan dengan konsep emotional attunement dari Johnson (2004) dalam 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

137 

"The Practice of Emotionally Focused Couple Therapy" yang menyatakan bahwa pasangan 

yang secara emosional peka terhadap pasangannya lebih mampu menyelesaikan konflik 

dengan damai.  

Terkait dengan manajemen godaan dan kesetiaan dalam pernikahan, kasus kedua 

berkaitan dengan tantangan dalam menjaga kesetiaan. Menurut Glass (2003) dalam "Not Just 

Friends", godaan dalam pernikahan sering kali muncul dari ketertarikan terhadap orang lain di 

luar pasangan, dan dapat berkembang menjadi keterlibatan emosional atau bahkan 

perselingkuhan jika tidak dikelola dengan baik. P1 menghadapi tarik-menarik antara kesetiaan 

kepada P2 dan ketertarikannya pada dosen cantik, yang merupakan fenomena psikologis umum 

dalam relasi jangka panjang. Dalam kajian psikologi pernikahan, Buss & Shackelford (1997) 

dalam Jurnal Personality and Individual Differences menyoroti bahwa dorongan biologis 

manusia cenderung menginginkan variasi dalam hubungan romantis, tetapi kontrol diri dan 

komitmen adalah faktor utama yang menentukan keberhasilan pernikahan. P1 akhirnya 

memilih untuk terbuka dan mengakui perasaannya kepada P2, yang merupakan langkah 

penting dalam menjaga transparansi dalam pernikahan. Tanggapan P2 yang penuh humor dan 

pemahaman menunjukkan tingginya tingkat marital satisfaction, sebagaimana dijelaskan oleh 

Karney dan Bradbury (2005) dalam Jurnal Journal of Marriage and Family, bahwa pasangan 

dengan tingkat kepercayaan dan keterbukaan tinggi lebih mampu mengatasi tantangan dalam 

hubungandibandingkan dengan pasangan yang cenderung menyembunyikan perasaan mereka. 

Jadi, kunci keberhasilan pernikahan dalam psikologi keluarga, bisa diuraikan dalam 

beberapa prinsip: (1) Komunikasi responsif, pasangan perlu mengenali dan merespons 

kebutuhan emosional satu sama lain untuk membangun koneksi yang lebih dalam (Gottman, 

1999). (2) Kesadaran dan adaptasi, menyadari perbedaan dalam kebiasaan dan minat 

membantu pasangan lebih memahami dan menghargai satu sama lain (Markman et al., 2010). 

Dan, (3) manajemen godaan dan transparansi. Keterbukaan dalam menyampaikan perasaan 

dapat membantu menjaga kesetiaan dan memperkuat kepercayaan dalam hubungan (Glass, 

2003). 

Dari perspektif psikologi keluarga modern, pernikahan yang langgeng bukan hanya 

bergantung pada cinta di awal hubungan, tetapi juga keterampilan untuk berkomunikasi, 

beradaptasi, dan mengelola tantangan yang muncul sepanjang perjalanan hidup bersama. 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

138 

3.1.2. Perbedaan Fundamental Terasa Sekali 

3.1.2.1.China dan Jawa 

Kedua kasus yang telah disampaikan sebelumnya bagi P1 rupanya masih dianggap 

sebagai ujian. P1 belum merasa dihadapkan pada persoalan perbedaan yang lebih mendalam, 

seperti misalnya perbedaan karakter, perbedaan nilai dan perbedaan budaya. Tentu saja, di 

antara mereka ada perbedaan yang mencolok.  

P2 adalah keturunan China dan P1 adalah keturunan Jawa yang masing-masing 

mempunyai latar belakang kuat terkait budaya. Ciri yang terlihat dalam hidup pasutri ini 

misalnya: P2 sebagai keturunan China lebih terbuka, lebih mudah berkata terus terang dan apa 

adanya, bahkan bisa menyakitkan. Terhadap tantangan seperti itu orang Jawa lebih cenderung 

‘mendem jero’ atau menyimpan dalam hati.  

Disamping itu juga ada minat dan keinginan yang sangat berbeda antara P2 dan P1. P2 

cenderung rapi, bersih, dan hemat. P1 cenderung tidak peduli dan bossy (maunya dilayani dan 

memerintah). Maka ketika pulang dari kantor, P1 cenderung seenaknya melepas sepatu dan 

menaruh asal-asalan. Tak heran, sikap itu kemudian direspon P2 dengan kalimat, “sepatunya 

ditaruh ditempatnya dong!”. Dan bila P1 mau makan, saat memegang piring dan hendak 

mengambil makanan, tiba-tiba terdengar suara nyaring, “cuci tangan dulu deh”, seru P2. Saat 

keluar kamar dan lampu tetap nyala, terdengar teriakan, ”lampu dimatiin dong!” Perintah-

perintah seperti ini, menurut P1 pada dasarnya baik. Namun, P1 menganggapnya sebagai 

sebuah penghinaan dan dianggap sebagai ungkapan kurang menghargai kerja kerasnya di 

kantor. Bagi P1, bukankah semua hal itu menjadi tugas perempuan? 

Ini semua baru perbedaan gaya. Belum lagi perbedaan-perbedaan yang lebih berat seperti 

perbedaan minat, perbedaan kepentingan, perbedaan hasrat, dan perbedaan cara 

penyelesaiannya. Suatu saat, pernah terjadi demikian. P2 dan P1 mengendarai mobil dan 

bertengkar hebat tentang perbedaan-perbedaan yang makin tampak menajam dan meningkat. 

Pertengkaran ini menyebabkan P2 sampai harus berteriak dan berniat keluar dari mobil saat 

itu, meski mobil masih berjalan. Ketegangan itu menyebabkan P1 gerah dan tidak krasan dan 

berniat tinggal di luar rumah. Untung keinginan itu tidak dijalankannya. Namun, keinginan itu 

menguat, hingga suatu hari, P1 pergi dan meninggalkan pesan di sebuah kertas kecil 

bertuliskan, “Saya pergi, dan jangan mencari saya. Juga jangan lapor ke anak-anak.” Kebetulan 

saat itu anak-anak mereka masih sekolah di luar negeri. 

P1 pun akhirnya menyadari dan bertanya dalam hati : mengapa harus diatasi dengan 

minggat? (Jawa : pergi tanpa pamit) Dia sadar bahwa kondisi ini tidak membuatnya nyaman; 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

139 

bertengkar dan masing-masing merasa benar. Hingga akhirnya, ia pergi ke Semarang untuk 

bertemu dengan pastor pembimbing rohaninya, Romo FX. Tandean SJ.  Dalam pertemuannya 

dengan Romo Tandean, P1 berkisah: 

 

Saat pertemuan itu, aku menceritakan segalanya—setiap pertengkaran, setiap 

ketidakpuasan, setiap luka yang tertinggal dalam hubungan kami. Kata-kataku 

penuh dengan pembelaan diri, menyiratkan bahwa kesalahan ada pada P2, bahwa 

dialah yang seharusnya berubah. Aku ingin jawaban, ingin solusi, ingin jalan 

keluar yang bisa membuatnya mengerti dan mengubah sikapnya. 

Romo mendengarkan dengan sabar, tanpa menyela. Matanya tajam, tetapi penuh 

belas kasih, seolah melihat lebih dalam daripada apa yang sanggup kusampaikan. 

Setelah aku menumpahkan semua yang ada di hatiku, ia akhirnya bertanya dengan 

suara yang dalam dan penuh keyakinan, “Kamu ingin P2 berubah?” 

“Ya, Romo! Bagaimana caranya?” tanyaku penuh harap. 

Namun, jawaban yang kudapat bukanlah yang kuinginkan. Romo menatapku lekat 

dan berkata dengan tegas, “Kamu tidak bisa mengubah dia. Satu-satunya yang bisa 

kamu ubah adalah dirimu sendiri.” 

Kata-kata itu menghantamku seperti petir di siang bolong. Aku terdiam, merasa 

seakan seluruh pemahamanku tentang hubungan ini runtuh dalam sekejap. 

Bagaimana mungkin? Bukankah selama ini aku berusaha mencari cara agar P2 

berubah? Mengapa justru aku yang harus berubah? 

Romo memberiku waktu untuk merenungkan itu semua. Hari itu, aku diminta untuk 

menyelami kitab suci—secara khusus, Injil Markus 8:34 dan Lukas 9:23. Ayat-ayat 

yang berbicara tentang menyangkal diri, memanggul salib, dan mengikut Kristus. 

Saat membaca dan merenungkannya, pergulatan batinku semakin dalam. Aku 

bertanya pada diriku sendiri: mengapa aku hidup? Mengapa aku memilih 

pernikahan ini? Apakah aku sungguh memahami maknanya? Hari itu bersama 

Romo Tandean menjadi titik balik yang tak terduga. Sebelum aku pulang, ia 

memberi satu perintah terakhir—mengundang P2 ke Semarang untuk berekoleksi 

bersama. 

 

Dan di sanalah, dalam perjalanan batin yang panjang itu, P1 merasa dihancurkan oleh 

Sabda Tuhan sendiri. Ia dihadapkan pada realitas bahwa cinta sejati bukan soal menuntut 

perubahan dari orang lain, melainkan tentang belajar menyerahkan diri, menyangkal ego, dan 

memanggul salib dengan penuh kerelaan. Hanya dengan begitu, P1 merasa benar-benar 

mengikuti-Nya. 

Dalam perjalanan memahami self-denial, P1 mulai membuka kembali peristiwa-

peristiwa yang kerap terjadi di antara mereka. Di setiap konflik, yang selalu muncul adalah 

keinginan untuk mempertahankan kebenaran masing-masing, sebuah pertarungan ego di mana 

P1 mencoba membenarkan diri sendiri dan secara tak langsung menyalahkan P2. P1 

melanjutkan ceritanya:  

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

140 

Perubahan perlahan terjadi ketika aku mulai mencoba memahami pandangan P2—

bukan sekadar mendengar, tetapi benar-benar menyelami maksudnya. Aku 

berusaha merangkum apa yang ia katakan, lalu memeriksanya kembali padanya. 

Jika ia merasa pemahamanku benar, maka aku tahu aku telah menangkap 

maksudnya dengan baik. Jika tidak, aku belajar untuk meminta maaf dan 

mengulanginya hingga P2 benar-benar merasa bahwa aku memahami apa yang ia 

maksud. 

Proses ini tidak mudah. Mengakui bahwa aku salah dalam memahami P2 bukanlah 

hal yang nyaman. Setiap kali ia memberikan umpan balik bahwa aku keliru, ada 

dorongan dalam diriku untuk membela diri, untuk menolak kesalahan itu. Namun, 

di titik ini aku menyadari sesuatu yang mendasar: ketidaksiapan menerima 

kesalahan dalam memahami orang lain adalah batu penghalang terbesar bagi 

saling pengertian. 

Ketika aku akhirnya bisa menerima bahwa aku salah—dan lebih dari itu, 

memahami di mana letak kesalahanku—aku justru merasakan semacam konsolasi 

batin yang mendalam. Sebuah kedamaian yang ingin kujaga, bukan sekadar demi 

menghindari konflik, tetapi karena aku mulai melihat bahwa dalam memahami 

orang lain, ada kasih yang tumbuh. 

Dari titik ini, lahirlah sebuah keseimbangan baru: setelah aku memahami P2, 

tanpa kusadari, P2 pun mulai memahami aku. Namun, ini bukanlah tentang 

menuntut pemahaman darinya. Aku hanya berusaha menemukan di mana letak 

perbedaan di antara kami, bukan untuk diperdebatkan, melainkan untuk dipahami. 

Seiring berjalannya waktu, pola ini berulang, dan konflik yang dulu sering muncul 

perlahan mulai mereda. Aku tak tahu pasti apakah semua ini terjadi semata-mata 

karena kesediaan kami untuk memahami satu sama lain. Namun, satu hal yang 

jelas: berkurangnya kesalahpahaman membawa dampak yang nyata pada 

hubungan kami—kerukunan, bahkan kemesraan, tumbuh dengan lebih alami. 

 

Konflik yang mereka alami sering kali berakar pada ketidaksiapan untuk menerima 

perbedaan pemahaman. Sesederhana memilih jam misa di hari Minggu bisa menjadi 

perdebatan yang tak berujung. Jika masing-masing mempertahankan keinginan sendiri, 

akhirnya mereka akan pergi misa di waktu yang berbeda. Namun, ketika ada kesediaan untuk 

memahami keinginan satu sama lain, P1 menyadari bahwa memanggul salib bukan selalu 

tentang penderitaan besar—kadang ia hadir dalam bentuk sederhana: merelakan sesuatu demi 

kebersamaan. Dan mungkin, di situlah letak makna salib yang sebenarnya. 

 

3.1.2.2.Perspektif Psikologi Keluarga Modern 

Dalam dinamika hubungan pernikahan modern, konflik antara pasangan sering kali 

muncul bukan hanya karena perbedaan latar belakang budaya, tetapi juga karena perbedaan 

nilai, pola pikir, dan ekspektasi terhadap peran masing-masing dalam rumah tangga. Kisah P1 

dan P2 menggambarkan bagaimana perbedaan ini dapat menimbulkan gesekan yang tajam, 

bahkan berujung pada keinginan untuk meninggalkan hubungan. Namun, melalui refleksi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

141 

mendalam, P1 menemukan bahwa penyelesaian konflik tidak terletak pada perubahan 

pasangan, melainkan pada perubahan diri sendiri. Perspektif ini dapat dianalisis lebih jauh 

dalam kerangka psikologi keluarga modern. 

John Gottman dalam "The Seven Principles for Making Marriage Work" (1999), 

mengungkapkan bahwa pasangan yang berhasil bukanlah mereka yang tidak mengalami 

konflik, melainkan mereka yang mampu mengelola konflik dengan cara yang sehat. Salah satu 

faktor utama yang menentukan keberhasilan hubungan adalah bagaimana pasangan memahami 

dan merespons perbedaan. Dalam kasus P1 dan P2, P1 pada awalnya melihat P2 sebagai 

sumber masalah, tetapi seiring waktu, ia menyadari bahwa keberhasilan pernikahan tidak 

terletak pada perubahan P2, melainkan pada kemampuannya untuk menerima, memahami, dan 

menyesuaikan diri dengan perbedaan tersebut. 

Menurut teori keterikatan dalam hubungan dewasa yang dikembangkan oleh Sue 

Johnson dalam "Hold Me Tight: Seven Conversations for a Lifetime of Love" (2008), 

hubungan yang sehat dibangun di atas rasa aman emosional, di mana masing-masing pasangan 

merasa didengar, dipahami, dan diterima. Johnson menekankan pentingnya "momen korektif 

emosional," yaitu saat individu dalam hubungan dapat mengubah pola komunikasi yang 

merusak menjadi lebih empatik dan terbuka. Proses yang dialami P1 menunjukkan bahwa 

ketika ia mulai mencoba memahami P2 dengan tulus—bukan sekadar untuk memenangkan 

argumen—hubungan mereka mulai mengalami perbaikan yang signifikan. 

Lebih jauh, dalam perspektif psikologi positif, Martin Seligman dalam "Authentic 

Happiness" (2002) menjelaskan konsep "pernikahan yang berkembang" di mana pasangan 

tidak hanya berusaha untuk bertahan, tetapi juga berusaha untuk mencapai kebahagiaan dan 

kesejahteraan bersama. Salah satu elemen kunci dalam konsep ini adalah kemampuan untuk 

melihat konflik sebagai peluang untuk bertumbuh, bukan sebagai ancaman terhadap hubungan. 

Dalam perjalanan P1, perubahan terjadi ketika ia beralih dari pola pikir defensif menuju pola 

pikir reflektif. Dengan memahami P2 tanpa langsung bereaksi secara emosional, ia mulai 

membangun hubungan yang lebih harmonis. 

Konflik dalam pernikahan juga sering kali terkait dengan ekspektasi sosial terhadap 

peran gender. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Arlie Hochschild dalam "The Second 

Shift: Working Families and the Revolution at Home" (2012b), ia menemukan bahwa banyak 

pria dalam pernikahan tradisional masih memegang ekspektasi bahwa tugas domestik adalah 

tanggung jawab perempuan. Hal ini selaras dengan pola pikir awal P1 yang menganggap bahwa 

P2 seharusnya mengurus urusan rumah tangga tanpa banyak keluhan. Namun, setelah proses 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

142 

refleksi dan bimbingan spiritual, P1 menyadari bahwa pernikahan adalah kemitraan yang 

membutuhkan kontribusi dan kompromi dari kedua belah pihak. Dalam konteks psikologi 

keluarga modern, teori "relational dialectics" dari Leslie Baxter dan Barbara Montgomery 

dalam "Relating: Dialogues and Dialectics" (1996) juga relevan. Mereka berargumen bahwa 

hubungan romantis selalu menghadapi ketegangan antara kebutuhan untuk kemandirian dan 

kebutuhan untuk keterhubungan. Dalam kasus P1 dan P2, perbedaan mereka menciptakan 

ketegangan yang pada awalnya sulit untuk didamaikan. Namun, dengan proses negosiasi dan 

pemahaman yang lebih dalam, mereka mulai menemukan keseimbangan antara individualitas 

dan kebersamaan. 

Transformasi yang dialami P1 juga sejalan dengan pendekatan terapi berbasis kesadaran 

(mindfulness-based therapy), seperti yang dikembangkan oleh Jon Kabat-Zinn dalam "Full 

Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Body and Mind to Face Stress, Pain, and 

Illness" (2003). Mindfulness membantu individu untuk merespons situasi dengan kesadaran 

penuh, alih-alih bereaksi secara impulsif berdasarkan emosi sesaat. Dengan mulai memahami 

pola komunikasinya dengan P2 dan mencoba merespons dengan lebih bijaksana, P1 

menunjukkan perkembangan dalam kesadaran diri dan regulasi emosinya. 

Kisah P1 dan P2 menggambarkan perjalanan psikologis yang kompleks tetapi bermakna 

dalam membangun hubungan pernikahan yang lebih matang. Mereka menghadapi berbagai 

tantangan, dari perbedaan budaya hingga ekspektasi gender, tetapi keberhasilan mereka dalam 

mengatasi konflik bukanlah hasil dari satu pihak yang berubah secara drastis, melainkan dari 

kesediaan untuk memahami, menerima, dan menyesuaikan diri secara mutual. Sebagaimana 

yang dikatakan oleh Carl Rogers dalam "On Becoming a Person: A Therapist's View of 

Psychotherapy" (1961), "Ketika seseorang benar-benar didengar dan dipahami, ia lebih 

mungkin untuk berubah." Perubahan yang terjadi dalam hubungan mereka bukanlah tentang 

mengalah atau menghilangkan identitas masing-masing, melainkan tentang menemukan 

keseimbangan yang memungkinkan mereka untuk tetap bersama dalam harmoni. 

 

3.1.2.3.Sabda Yesus: Ikutlah Aku 

Sabda Yesus: Ikutilah Aku menjadi kunci yang membuka jalan bagi keakraban, 

kerukunan, dan bahkan kemesraan dalam kehidupan rumah tangga P1 dan P2. Dalam 

perjalanan batinnya, P1 menemukan bahwa suasana yang lebih harmonis, yang lahir dari 

kesediaan untuk memahami dan menyangkal diri, telah menumbuhkan minat yang lebih dalam 

terhadap makna panggilan itu. Dia mulai mendalami Injil dengan sederhana—membaca teks 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

143 

bacaan misa harian sebelum tidur, lalu mengingat kembali dua butir penting dari Injil itu saat 

kepalanya telah menyentuh bantal. Perenungan ini menjadi bagian dari keseharian, bersama 

doa pagi dan kehadiran di misa harian. 

Sejak mencoba menerapkan self-denial, memanggul salib, dan mengikuti Yesus, 

perlahan- lahan kebiasaan kecil dalam rumah tangga berubah. P1 dan P2 berusaha menghadiri 

misa setiap hari, mengenakan pakaian yang selaras saat ke gereja, makan bersama, dan selalu 

memberikan salam penuh kasih saat berpisah dan bertemu kembali. Kadang, mereka berdua 

melantunkan doa koronka atau rosario bersama. Semua ini menjadi ekspresi nyata dari 

pembangunan kesatuan dalam keluarga. 

Kini, setelah menerima panggilan untuk berubah, P1 merasakan keindahan yang tak 

pernah disangka sebelumnya. Keakraban, kerukunan, dan kerja sama dalam rumah tangga 

menjadi lebih nyata. P1 dan P2 menjalani hari-hari dengan lebih selaras—pergi ke pasar 

bersama, menghadiri misa setiap pagi, dan berbagi doa di waktu-waktu tertentu. Bahkan dalam 

hal kecil seperti berpakaian serasi, P2 selalu memastikan ada keselarasan, seolah itu adalah 

lambang dari kesatuan hati kami. 

 

Saat ini, P2 berusia 80 tahun dan saya 86 tahun. Pernikahan kami, yang telah 

berlangsung sejak 1971, telah melewati lebih dari lima dekade perjalanan. Kami 

telah menapaki begitu banyak suka dan duka, namun di usia senja ini, kami 

menemukan kebahagiaan yang sejati: sebuah kesatuan yang tidak hanya bertumpu 

pada cinta manusiawi, tetapi juga pada kasih Tuhan yang selalu menyertai. 

   

P1 bersyukur bahwa dalam perjalanan panjang ini, Tuhan telah menuntunnya memahami 

bahwa cinta sejati bukanlah soal siapa yang menang dalam perdebatan, tetapi siapa yang 

bersedia merendahkan hati dan saling mengasihi. Jika dulu dirinya mengira bahwa kebahagiaan 

ada dalam mempertahankan pendapat pribadi, kini dirinya sadar bahwa kebahagiaan sejati ada 

dalam pengorbanan kecil yang dilakukan setiap hari untuk istrinya dan dalam menyaksikan 

senyum bahagianya setiap pagi. 

 

3.1.3. Melihat dari Sudut Pandang Ignasian 

3.1.3.1.Mulai Membaca Latihan Rohani 

P1 menyadari bahwa keindahan yang kini mereka alami bukanlah hasil dari upaya 

manusiawi semata, melainkan rahmat yang menyertai keputusan untuk berkata Ikutilah Aku— 

menggantikan egoisme yang dulu kerap berkata, Gue mau gini! Peduli amat kamu! Namun, 

dia bertanya-tanya: di mana letak Spiritualitas Ignasian dalam semua ini? Manajemen 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

144 

perbedaan dalam rumah tangga belum tentu berujung pada Spiritualitas Ignasian. P1 lalu 

mencoba menelusuri peristiwa-peristiwa dalam hidup mereka dan melihat bagaimana Latihan 

Rohani Santo Ignatius telah memberikan tuntunan bagi pertobatannya. 

Mulailah P1 membaca bagian awal dari Latihan Rohani Annotasi6 165. Saat mempelajari 

kembali, hati P1 tersentak. Di situ Santo Ignatius menulis, syarat mutlak untuk memperoleh 

keselamatan kekal adalah bila kita (dirinya) sudah menundukkan dan sedapat mungkin sampai 

dalam segala hal taat kepada hukum Tuhan. Menyadari hal itu, P1 merasa malu dan menyesal. 

Selama ini, dia lebih mementingkan harga diri, keangkuhan, dan keinginan untuk selalu 

menang. P1 selalu merasa bahwa P2-lah yang harus berubah, bukan dirinya.  

Refleksi ini membawa P1 lebih dalam pada tiga tingkatan kerendahan hati yang diajarkan 

Santo Ignatius Loyola (1993), dalam Latihan Rohani. (1). Kerendahan hati tingkat pertama, ini 

adalah dasar yang esensial untuk keselamatan kekal. Seseorang mencapai tingkat ini ketika ia 

berkomitmen untuk tidak pernah melakukan dosa berat, bahkan jika ditawarkan seluruh 

kekayaan dunia atau diancam dengan kehilangan nyawa. (2). Kerendahan hati tingkat kedua, 

lebih tinggi dari yang pertama, tingkat ini dicapai ketika seseorang tidak terikat pada kekayaan 

atau kemiskinan, kehormatan atau penghinaan, hidup panjang atau pendek, asalkan semua itu 

sama artinya bagi pengabdian kepada Tuhan dan keselamatan jiwanya. Bahkan, ia lebih 

memilih mati daripada dengan sengaja melakukan dosa ringan. (3). Kerendahan hati tingkat 

ketiga, ini adalah tingkat yang paling sempurna. Setelah mencapai tingkat pertama dan kedua, 

seseorang, demi meneladan dan lebih menyerupai Kristus, memilih kemiskinan bersama 

Kristus yang miskin daripada kekayaan, penghinaan bersama Kristus yang dihina daripada 

penghormatan, dan lebih memilih dianggap bodoh demi Kristus yang lebih dahulu dianggap 

demikian, daripada dianggap bijaksana di dunia ini. Ketiga tingkat kerendahan hati ini 

menggambarkan perjalanan rohani menuju penyerahan diri sepenuhnya kepada kehendak 

Tuhan, dengan meneladani kehidupan dan pengorbanan Kristus.  

Dalam perjalanan reflektif ini, P1 tampaknya bergerak dari tingkat pertama ke tingkat 

kedua. P1 sadar, dirinya belum sampai ke tingkatan ketiga. Namun, telah memulai dengan 

langkah-langkah sederhana: mengakui kesalahan, mengakui bahwa P2 benar, dan mengakui 

bahwa selama ini diinya sering menonjolkan kepentingan dan kebaikan sendiri. P1 belajar 

 
6 John Nugroho,” Latihan Rohani St. Ignasius Loyola,” Pantisemedi (Agustus, 2020). 

https://pantisemedi.com/read/42/in/latihan-rohani-st.-ignasius-loyola.html. Annotasi merupakan keterangan introduksi bagi 

pembimbing. Beberapa annotasi merupakan pengalaman Inigo di Loyola dan Manresa serta hasil pembelajarannya dalam 

membimbing orang lain. Beberapa annotasi membungkus sejumlah karakteristik Spiritualitas Ignasian. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

145 

untuk berkata dengan tulus, “Saya salah. Saya bodoh”. Dan di sinilah P1 menemukan cinta 

kasih yang sejati. 

 

Aku kini menyadari bahwa dalam setiap pertikaian, keangkuhanlah yang sering 

kali menjadi penghalang terbesar. Aku ingin menang, aku ingin dianggap benar, 

aku ingin P2 berubah demi kenyamananku sendiri. Namun, melalui Latihan Rohani 

dan panggilan Ikutilah Aku, aku belajar bahwa perubahan itu harus dimulai dari 

diriku sendiri. Sejak saat itu, aku mulai menjadikan tiga macam kerendahan hati 

Santo Ignatius sebagai pegangan hidup. Aku belajar untuk tidak lagi terpaku pada 

harga diri, untuk menerima kesalahanku dengan rendah hati, dan untuk 

menempatkan kasih di atas segala-galanya. Kini, perbedaan yang dulu memicu 

pertengkaran, dapat diselesaikan dengan lembut dan penuh pengertian. Hubungan 

kami pun semakin dipenuhi dengan cinta dan kebersamaan. Aku bersyukur bahwa 

melalui bimbingan Tuhan dan tuntunan Santo Ignatius, aku dapat menemukan 

kembali makna sejati dari mencintai dan dicintai. 

 

Mengatakan bahwa diri sendiri adalah bodoh dan salah membutuhkan jiwa besar. Sikap 

seperti ini, dalam Latihan Rohani bisa diketahui melalui petunjuk yang diberikan Ignatius 

Loyola (1993) dalam annotasi 57. Tindakan ini mencerminkan semangat Ignasian yang sudah 

terinternalisasi dalam diri P1. Berjiwa besar ini rupanya yang menjadi pemicu datangnya 

transformasi dalam relasi mereka satu sama lain. Dengan kesadaran akan Sabda Yesus Ikutilah 

Aku, P1 memahami bahwa jalan yang harus ditempuhnya adalah jalan Kristus meski tidak 

menyenangkan. Dalam hal ini Latihan Rohani annotasi 91-100 menjadi pegangan P1.  

Dalam bagian ini, Ignatius Loyola memperkenalkan meditasi "Panggilan Raja," di mana 

seseorang diajak untuk merespons panggilan Yesus (lebih memilih Panji Kristus daripada Panji 

Setan) dengan totalitas hidup. P1 melihat, apa yang disampaikan pembimbing rohani tentang 

penaklukan diri sejalan dengan Latihan Rohani annotasi 21 yang menekankan bahwa latihan 

rohani dijalankan untuk menaklukkan diri dan mengatur hidup begitu rupa hingga tidak ada 

keputusan diambil karena pengaruh rasa lekat tak teratur mana pun juga. Maka, P1, yang 

awalnya lebih mengutamakan ego, mulai berusaha keras belajar menyangkal diri (self- denial 

atau sering disebut Agere Contra)8. 

 
7 “Bagi yang akan menjalani Latihan Rohani sangat berguna bila dia masuk dengan jiwa besar dan hati rela berkorban untuk 

Pencipta dan Tuhannya, serta mempersembahkan kepada-Nya seluruh kehendak dan kemerdekaannya, agar Keagungan ilahi 

mau mempergunakan pribadi dan segala miliknya menurut kehendak-Nya yang mahakudus.” 

 
8 Dotmagiseditor, “Agere contra for Lent,” ignatianspirituaity.com (February 8, 2025). 

https://www.Ignasianspirituality.com/agere-contra-lent/. Agere Contra-Istilah Ignasian yang populer ini berarti “bertindak 

melawan”. Ini berarti bahwa kita dapat dengan sengaja memilih untuk melawan kecenderungan kita. Hal ini berguna untuk 

menghindari godaan atau kebiasaan buruk, namun juga dapat membantu pertumbuhan rohani kita. Jadi, jika Anda menyadari 

bahwa Facebook menyebabkan kecanduan, Anda bisa mempraktikkan agere contra dan berhenti menggunakan Facebook. 

Mungkin Anda memilih untuk “menentang” membaca majalah gosip. Atau Anda merasa malas dan ingin menyalakan TV; 

sebagai gantinya Anda “melawan” dan menelepon seorang teman yang ingin Anda ajak ngobrol. Hal ini tentu saja akan 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

146 

Dan dengan bekal inilah P1 mengalami pertobatan bertahap. Ia sadar bahwa dirinya harus 

mengorbankan keinginan pribadi demi penggilan yang lebih besar. Semua dimulai dengan 

kebiasaan-kebiasaan sederhana dan kecil. Seperti membaca Injil, misa harian, dan doa bersama, 

menemani P2 ke pasar atau mengalah dalam diskusi. Bahkan pergulatannya saat tertarik 

dengan dosen cantik memperlihatkan momen di mana P1 harus melawan keinginan 

manusiawinya dan memilih kesetiaan. Keputusannya untuk terbuka kepada istrinya 

mencerminkan latihan Ignasian untuk melepaskan diri dari kelekatan yang tidak teratur agar 

lebih bebas dalam mengasihi. Sikap-sikap ini sejalan dengan prinsip magis9, yaitu semangat 

untuk selalu memilih yang lebih besar bagi Tuhan. P1, dengan mengorbankan egonya, pada 

akhirnya justru mengalami cinta yang lebih dalam dengan P2. 

Selanjutnya, konflik pasutri (P1 dan P2) dan momen-momen pertarungan batinnya dapat 

ditinjau dengan menggunakan alat yang sudah disediakan Ignatius Loyola (1993) yang disebut 

dengan Pembedaan Roh atau Discernment of Spirit (LR annotasi 313-336). Saat ia tergoda 

oleh dosen cantik atau ketika ia mempertahankan egonya dalam konflik rumah tangga, roh 

jahat mendorong ke arah egoisme, ketidaksetiaan, dan mencari kesenangan pribadi. 

Sebaliknya, roh baik mengingatkan janji kepada Tuhan dan mendorong untuk setia pada 

panggilan hidup. Ketika P1 akhirnya memilih jujur (menceritakan rahasianya) kepada P2, itu 

adalah contoh nyata dari discernment yang membuahkan konsolasi (penghiburan batin), 

sebagaimana Ignatius ajarkan bahwa keputusan yang selaras dengan kehendak Tuhan akan 

membawa ketenangan dan sukacita sejati. Dalam penjelasannya tentang sifat godaan, Paul 

Suparno (1998) menyebutkan bahwa roh jahat itu seperti buaya darat yang selalu ingin agar 

perbuatannya disembunyikan, demikian juga godaannya. Paul, mengutip Latihan Rohani (LR 

326). Katanya, setan ingin tipuannya disembunyikan dan tidak dibuka. Maka, kalau kita ingin 

maju dalam hidup rohani, kita harus terbuka dan berani mengatakannya, seperti yang dilakukan 

P1 kepada istrinya. 

Dan dalam banyak momen lainnya, P1 juga menyadari berbagai gerak batinnya. Roh baik 

mengarahkan P1 bertindak dengan kasih, memahami P2, dan memilih jalan kerendahan hati. 

 
meregangkan tubuh Anda, memberikan perhatian yang lebih besar pada kebiasaan dan kecenderungan Anda, dan 

memungkinkan Anda untuk fokus pada hal-hal lain seperti membaca bacaan rohani atau waktu teduh untuk berdoa (atau 

keluarga Anda). 

 
9 Brouillette, A. SJ. (2021, January 19). The Ignasian magis: Spirituality and growth. Jesuits of Canada. 

https://jesuits.ca/stories/the-Ignasian-magis-spirituality-and-growth/. Magis adalah kata kunci dalam spiritualitas Ignasian. 

Kata ini berasal dari bahasa Latin yang berarti “lebih”. Ignatius dari Loyola menggunakan kata más dalam bahasa Spanyol 

untuk mengekspresikan ide yang sama, terutama dalam Latihan Rohani. Konsekuensi dari pembacaan kuantitatif atas nasihat 

spiritual ini sudah jelas: lebih banyak, lebih banyak, selalu lebih banyak. Lebih banyak aktivitas, lebih banyak doa, lebih 

banyak pekerjaan. 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

147 

Sebaliknya, roh jahat menggoda dengan keangkuhan, keinginan untuk menang, serta 

ketidakmampuan menerima kelemahan diri sendiri. Dalam dinamika ini, P1 mengalami juga 

pergerakan batin10 yang khas dalam Latihan Rohani, yaitu dari desolasi (kegelisahan, 

kemarahan, ingin menang sendiri) menuju konsolasi (damai, kasih, pengorbanan kecil). 

Pernyataan Romo Tandean yang menyebutkan bahwa P1 harus mengubah diri dan tidak 

bisa mengubah orang lain (istri) pada akhirnya menjadi solusi paling ampuh bagi selarasnya 

kehidupan rumah tangga P1-P2. Langkah ini mencerminkan konsep metanoia dalam 

Spiritualitas Ignasian. Ignatius tidak menekankan perubahan eksternal, tetapi transformasi 

batiniah yang kemudian akan mempengaruhi tindakan lahiriah. P1 mulai memahami bahwa 

mencintai dengan tulus berarti menanggalkan kelekatan akan harga diri dan keinginan untuk 

diakui benar. Perjalanan ini juga menggambarkan konsep "detachment" atau melepaskan ego 

sebagai bentuk kebebasan rohani. 

Pada akhirnya, P1 menyadari bahwa dirinya sedang dididik oleh Tuhan dalam proses 

yang panjang menjalani hidup rumah tangganya. Dia menemukan bahwa dalam seluruh 

perjalanan inilah Tuhan sebenarnya terus dan sedang berkomunikasi. Penemuan akan hadirnya 

Tuhan ini juga tampak dalam kesadaran bahwa: (1) Pertengkaran dan perbedaan bukanlah 

hambatan, tetapi jalan menuju kedewasaan dalam kasih. (2) Perjalanan iman bukan hanya di 

gereja, tetapi dalam interaksi sehari-hari dengan pasangan hidup. (3) Keberanian untuk 

mengubah diri sendiri adalah bentuk nyata dari mengikuti Kristus dan dalam (rahmat) 

keberanian inilah kita menemukan Tuhan.  

Jadi, Tuhan tidak hanya ditemukan dalam doa atau retret, dalam gereja atau biara, tetapi 

juga di pasar tempat mereka berbelanja, di meja makan, dan dalam percakapan serta pergaulan 

atau interaksi sehari-hari. Tuhan hadir dalam dunia ini, dalam semua aktivitas manusia, dan 

dalam keberanian kita untuk mencintai serta berkorban11. "Finding God in All Things12" atau 

menemukan Tuhan dalam segala hal jelas ciri yang sangat menonjol Spiritualitas Ignasian. 

Tuhan tidak hanya disadari kehadiran-Nya dalam doa, saat ke gereja atau beribadat, tetapi 

ditemukan dalam dinamika relasi manusia, termasuk dalam suasana berat yang dialami karena 

pertengkaran dan konflik. 

  

 
10 Timothy M. Gallagher, OMV, The Discernment of Spirits: An Ignasian Guide for Everyday Living (Crossroad, 2005), 60-

75. 
11 Teilhard de Chardin, Pierre. The Divine Milieu. New York: Harper & Brothers, 1955. 
12 William Barry, SJ, Finding God in All Things: A Companion to the Spiritual Exercises of St. Ignatius (Loyola Press, 1999), 

102-110. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

148 

3.1.3.2.Kesadaran akan Tujuan Bersama 

Hasil analisis refleksi atas pergulatan yang dialami P1 dan pasangannya menunjukkan 

bahwa kesatuan hidup berkeluarga pada dasarnya bertumpu pada kesadaran akan tujuan hidup 

bersama yang melampaui kepentingan personal. Dalam refleksi-refleksi yang ditulis, tampak 

bahwa konflik tidak dipahami semata-mata sebagai kegagalan relasi, melainkan sebagai ruang 

pembelajaran untuk kembali menata orientasi hidup. Kesadaran ini sejalan dengan Asas dan 

Dasar dalam Spiritualitas Ignasian, yang menempatkan Allah sebagai tujuan akhir hidup 

manusia, sementara relasi, keberhasilan, dan kenyamanan pribadi dipahami sebagai sarana. 

Dalam konteks kehidupan berkeluarga, prinsip ini membantu partisipan membedakan 

antara tujuan dan sarana dalam relasi suami istri. Ketika ketegangan muncul, mereka belajar 

untuk bertanya bukan terutama “siapa yang benar”, melainkan “apa yang membawa kami 

semakin setia pada panggilan hidup bersama.” Pergeseran orientasi ini menjadi fondasi bagi 

proses transformasi relasional yang berkelanjutan. 

Refleksi partisipan menunjukkan proses pengenalan diri yang semakin mendalam seiring 

perjalanan hidup berkeluarga. Mereka menyadari bahwa konflik sering kali tidak berakar pada 

peristiwa eksternal, melainkan pada luka batin, kelekatan emosional, dan ekspektasi yang tidak 

disadari. Kesadaran ini muncul melalui kebiasaan refleksi dan doa yang menuntun pada 

kejujuran terhadap diri sendiri. 

Dalam terang Spiritualitas Ignasian, proses ini selaras dengan latihan mengenali gerak 

batin—penghiburan dan kekeringan—yang memengaruhi cara seseorang merespons pasangan. 

Dengan mengenali dinamika batin ini, partisipan mampu menunda reaksi spontan, 

merefleksikan sumber emosi, dan memilih respons yang lebih membangun relasi. Pengenalan 

diri menjadi pintu masuk bagi pertumbuhan relasional yang lebih dewasa. 

Salah satu temuan utama penelitian ini adalah peran penting discernment of spirits dalam 

pengambilan keputusan keluarga. Partisipan menggambarkan bagaimana keputusan-keputusan 

besar—seperti pendidikan anak, pilihan pekerjaan, dan penanganan konflik—tidak diambil 

secara impulsif, melainkan melalui proses refleksi, dialog, dan doa bersama. 

Proses pembedaan ini membantu mereka mengenali dorongan batin yang membawa pada 

kedamaian dan keterbukaan, serta membedakannya dari dorongan yang bersumber dari 

ketakutan, ego, atau keinginan untuk menguasai. Dalam konteks ini, pembedaan roh bukanlah 

praktik eksklusif religius, melainkan sebuah kerangka reflektif yang membentuk cara pasangan 

menimbang pilihan hidup secara bertanggung jawab dan berorientasi pada kebaikan bersama. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

149 

Refleksi partisipan secara konsisten menampilkan praktik self-denial dan agere contra 

sebagai kunci dalam merawat kesatuan relasi. Dalam situasi konflik, mereka menyadari 

kecenderungan untuk mempertahankan ego, gengsi, dan keinginan untuk menang. Namun, 

melalui refleksi rohani, muncul keberanian untuk melawan dorongan tersebut dengan memilih 

sikap mengalah, mendengarkan, dan meminta maaf. 

Praktik agere contra—bertindak berlawanan dengan dorongan batin yang tidak teratur—

menjadi latihan konkret yang memungkinkan terjadinya rekonsiliasi. Dalam kehidupan 

berkeluarga, tindakan ini tidak selalu spektakuler, tetapi tampak dalam keputusan-keputusan 

kecil yang diulang setiap hari. Temuan ini menegaskan bahwa kesatuan keluarga tidak 

dibangun melalui absennya konflik, melainkan melalui kesediaan untuk terus-menerus 

mengolah konflik secara reflektif dan penuh kasih. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa partisipan mengembangkan pemahaman kritis 

terhadap konsep “kesuksesan” dalam kehidupan keluarga. Kesuksesan tidak diukur semata-

mata dari pencapaian material atau status sosial anak-anak, melainkan dari kualitas relasi, 

kebebasan batin, dan kesetiaan pada nilai-nilai hidup yang diyakini. 

Dalam terang Spiritualitas Ignasian, kebebasan dari kelekatan tak teratur memungkinkan 

keluarga untuk tidak menjadikan keberhasilan eksternal sebagai tujuan utama. Prinsip ini 

membantu partisipan melepaskan ekspektasi berlebihan dan menerima keterbatasan, baik 

dalam diri sendiri maupun anggota keluarga lainnya. Kebebasan batin ini memperkuat kesatuan 

relasi karena mengurangi tekanan dan tuntutan yang tidak realistis. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan Spiritualitas Ignasian dalam 

kehidupan berkeluarga tidak bersifat instan atau linear. Transformasi relasional dipahami 

sebagai proses berkelanjutan yang melibatkan refleksi, kegagalan, pertobatan, dan pembaruan. 

Partisipan menegaskan bahwa kesatuan keluarga bukanlah kondisi yang sekali dicapai, 

melainkan relasi yang terus diperjuangkan. 

Temuan ini memperkaya diskursus akademik dengan menunjukkan bahwa Spiritualitas 

Ignasian dapat berfungsi sebagai kerangka dinamis dalam membangun kesatuan hidup 

berkeluarga. Dengan menempatkan pengalaman konkret sebagai locus teologis dan reflektif, 

penelitian ini menegaskan relevansi Spiritualitas Ignasian dalam menjawab tantangan 

relasional keluarga modern. 

 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

150 

4. KESIMPULAN  

Dari analisis dan pembahasan kita tahu bahwa Spiritualitas Ignasian merupakan jalan 

rohani yang relevan dan efektif dalam membangun serta memelihara kesatuan hidup 

berkeluarga. Melalui pendekatan studi kasus kualitatif, artikel ini menegaskan bahwa prinsip-

prinsip Spiritualitas Ignasian—terutama Asas dan Dasar, pengenalan dinamika batin, 

pembedaan roh, self-denial, agere contra, serta kebebasan dari kelekatan tak teratur—bukan 

sekadar konsep teoretis, melainkan praksis reflektif yang nyata dalam kehidupan keluarga 

sehari-hari. 

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa kesatuan hidup berkeluarga tidak lahir dari 

absennya konflik, melainkan dari kemampuan untuk mengolah konflik secara reflektif dan 

berorientasi pada kasih. Spiritualitas Ignasian membantu pasangan suami istri untuk menata 

kembali orientasi hidup bersama, membedakan antara tujuan dan sarana dalam relasi, serta 

berani mengubah diri sendiri sebagai jalan rekonsiliasi. Dengan demikian, kesatuan keluarga 

dipahami sebagai proses transformasi relasional yang terus-menerus, bukan sebagai kondisi 

statis yang sekali dicapai. 

Kontribusi utama artikel ini terletak pada pengoperasian prinsip-prinsip Spiritualitas 

Ignasian dalam konteks kehidupan berkeluarga melalui studi kasus yang mendalam. Dengan 

menempatkan pengalaman konkret keluarga sebagai locus refleksi teologis dan spiritual, 

penelitian ini memperluas cakupan kajian Spiritualitas Ignasian yang selama ini lebih banyak 

difokuskan pada kehidupan religius, pendidikan, dan kepemimpinan. Temuan ini menunjukkan 

bahwa Spiritualitas Ignasian memiliki daya transformatif yang signifikan dalam membentuk 

relasi keluarga yang lebih dewasa, bebas, dan setia. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya berfokus pada 

satu kasus, sehingga temuan tidak dimaksudkan untuk digeneralisasi. Penelitian lanjutan 

dengan melibatkan lebih banyak partisipan, latar sosial yang beragam, serta metode 

pengumpulan data yang lebih variatif sangat dianjurkan untuk memperkaya pemahaman 

tentang penerapan Spiritualitas Ignasian dalam kehidupan berkeluarga. Kendati demikian, 

studi ini memberikan dasar reflektif dan metodologis yang kuat bagi penelitian selanjutnya 

serta bagi praksis pastoral keluarga. 

Sebagai penutup, artikel ini menegaskan bahwa Spiritualitas Ignasian tidak hanya relevan 

bagi individu atau komunitas religius, tetapi juga menawarkan sumber daya rohani yang 

konkret bagi keluarga dalam menghadapi tantangan relasional kehidupan modern. Dengan 

menempatkan Kristus sebagai orientasi tujuan hidup bersama, Spiritualitas Ignasian membuka 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

151 

jalan bagi keluarga untuk bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan yang 

berkelanjutan. 

 

Tabel 1. Prinsip Ignasian, Aplikasinya, dan Dampak yang Dihasilkan 

 

Prinsip Ignasian Aplikasi dalam Keluarga Dampak yang Dihasilkan 

Self Denial  

(Menyangkal diri) 

Mengutamakan kepentingan 

pasangan di atas ego pribadi. 

Hubungan menjadi lebih 

harmonis dan minim 

konflik. 

Pembedaan Roh 

(Discernment of Spirit) 

Membaca Gerak batin untuk 

membedakan dorongan 

egoisme dan kasih sejati. 

Memungkinkan pasangan 

mengambil keputusan 

dengan bijak dan selaras 

dengan kehendak Tuhan. 

Kerendahan Hati Mengakui kesalahan dan 

menerima kekurangan 

pasangan. 

Meningkatkan saling 

pengertian dan rasa hormat 

dalam hubungan. 

Jiwa Besar 

(Magnanimity) 

Kesediaan untuk berkorban 

demi keharmonisan 

keluarga. 

Menumbuhkan cinta kasih 

yang lebih mendalam dan 

tulus. 

Finding God in All Things Melihat Tuhan dalam setiap 

dinamika rumah tangga, 

termasuk dalam konflik dan 

perbedaan pendapat. 

Kehidupan berkeluarga 

menjadi sarana pertumbuhan 

Rohani dan iman. 

 

 

KEPUSTAKAAN 

 

Barry, W. (1999). Finding God in all things: A companion to the spiritual exercises of St. 

Ignatius. Loyola Press. 

 

Brouillette, A., SJ. (2021, January 19). The Ignatian magis: Spirituality and growth. Jesuits of 

Canada. https://jesuits.ca/stories/the-Ignatian-magis-spirituality-and-growth/ 
 

Fincham, F. D., & Beach, S. R. H. (2010). Marriage in the new millennium: A decade in review. 

Journal of Marriage and Family, 72(3), 630–649. https://doi.org/10.1111/j.1741-

3737.2010.00722.x 

https://jesuits.ca/stories/the-Ignatian-magis-spirituality-and-growth/
https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2010.00722.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2010.00722.x


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

152 

Gallagher, T. M. (2005). The discernment of spirits: An Ignatian guide for everyday living. 

Crossroad. 

 

Glass, S. P. (2003). Not just friends: Protect your relationship from infidelity and heal the 

trauma of betrayal. Free Press. 

 

Gottman, J. M. (1999a). The marriage clinic: A scientifically based marital therapy. W. W. 

Norton & Company. 

 

Gottman, J. M. (1999b). The seven principles for making marriage work. Harmony. 

 

Harsanto, D., et al. (2025). Membangun keluarga berdasarkan semangat Ignasian: Antologi 

pengalaman berkeluarga awam Yesuit. Kunca Wacana bekerja sama dengan Yayasan 

Sesawi. 

 

Hochschild, A. R. (2012a). The outsourced self: Intimate life in market times. Metropolitan 

Books. 

 

Hochschild, A. R. (2012b). The second shift: Working families and the revolution at home. 

Penguin Books. 

 

Ignatius Loyola, St. (1993). Latihan St. Ignatius Loyola (J. Darminta, SJ, Trans.). Pusat 

Spiritualitas Girisonta & Kanisius. 

 

Ignatius of Loyola. (1993). The spiritual exercises of St. Ignatius (G. E. Ganss, Trans.). Loyola 

Press. (Original work published 1548) 

 

Johnson, S. M. (2004). The practice of emotionally focused couple therapy: Creating 

connection (2nd ed.). Routledge. 

 

Johnson, S. M. (2008). Hold me tight: Seven conversations for a lifetime of love. Little, Brown 

and Company. 

 

Kabat-Zinn, J. (2003). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to 

face stress, pain, and illness. Bantam Books. 

 

Karney, B. R., & Bradbury, T. N. (2005). Contextual influences on marriage: Implications for 

policy and intervention. Journal of Marriage and Family, 67(4), 862–884. 

https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2005.00194.x 
 

Markman, H. J., Stanley, S. M., & Blumberg, S. L. (2010). Fighting for your marriage (3rd 

ed.). Jossey-Bass. 

 

Martin, J. (2010). The Jesuit guide to (almost) everything: A spirituality for real life. 

HarperOne. 

 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage Publications. 

 

Pope Francis. (2016). Amoris laetitia: Post-synodal apostolic exhortation on love in the family. 

Vatican Press. 

https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2005.00194.x


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153 

 
  
 

153 

Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy. Houghton 

Mifflin. 

 

Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to realize 

your potential for lasting fulfillment. Free Press. 

 

Stake, R. E. (1995). The art of case study research. Sage Publications. 

 

Suparno, P. (1998). Roh baik dan roh jahat: Praktek pembedaan roh dan pemilihan menurut 

Latihan Rohani St. Ignatius. Kanisius. 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180    

154 

 
This work is licensed under CC BY-SA. 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

LATIHAN ROHANI PEMULA UNTUK PESERTA MUSLIM: 

STUDI KASUS TIGA PENGALAMAN 

   

 

THE FIRST SPIRITUAL EXERCISES FOR MUSLIM PARTICIPANTS:  A CASE 

STUDY OF THREE EXPERIENCES 

 

 
Antonius Sumarwan1*, Yohanna Tungga Prameswarawati2 
1Magister Manajemen, Universitas Sanata Dharma, Indonesia 

2Psikolog, Magister Psikologi Profesi (S2), Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya, Indonesia 

marwansj@usd.ac.id1, yoprameswari.20@gmail.com2 

*Korespondensi: marwansj@usd.ac.id  

 

Dikirimkan: 13 Oktober 2025; Diterima: 29 Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13659  

 

 

ABSTRACT 

The First Spiritual Exercises is an adaptation of the Spiritual Exercises of St. Ignasius Loyola, 

designed to make them more accessible to a wider audience. In Indonesia, The First Spiritual 

Exercises have been introduced as Latihan Rohani Pemula (LRP) and are conducted through 

online accompaniment, enabling participation from people of diverse backgrounds, including 

Muslims. This study aims to explore the experiences of Muslim participants in LRP and its 

impact on their spiritual life and inner well-being. Employing a qualitative approach with a 

case study design, this research examines the experiences of three Muslim participants who 

took part in LRP: two active (registered) participants and one passive (unregistered) 

participant. Data were collected through telephone interviews, written reflections, and 

triangulation with facilitators and significant others (family members or companions). 

Descriptive analysis was conducted through processes of data organization, coding, and 

reduction into key themes. The findings show that despite differences between active and 

passive participants, both experienced meaningful benefits, including growth in prayer, 

experiences of God’s love, reconciliation with themselves and others, and more realistic 

changes in attitudes and behavior. This study affirms that LRP can contribute to the 

development of interfaith spirituality, support mental well-being, and open spaces for practical 

dialogue between Islam and Christianity. 
 

Keywords: First Spiritual Exercises, Ignatian spirituality, interfaith dialogue, mental well-

being, Muslim participants, qualitative case study 

 

ABSTRAK 

The First Spiritual Exercises merupakan adaptasi dari Latihan Rohani St Ignasius Loyola agar 

lebih mudah diikuti oleh banyak orang. Di Indonesia, The First Spiritual Exercises 

diperkenalkan sebagai Latihan Rohani Pemula (LRP) dan diberikan melalui pendampingan 

daring sehingga dapat diikuti oleh umat dari berbagai latar belakang, termasuk Muslim. 

Penelitian ini bertujuan menggali pengalaman peserta Muslim dalam mengikuti LRP serta 

dampaknya terhadap kehidupan rohani dan kesejahteraan batin. Menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan desain studi kasus, penelitian ini mengeksplorasi pengalaman tiga orang 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:marwansj@usd.ac.id1
mailto:yoprameswari.20@gmail.com2
mailto:marwansj@usd.ac.id
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13659


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

155 

Muslim yang menikuti LRP: dua peserta aktif (terdaftar) dan satu peserta pasif (tidak terdaftar). 

Data dikumpulkan melalui wawancara via telepon, refleksi tertulis, serta triangulasi dengan 

fasilitator dan significant others (keluarga atau pendamping). Analisis deskriptif dilakukan 

melalui proses pengorganisasian, pengkodean, dan reduksi data menjadi tema-tema utama. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan antara peserta aktif dan 

pasif, keduanya tetap memperoleh manfaat, seperti pertumbuhan dalam doa, pengalaman cinta 

Tuhan, rekonsiliasi dengan diri sendiri maupun orang lain, serta perubahan sikap dan perilaku 

yang lebih realistis. Penelitian ini menegaskan bahwa LRP dapat berkontribusi pada 

pengembangan spiritualitas lintas iman, mendukung kesehatan mental, serta membuka ruang 

dialog praksis antara Islam dan Kristen. 

 

Kata kunci: dialog antaragama, kesehatan mental, latihan rohani Ignasian ,Latihan Rohani 

Pemula, peserta Muslim, studi kasus kualitatif 

 

 

1. PENDAHULUAN  

Dalam dunia modern yang ditandai oleh kelelahan batin, tekanan sosial, dan disorientasi 

nilai, praktik spiritualitas yang membantu manusia menemukan kembali makna dan 

keseimbangan hidup menjadi semakin penting (Pargament, 2013; Koenig, 2018). Banyak 

individu mencari bentuk latihan rohani yang dapat diintegrasikan dengan kehidupan sehari-

hari dan yang mampu menjawab kebutuhan akan kedalaman batin tanpa harus meninggalkan 

tanggung jawab sosial. Salah satu warisan spiritualitas yang terus memberi inspirasi lintas 

generasi dan konteks adalah Latihan Rohani Santo Ignasius Loyola (Spiritual Exercises), 

sebuah metode doa dan refleksi yang menuntun seseorang untuk mengenali kehadiran Allah 

dalam segala hal dan menata hidupnya sesuai dengan kasih dan panggilan Ilahi (Loyola, 2018). 

Namun, praktik Latihan Rohani Santo Ignasius Loyola yang menuntut orang untuk 

menyepi (retret) selama 30 hari penuh sulit dijalankan oleh kebanyakan umat awam. 

Akibatnya, relatif sedikit orang yang dapat menjalani Latihan Rohani. Sebagai respons 

terhadap kebutuhan zaman, Michael Hansen, SJ mengembangkan The First Spiritual Exercises 

(FSE), sebuah adaptasi yang lebih sederhana, fleksibel, dan dapat dijalani di tengah rutinitas 

hidup (Hansen, 2013). The First Spiritual Exercises dirancang sebagai retret terpandu (guided 

retreat) selama empat minggu, di mana peserta berdoa secara pribadi selama empat hari dalam 

seminggu di rumah masing-masing dan bertemu secara kelompok pada akhir pekan untuk 

melakukan percakapan rohani (spiritual conversation) yang dipandu oleh fasilitator. Format 

ini memungkinkan pengalaman rohani Ignasian menjadi lebih inklusif tanpa kehilangan 

kedalaman kontemplatifnya—yakni membantu peserta belajar membedakan gerakan batin 

antara penghiburan (consolation) dan kekeringan rohani (desolation) (Kozlowski, 2010, 2015). 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

156 

Di Indonesia, adaptasi FSE diperkenalkan oleh Antonius Sumarwan, SJ dengan nama 

Latihan Rohani Pertama, yang kemudian dikenal sebagai Latihan Rohani Pemula (LRP) 

(Hansen & Sumarwan, 2021). LRP dirancang untuk menghadirkan inti pengalaman Ignasian 

secara sederhana dan kontekstual, agar dapat diakses oleh umat dari berbagai latar belakang, 

termasuk non-Kristiani. Kekhasan adaptasi Sumarwan terletak pada pelaksanaannya yang 

dilakukan secara daring (online), sehingga memungkinkan partisipasi yang lebih luas dan lintas 

latar belakang sosial-keagamaan. Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa LRP memiliki 

dampak positif terhadap kesehatan mental dan sikap spiritual peserta, serta meningkatkan 

organizational citizenship behavior (Sumarwan, 2024; Sumarwan et al., 2025). 

Sebagai bentuk guided retreat, LRP menempatkan pendamping bukan sebagai pengajar 

dogmatis, melainkan sebagai sahabat rohani yang membantu peserta mengenali dan mengolah 

pengalaman kehadiran Allah dalam kehidupan sehari-hari. Model ini sejalan dengan semangat 

pedagogy of accompaniment (Marek & Walulik, 2022), yang menekankan pendekatan 

reflektif, empatik, dan dialogis. Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Indonesia, 

pendekatan ini membuka ruang dialog lintas iman, di mana peserta Muslim dapat menghayati 

pengalaman rohani Ignasian tanpa harus meninggalkan keyakinan mereka, melainkan 

menemukan titik temu melalui nilai-nilai spiritual yang universal. Dalam pelaksanaannya, 

peserta LRP pada umumnya adalah umat Katolik dan sedikit umat Kristen Protestan. Namun 

dalam perjalanan, ternyata ada beberapa umat Muslim yang mengikuti LRP ini. Hal ini 

memberikan peluang untuk mengkaji sejauh mana LRP dapat diikuti oleh peserta Muslim dan 

apa dampaknya bagi kehidupan mereka. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali pengalaman tiga peserta Muslim dalam 

mengikuti LRP, dengan fokus pada proses pelaksanaan, manfaat yang dialami, dan dinamika 

pendampingan yang terjadi. Melalui pendekatan kualitatif studi kasus (Creswell, 2015, Yin, 

2009), penelitian ini berupaya memahami bagaimana spiritualitas Ignasian dapat dihayati 

secara otentik oleh peserta dari tradisi iman yang berbeda, serta bagaimana pengalaman 

tersebut berkontribusi pada pertumbuhan iman, kesehatan mental, dan dialog lintas agama. 

Secara konseptual, penelitian ini memperkaya pemahaman tentang bagaimana The First 

Spiritual Exercises dapat diadaptasi secara kontekstual; secara praktis, penelitian ini 

menawarkan inspirasi bagi pendamping rohani dalam mengembangkan praktik spiritualitas 

yang inklusif dan berbasis pengalaman.  

Artikel ini terdiri dari lima bagian utama: bagian pertama memaparkan latar belakang 

dan konteks LRP di Indonesia; bagian kedua menguraikan kajian pustaka tentang spiritualitas 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

157 

Ignasian, pedagogi pendampingan, dan dialog antaragama; bagian ketiga menjelaskan metode 

penelitian; bagian keempat menyajikan hasil dan pembahasan mengenai pengalaman peserta 

serta refleksi fasilitator; dan bagian terakhir menampilkan kesimpulan, implikasi, serta saran 

untuk penelitian dan praktik selanjutnya. 

 

1.1. Tinjauan Pustaka 

1.1.1. Latihan Rohani Pemula di Indonesia 

Latihan Rohani Pemula (LRP) merupakan adaptasi The First Spiritual Exercises (FSE) 

karya Michael Hansen, SJ, yang sejak awal dimaksudkan sebagai bentuk Latihan Rohani 

dalam kehidupan sehari-hari selama kurang lebih sebulan. Hansen (2013) merumuskannya 

berdasarkan cara Santo Ignasius Loyola, ketika masih awam dan belum belajar teologi, 

mendampingi teman-temannya yang juga awam sederhana untuk mengolah kehidupan rohani 

mereka. Dengan demikian, LRP sejak semula dirancang bukan untuk para ahli spiritual, 

melainkan untuk orang biasa yang ingin melangkah dalam perjalanan iman. 

Ciri khas LRP adalah bentuknya sebagai retret terpandu. Peserta diminta membuat 

komitmen: menyediakan waktu doa pribadi (sekitar 50 menit per hari, Senin–Kamis) di rumah 

masing-masing, mengikuti percakapan rohani dalam kelompok seminggu sekali selama sekitar 

2 jam di akhir pekan, serta menuliskan pengalaman doa dalam buku pengalaman 

mendengarkan (listening book). Bahan doa dan Langkah doa selama LRP mengikuti buku 

panduan yang disusun oleh Hansen (Hansen & Sumarwan, 2021). Kriteria peserta sangat 

inklusif: siapa pun dapat mengikuti, tanpa syarat pendidikan, pengalaman, atau kondisi 

kesehatan khusus. Syarat utamanya adalah keinginan, kemurahan hati, dan keterbukaan hati 

untuk membiarkan Allah berkarya (Hansen, 2013; Hansen & Sumarwan, 2021). 

Dari segi manfaat, LRP diharapkan menumbuhkan sikap penyerahan diri, keterbukaan 

kepada Allah yang murah hati, serta kemampuan mengungkapkan iman dalam persaudaraan 

dan tindakan nyata. Peserta diajak mengembangkan kepekaan terhadap dinamika batin berupa 

penghiburan (consolation) dan kekeringan rohani (desolation), sebagaimana ditekankan 

Ignasius dalam panduan pembedaan gerak-gerak roh (discernment of spirits). Melalui doa, 

refleksi, dan pencatatan pengalaman, peserta belajar mengenali gerakan batin ini, sehingga 

dapat mengambil keputusan hidup secara lebih bebas dan selaras dengan kehendak Allah 

(Kozlowski, 2015). 

LRP juga memiliki dimensi “efek domino”: setiap peserta latihan dapat pada gilirannya 

menjadi pemberi bagi orang lain. Hansen (2013) menekankan bahwa pemberi LRP hanyalah 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

158 

memfasilitasi proses, sementara buah rohani adalah karya Allah dan peserta. Dengan 

demikian, LRP tidak hanya membentuk individu, tetapi juga mendorong pertumbuhan 

komunitas rohani yang berkelanjutan. 

Di Indonesia, adaptasi LRP diperkenalkan oleh Antonius Sumarwan, SJ. Kekhasannya 

bukan hanya pada kontekstualisasi bahasa dan penyederhanaan format, tetapi juga pada 

pelaksanaan secara online, yang memungkinkan partisipasi lintas daerah bahkan lintas agama. 

Penelitian kuantitatif menunjukkan bahwa LRP berdampak pada meningkatnya sikap positif 

terhadap Tuhan, menurunnya sikap negatif terhadap Tuhan, serta memperkuat kesehatan 

mental (Sumarwan, 2024). Studi berikutnya menegaskan kontribusi LRP dalam memperkuat 

kesehatan mental dan organizational citizenship behavior (OCB) di komunitas credit union 

(Sumarwan et al., 2025). Dengan demikian, LRP di Indonesia telah berkembang dari sekadar 

devosi pribadi menjadi sarana formasi spiritual dan sosial.  

Namun demikian, pada penelitian tersebut, peserta LRP mayoritas umat Katolik dan 

sedikit umat Kristen Protestan. Kita belum tahu apakah LRP dapat dilaksanakan oleh umat 

non-Kristiani, khususnya umat Muslim, dan apakah LRP memberikan manfaat serupa bila 

pesertanya non-Kristiani (Muslim). Hal inilah yang akan digali melalui penelitian ini. 

 

1.1.2. Pedagogi Ignasian dan Pendampingan 

LRP berakar kuat pada pola pedagogi Ignasian: konteks, pengalaman, refleksi, tindakan, 

evaluasi. Pola ini membantu peserta mengintegrasikan latihan rohani dengan kehidupan 

sehari-hari. Marek dan Walulik (2022) mengembangkan gagasan ini dalam teori pedagogy of 

accompaniment, yang menekankan pendampingan partisipatif, non-koersif, dan transformatif. 

Dalam kerangka ini, fasilitator bukan pengajar yang memberi instruksi sepihak, melainkan 

sahabat rohani yang berjalan bersama peserta, mendengarkan, dan menolong mereka 

mengolah pengalaman rohaninya. 

Hansen (2013) sendiri menegaskan tiga tujuan LRP: memberi peserta pengalaman retret 

yang diinginkan, menyediakan latihan rohani yang dapat digunakan setelah retret, dan 

membekali peserta untuk kelak membimbing orang lain. Dengan demikian, LRP memiliki 

fungsi pedagogis sekaligus transformatif. Bagi peserta Muslim, penelitian ini menunjukkan 

bahwa pendekatan pedagogis yang non-koersif membuat mereka merasa aman untuk 

menghayati doa Ignasian tanpa merasa harus meninggalkan identitas iman mereka. 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

159 

1.1.3. Spiritualitas Ignasian dalam Dialog dengan Islam 

Kajian akademik menunjukkan bahwa spiritualitas Ignasian memiliki potensi untuk 

menjadi sarana dialog lintas iman. Pidel (2020), misalnya, menafsirkan kembali Apologia 

Jerome Nadal—rekan awal Ignasius Loyola—sebagai dasar teologis bagi keterbukaan Latihan 

Rohani terhadap dialog lintas iman. Menurutnya, pengalaman rohani dapat menjadi ruang 

bersama bagi semua pencari Tuhan, sejauh pendamping menjaga kesetiaan pada dinamika 

rohani Ignasian sambil menghormati kebebasan batin peserta dari tradisi lain.  

Villagrán (2018) secara khusus menelaah kemungkinan pendekatan Ignasian dalam 

dialog dengan Islam. Menurutnya, dialog rohani dapat berlangsung dengan tiga ciri khas 

Ignasian: (1) berakar pada pengalaman personal dan refleksi sehari-hari, bukan semata-mata 

perdebatan teologis; (2) berlandaskan discernment, yakni kepekaan terhadap gerakan batin 

yang dapat dikenali juga dalam tradisi Islam seperti muhasabah; dan (3) bercorak praktis, 

terarah pada pertumbuhan hidup beriman dan pelayanan bersama. Villagrán (2018) 

menegaskan bahwa gaya dialog semacam ini memungkinkan perjumpaan spiritual yang 

menghormati perbedaan sekaligus memperkaya iman masing-masing pihak. 

Dalam konteks Asia, pengalaman tersebut terdokumentasi dalam antologi Journeying 

with Muslims the Ignatian Way (JAMIA, 2022), yang menampilkan kisah nyata doa bersama, 

percakapan rohani, dan adaptasi simbol maupun Bahasa, yang dilaksanakan oleh umat Katolik 

dan Muslim. Praktik-praktik ini memperlihatkan bahwa umat Kristiani dan Muslim dapat 

saling memperkaya secara rohani, tanpa harus meleburkan identitas iman masing-masing. 

Penelitian tentang peserta Muslim dalam LRP di Indonesia dapat dipahami dalam kerangka 

ini: LRP terbukti menjadi titik temu praksis antara spiritualitas Ignasian dan tradisi Islam, 

khususnya dalam praktik refleksi diri yang memiliki kesamaan dengan muhasabah. 

 

1.1.4. Tantangan dalam Adaptasi LRP bagi Peserta Muslim 

Meskipun LRP memiliki potensi lintas iman, terdapat beberapa tantangan yang perlu 

dicatat. Pertama, penggunaan bahasa dan simbol Kristiani dalam doa terkadang terasa asing 

bagi peserta Muslim. Misalnya, ungkapan tentang Yesus sebagai Allah Putera atau sahabat 

sejati, serta doa langsung kepada Allah Bapa dan Roh Kudus mungkin tidak mudah dihayati 

tanpa penjelasan atau adaptasi. Kedua, perbedaan teologis dapat menimbulkan kebingungan 

bila fasilitator tidak cukup peka.  

Pengalaman JAMIA (2022) menegaskan pentingnya penggunaan bahasa inklusif dan 

simbol yang dapat dijembatani, tanpa mengaburkan identitas iman masing-masing. Dalam doa 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

160 

bersama, misalnya, fasilitator dapat menekankan dimensi universal seperti rasa syukur, 

pengakuan akan keterbatasan manusia, dan permohonan bimbingan Allah. Dengan demikian, 

doa tetap setia pada roh Ignasian—mencari Allah dalam segala hal—namun dapat dihayati 

juga oleh umat Muslim. 

Dalam praktiknya, JAMIA (2022) merekomendasikan pemilihan simbol yang resonan 

bagi kedua tradisi. Simbol cahaya, misalnya, dapat digunakan bukan hanya sebagai lambang 

Kristus, tetapi juga sebagai lambang “Allah sebagai Cahaya langit dan bumi” (QS. An-Nur: 

35). Dengan demikian, satu simbol dapat menjadi titik temu spiritual yang memperkaya kedua 

pihak. 

Selain itu, JAMIA (2022) menekankan pentingnya memberi ruang bagi ekspresi iman 

masing-masing. Dalam doa kelompok, seorang Muslim dapat membaca doa Al-Fatihah atau 

dzikir syukur, sementara peserta Kristiani dapat menggunakan doa spontan atau mazmur. 

Pendekatan ini tidak menghapus identitas iman, tetapi menegaskan bahwa persaudaraan 

spiritual dapat terwujud melalui saling menghormati perbedaan. 

Akhirnya, JAMIA (2022) juga mencatat bahwa keberhasilan doa bersama lintas iman 

sangat ditentukan oleh sikap pendamping: rendah hati, penuh perhatian, dan non-koersif. Hal 

ini selaras dengan penekanan Hansen (2013) bahwa pemberi LRP tidak bertanggung jawab 

atas buah rohani peserta—buah itu adalah karya Allah sendiri. Prinsip ini membantu 

menghindari kesan pemaksaan atau dominasi simbol tertentu. 

Dengan demikian, tantangan-tantangan tersebut justru merupakan peluang untuk 

memperdalam praktik pedagogy of accompaniment (Marek & Walulik, 2022). Dalam hal ini 

pendamping menjadi fasilitator dialog rohani yang aman, terbuka, dan menghormati 

subjektivitas iman setiap peserta. 

 

 

2. METODE 

Metode penelitian ini adalah metode kualitatif dengan model pendekatan studi kasus. 

Penelitian kualitatif didefinisikan sebagai penelitian yang menggunakan kerangka penafsiran 

atau teori dengan maksud untuk memahami makna yang dimiliki oleh individu atau kelompok 

tertentu pada masalah manusia atau sosial (Creswell, 2015). 

Studi kasus adalah sebuah model yang memfokuskan eksplorasi “sistem terbatas” 

(bounded system) atas satu kasus khusus ataupun pada sebagian kasus secara terperinci dengan 

penggalian data secara mendalam (Yin, 2009). Beragam sumber informasi yang kaya akan 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

161 

konteks dilakukan untuk penggalian data (Creswell, 2015; Yin, 2009). Ciri dari studi kasus 

yakni diawali dengan mengidentifikasi suatu kasus dengan spesifik, kemudian 

mengilustrasikan dan mendeskripsikan kasus, serta memperlihatkan pemahaman mendalam 

mengenai kasus tersebut. Menurut Creswell (2015), penelitian studi kasus majemuk biasanya 

tidak lebih dari 4 sampai 5 kasus. Dengan demikian, sumber data penelitian ini terdiri dari 2 

peserta LRP aktif (terdaftar) dan 1 peserta LRP pasif (tidak terdaftar). Tujuannya adalah untuk 

menggali pengalaman yang berbeda-beda dari peserta dari mulai proses mengikuti LRP hingga 

memperoleh manfaat setelah mengikuti LRP. Kriteria dari subyek yang ditentukan adalah 

peserta yang mengikuti Latihan Rohani Pemula aktif dan pasif, beragama Islam, dan masih 

produktif bekerja. Usia dikisaran antara 25 tahun hingga 35 tahun. Peneliti tidak dengan 

sengaja dan terencana merekrut peserta Muslim untuk mengikuti LRP demi terlaksananya 

penelitian ini. Yang kami lakukan adalah mengundang tiga orang Muslim yang telah mengikuti 

LRP untuk secara khusus merefleksikan kembali pengalaman mereka selama mengikuti LRP. 

Selanjutnya teknik pengumpulan data menggunakan wawancara melalui media 

komunikasi hand phone mengingat peserta dan fasilitator serta peneliti berada pada kota yang 

berbeda-beda. Teknik analisis data yang dilakukan dalam penelitian ini yaitu analisis deskriptif. 

Analisis deskriptif ini dimulai dari mempersiapkan dan mengorganisasikan data, meliputi data 

teks seperti transkrip wawancara dan data gambar seperti foto, lalu mereduksi data menjadi 

tema dengan proses pengkodean dan peringkasan kode, dan terakhir menyajikan data dalam 

bentuk tabel, bagan, atau pembahasan (Creswell, 2015, Yin, 2009). 

Penelitian ini menggunakan uji keabsahan data berupa triangulasi sumber data (Creswell, 

2015, Yin, 2009). Hal yang dilakukan untuk mengecek kembali keabsahan data, yakni peneliti 

juga melakukan wawancara terhadap significant other, yaitu fasilitator N dan E yang 

mendampingi subyek S dan A. Juga significant others, orang yang mendampingi subjek 

penelitian S dan A serta kakak dan istri subyek M (subyek pasif) guna memastikan kebenaran 

data yang telah diperoleh.  

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

3.1. Hasil Penelitian 

Hasil penelitian studi kasus ini merupakan wawancara pada dua peserta sebagai peserta 

resmi LRP sedangkan satu peserta adalah peserta tidak resmi LRP. Dua peserta resmi adalah 

perempuan yaitu S dan A, sedangkan yang tidak resmi adalah laki-laki yaitu M.  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

162 

3.1.1. S: Perempuan Advokat dan Relawan KPTT 

S berasal dari Bengkulu dengan usia 26 tahun, beragama Islam dan pekerjaan sebagai 

advokat. Memiliki latar belakang dari keluarga Muslim. S tidak merasa asing dengan liturgi 

agama Katolik sebab saat bergabung sebagai relawan Kursus Pertanian Taman Tani (KPTT) 

di Salatiga, S mengenal romo, frater dan teman-teman Katolik. 

S tertarik pada LRP karena melihat bahwa manusia memiliki dimensi rohani dan itu 

harus dilatih. Sudah lama mendalami kerohanian dan cerminannya adalah tingkah laku, namun 

tidak memahami resepnya apa: “Kita manusia kan punya Rohani dan itu harus dilatih. Saya 

sudah lama mendalami kerohanian dan cerminannya adalah tingkah laku kita. Nah resepnya 

apa?...Saya mulai penasaran” (Wawancara, 3 April 2024). 

Pada saat berproses melakukan Latihan Rohani Pemula (LRP), S merasa kesulitan. 

Kesulitan tersebut lebih pada tidak mudahnya memahami materi LRP karena banyak ditemui 

ayat-ayat dalam Alkitab yang perlu diterangkan secara khusus. Setelah diterangkan beberapa 

kali dan membaca secara pribadi pelan-pelan, berulang-ulang dan menyederhanakannya, S 

akhirnya lebih mudah memahami saat melakukan doa kontemplasi. Misalnya dengan 

menentukan kalimat yang dia suka. 

 

“Bahasa Alkitab kan seperti itu ya dan bagi saya baru pertama seperti itu. Harus 

pelan-pelan banget kalau saya membaca kalimat seperti itu. Kalau saya masih 

asing, gak langsung bisa. Kalau di materi memang kalimat-kalimat itu masih asing 

bagi saya. Dibaca terus menerus; tentukan kalimat yang kamu suka. Sampai 

sekarang mungkin saya masih sulit kalau dengar kalimat-kalimat itu” (Wawancara, 

1 April 2024). 

 

Hal ini berdampak pada doa kontemplasinya. Namun dengan pengolahan yang baik, 

yaitu membaca dengan pelan-pelan, berulang-ulang dan menentukan kalimat yang disukainya, 

dan membandingkannya dengan ajaran dalam Islam, dia dapat berdoa dan memperoleh buah-

buah rohani. 

 

“Awalnya kesulitan soalnya dasarnya kan berbeda. Saya harus mikir, mengolah 

dulu…ini maksudnya apa. Harus mener-jemahkan juga karena belum terbiasa 

juga. Akhirnya bisa juga, saya sederhanakan….misalnya di Katolik seperti ini, 

yang Islam seperti ini” (Wawancara, 1 April 2024).  

 

Bagi S, semua materi dirasa sulit. Ia perlu bertanya dan minta penjelasan dari fasilitator, 

baru kemudian dia mengerti. Ia pun baru kali ini mengetahui bahwa dalam mengambil 

keputusan, peran roh baik dan roh jahat pun perlu dicermati. Pada dasarnya S memang cukup 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

163 

lama berpikir saat mengambil keputusan. Namun penjelasan fasilitator membantu S untuk 

memahami proses baru dalam pengambilan keputusan ini. Berkat bimbingan fasilitator, S juga 

mampu melakukan refleksi diri dan menulis refleksi. 

S juga merasa bahwa komitmen pada diri sendiri memberi pengaruh besar pada 

perkembangan latihan rohaninya. Hal ini juga diperteguh oleh fasilitator E yang mendampingi 

S selama Latihan Rohani. E mengatakan bahwa S terkendala oleh pekerjaan yang padat 

sehingga kurang mampu memiliki komitmen dalam waktu yang rutin untuk melaksanakan 

LRP.  

Menurut E, kesulitan itu juga disebabkan di minggu pertama tidak melakukan Latihan 

Rohani. Namun pada akhirnya bisa melakukan doa kontemplasi. E juga mendukung perkataan 

S bahwa S sebenarnya mampu melakukan doa kontemplasi. 

 

“Awalnya kesulitan soalnya dasarnya kan berbeda Saya harus mikir, mengolah 

dulu…ini maksudnya apa/ Harus menerjemahkan juga karena belum terbiasa juga. 

Lama kelamaan bisa kok. Kan dibaca terus menerus” (Wawancara, 1 April 2024). 
 

S merasa harus menyesuaikan diri agar dapat memahami teks doa yaitu dengan 

membaca dengan pelan-pelan sekali sebab baginya kalimat yang dibacanya masih asing: 

“Harus pelan-pelan banget kalau saya membaca kalimat seperti itu. Kalau saya masih asing, 

gak langsung bisa” (Wawancara, 1 April 2024). 

Pekerjaan menyita waktu S sehingga terkadang ia tidak melakukan Latihan Rohani dan 

tidak menulis jurnal refleksi. Meskipun beberapa kali tidak melakukan latihan rohani, namun 

S selalu hadir dalam percakapan rohani yang didampingi oleh Fasilitator E. E mengatakan 

bahwa S adalah peserta yang paling rajin mengikuti percakapan rohani dan hanya sekali ia 

berhalangan hadir. Menurut E, “Meskipun telat, [S] berusaha datang” (Wawancara, 24 Maret 

2024) dan hal itu memotivasi peserta lainnya.  

S juga terbuka dan bersedia mengikuti alur materi LRP. S juga bisa membayangkan 

beberapa cerita Kitab Suci seperti Perjamuan Terakhir sebab S juga pernah mengikuti 

Perayaan Ekaristi. Saat melakukan percakapan rohani, S mampu terbuka sharing mengenai 

hasil kontemplasinya meskipun pada minggu pertama merasa kesulitan sebab S tidak 

melakukan latihan rohani. Hal itu berdampak pada sulitnya menanggapi sharing dari beberapa 

peserta lain dalam kelompok percakapan rohaninya.  

Di sisi lain, S merasakan manfaat LRP ini. Ia memiliki dambaan bisa menata hidupnya 

kembali: “Ingin menata diri, menata hati lebih mengenal dan dekat dengan Tuhan” 

(Wawancara, 1 April 2024). Menata hidup baginya adalah menata hati seperti yang dijelaskan 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

164 

dalam Asas dan Dasar Latihan Rohani, yaitu semua ditujukan kepada Kemuliaan Allah. S juga 

merasa lebih mengenal Tuhan lebih mendalam. Dengan mengikuti LRP dia mulai mampu 

menata diri seperti yang ia dambakan.  

S juga mampu lebih bersyukur kepada Tuhan atas hidupnya selama ini. Ia pun mulai 

berkomunikasi dengan Tuhan dan merasa dekat denganNya: “Tuhan membuka hati kita untuk 

bersyukur mengingat Dia juga. Mengingat cinta-Nya, termasuk memberi hidayah itu” 

(Wawancara, 1 April 2024). 

Rasa Syukur juga dirasakan setelah membaca kembali tulisan refleksi yang dianggapnya 

sebagai biografi yang sangat bermanfaat baginya. S juga menyadari relasinya dengan Tuhan, 

membutuhkan campur tangan Tuhan untuk bertobat dan membuka diri. Ia juga sadar bahwa 

untuk tobat butuh campur tangan Tuhan juga. Kalau hatinya tidak dibuka oleh Tuhan, ia pun 

tidak bisa mengakui kesalahannya. S juga merasa lebih mengenal dan dekat dengan Tuhan, 

mencoba menata diri. 

Fasilitator E menceritakan bagaimana S berkata bahwa dia merasa damai dan bahagia 

saat mampu berkomunikasi dengan Tuhan. Bahkan S lebih sumeleh (berserah) dalam 

menghadapi kasus-kasus yang ditanganinya sebagai pejabat pengadilan: “Dia merasa damai, 

dia mendapatkan berdoa dengan bercakap-cakap adalah doa yang membahagiakan. Aku bisa 

ngobrol dengan Tuhanku itu adalah suatu yang membahagiakan. [Dia juga] lebih semeleh 

saat menangani kasus-kasus dan sebagai pejabat pengadilan atau hukum” (Wawancara, 24 

Maret 2024).  

  

3.1.2. A: Perempuan, Humas Yayasan Generasi Inklusi Muda Life Project 4 Youth 

Indonesia 

A berasal dari Kendal dengan usia 29 tahun, beragama Islam dan bekerja sebagai Humas 

Kerjasama di Yayasan Generasi Inklusi Muda Life Project 4 Youth Indonesia di Jakarta. Dari 

sejak SMP hingga kuliah, A berada pada lingkungan Pendidikan yang berbasis agama Islam. 

Berasal dari keluarga Islam dan tidak pernah bertemu dalam forum bersama agama lain. 

Setelah berada di Jakarta, A bertemu dengan banyak teman dari berbagai agama dan latar 

belakang pekerjaan yang berbeda. A juga mengenal kehidupan selibat para pater dan frater 

Serikat Yesus dan merasa heran melihat cara selibat para imam SJ. Muncul ketertarikan untuk 

mengikuti LRP setelah berdiskusi dengan salah seorang frater. 

A mengikuti LRP karena mengenal rekan-rekan sekerja dari berbagai latar belakang 

agama darinya dan karena pengalamannya tinggal di luar negeri beberapa tahun. Selama ini, 

ia tidak terlalu dekat dengan Tuhan dan jarang sholat. A merasa kesulitan saat mengikuti 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

165 

Latihan Rohani sebab ada beberapa nama tokoh dalam Alkitab yang tidak ia kenal. Namun ia 

berusaha bertanya pada fasilitator yang mendampinya, juga pada beberapa frater yang ia kenal 

maupun pada teman-teman Muslim dari Nahdlatul Ulama. Ia tetap mengikuti aturan LRP dan 

mengikuti arahan fasilitator meski kadang materi dimodifikasi sesuai pemahaman A sebagai 

seorang Muslim. Hal ini diperteguh oleh Bruder N yang mengungkapkan bahwa A butuh 

mengulang-ulang dalam memahami materi. 

 

“Jujur saya merasa kesulitan. Ada nama-nama sebagai rujukan yang saya tidak 

tahu sebenarnya ini siapa. Saya bertanya pada Bruder N secara pribadi, kadang 

saya juga bertanya pada Frater E dan Frater K. Saya tanya ke teman-teman yang 

Muslim NU…biasanya mengikuti arahan sih” (Wawancara, 1 April 2024). 

 

A mampu melakukan doa kontemplasi, mampu membayangkan apa yang diminta dalam 

materi. Apabila ada yang tidak dipahami, misalnya karena kurang mengenal tokoh dalam 

Alkitab, maka A membayangkan karakter tokoh yang dihubungkan dengan tokoh yang ada 

dalam Al Qur’an. Akhirnya A menemukan refleksi dari doa kontemplasinya.  

Kesulitan lain dari doa kontemplasi adalah lebih dari cara doanya:  

 

“Yang saya bayangkan, ya tentang pengorbanan. Ternyata menjadi nabi utusan 

Tuhan itu tantangannya besar. Ya sakit hati juga. Terus aku membayanginya, ya 

cerita tentang nabi Muhammad juga kan. Lalu melihatnya ke diri sendiri…Mereka 

aja bisa sedangkan saya kok tidak dekat dengan penciptanya” (Wawancara, 1 April 

2024). 

 

A juga mampu menuliskan refleksi dalam bentuk catatan-catatan kecil. Setelah 

terinspirasi salah satu teman peserta lainnya, A menuliskan hasil refleksinya:  

 

“Saya biasanya membuat catatan kecil Di setiap refleksi. Setelah mengikuti refleksi 

kelompok, saya terinspirasi dari salah satu peserta yang menuliskan hasil refleksinya 

berbentuk narasi di MS Word” (Wawancara, 23 April 2024). 

 

Menurut Bruder N yang menjadi fasilitator A, dalam proses mengikuti Latihan Rohani 

Pemula, A mudah memahami materi:  

 

“Dia mudah masuk, mudah memahami, bisa dimengerti. A bisa mengikuti dan 

secara enak bisa menangkap. dia sendiri yang menyimpulkan setelah dia sharing. 

Dia juga sangat dewasa sekali dalam menyimpulkan. Bahkan teman-temannya juga 

tersemangati dalam kelompok itu. A juga semangat” (Wawancara, 7 April 2024). 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

166 

Terkait manfaat, Latihan Rohani bagi A cukup banyak mengembangkan dirinya:  

 

“Dulu aku ikut LRP itu kan mencari eksistensi Tuhan, mencari pembenaran 

gitu….Apakah agama yang aku anut ini yang benar atau agama lain yang benar? 

Masih bingung gitu. Ketika ikut LRP sudah gak membandingkan lagi. Ooo ternyata 

dengan aku belajar agama lain akan memperkuat iman aku sendiri lho. Kemudian 

aku bisa ya Alloh…terimakasih, Kamu mendekatkan diriku melalui jalan yang aku 

suka melalui LRP. Saya lebih menanyakan pada diriku, sejauh mana saya 

mensyukuri nikmat yang saya rasakan, apa aku menjadi orang yag berbagi” 

(Wawancara, 1 April 2024). 

 

Kutipan di atas memperlihatkan bahwa, meskipun doa kontemplasi sulit bagi A, namun 

akhirnya ia mampu bersyukur atas rahmat Tuhan yang selama ini ia terima.  Memiliki relasi 

yang semakin mendalam dengan Allah sebab dengan mengikut LRP, A tidak lagi 

membandingkan agamanya dengan agama lain namun semakin memperkuat imannya. A juga 

belajar meditasi dan refleksi. Ia pun mampu berbagi dengan sesama.  

Selain itu A menjadi lebih semangat dalam menghidupi imannya tanpa harus pindah ke 

Katolik. Manfaat LRP bagi A tersebut dilihat juga oleh Bruder N yang mengungkapkan iman 

A yang semakin diperteguh:  

 

“[Dia memperoleh] pemahaman praktis. Mendapatkan kekuatan-kekuatan untuk 

menghidupi Islamnya dalam penghayatan. A sendiri tidak ingin pindah agama juga 

tetapi juga boleh bergaul dengan agama-agama lain” (Wawancara, 7 April 2024). 

 

A merasakan perasaan lepas bebas, tidak merasa ketakutan kehilangan ibu. Juga memiliki 

relasi lebih mendalam dengan Tuhan sebab mampu berkomunikasi dengan Tuhan: “Ibu saya 

kan meninggal sebulan setelah LRP, tapi ketika ibu saya meninggal saya sudah tidak punya 

perasaan semenakutkan seperti yang saya bayangkan dulu” (Wawancara, 1 April 2024). 

Bruder N sebagai fasilitator juga mengungkapkan manfaat LRP bagi A yang ia lihat 

dalam diri A adalah mampu menghidupi dan terbuka dengan materi dan bahan yang 

ditawarkan:  

 

“Dia sendiri akhirnya bisa menghidupi, terbuka dengan materi dan bahan yang 

ditawarkan untuk kontemplasi sesuai dinamikanya. Dia masuk, menghidupi dan 

memperteguh kesaksiannya” (Wawancara,7 April 202). 

 

A juga mengenali gerakan roh baik. Ada perasaan konsolasi melalui keikhlasan dan 

bebas dari rasa takut: “Gak tahu, aku ada keikhlasan. Kok aku Ikhlas banget ya. Kok gak 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

167 

setakut waktu itu (dulu) gitu lho Tuhan itu positif kok, bukan ancaman (Wawancara, 1 April 

2024). 

Akhirnya A mampu merefleksikan semua peristiwa dengan mengucap syukur sebab 

Tuhan sudah mengizinkan ia memiliki seorang ibu yang baik dan meminta pada Allah agar 

memanggil ibunya dengan cara yang terbaik dan tidak tersakiti. LRP baginya adalah jalan 

yang diberikan Allah untuk memahami proses kematian ibunya. A juga merasakan manfaat 

menuliskan refleksi yaitu untuk mengingatkan kembali hal-hal yang dianggapnya penting 

ketika akan mengambil keputusan ke depannya:  

 

“Menulis refleksi bagi saya merupakan cara yg cukup efisien untuk bisa me-recall 

kembali hal hal yang dianggap penting. Sebagai reminder untuk mengambil action 

ke depan” (Wawancara, 23 April 2024). 

 

Menurut Bruder N yang menjadi fasilitator A, A mudah memahami materi dalam LRP. 

A juga sangat terbuka saat sharing dalam percakapan rohani dan menyimpulkan pengalaman-

pengalaman LRP menurut agamanya sendiri. A juga memiliki semangat untuk hadir saat 

percakapan rohani sehingga teman-temannyapun ikut tersemangati. Ada kegembiraan selama 

mengikuti LRP sebab ia merasa lebih banyak bisa memaknai hidupnya dan bagaimana ia 

melakukan komunikasi yang baik dengan Tuhan. Akhirnya A mampu memahami apa arti 

pengorbanan Yesus dan membandingkan pengorbanan apa yang telah ia berikan sebagai umat 

Muslim. A juga akhirnya mampu mendampingi anak-anak Islam yang fanatik setelah ia belajar 

mendampingi anak-anak jalanan dan anak-anak di gereja bersama frater Serikat Yesus. Bruder 

juga mengetahui bahwa ayah A yang seorang haji membebaskan anaknya bergaul dengan 

siapapun yang berbeda agama maupun suku, asalkan tidak meninggalkan imannya. Bruder N 

melihat bahwa selama LRP ini A semakin bertumbuh dalam iman dan semakin memahami 

tujuan hidupnya. 

 

3.1.3. M: Laki-laki Yang Terluka 

Peserta ketiga adalah M. M sebenarnya tidak mengikuti LRP dan tidak terdaftar sebagai 

peserta. M mengikuti doa kontemplasi karena terpaksa. M adalah klien psikologi peneliti (Y) 

sekaligus fasilitator LRP Season 5. M secara mendadak meminta konseling psikologi, namun 

peneliti meminta untuk menunda beberapa waktu hingga LRP selesai. Saat itu peneliti sebagai 

fasilitator yang harus mendampingi beberapa peserta dan peneliti juga melakukan latihan 

rohani setiap jam sembilan malam. Peneliti sengaja mengikuti latihan rohani bersama peserta 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

168 

agar peneliti mampu menghayati apa yang dilakukan oleh para peserta. Peneliti menganjurkan 

M untuk konseling di pagi hari namun M menolak. M meminta dengan amat sangat agar 

peneliti mau mengijinkannya ikut dalam latihan rohani. Akhirnya peneliti mengucapkan 

semua rangkaian latihan rohani setiap hari agar M mampu mendengarkan dan mengikutinya.  

Pada setiap latihan rohani terakhi di akhir minggu, peneliti mengajak klien melakukan 

percakapan rohani. Semua dilakukan melalui Whatsapp Call sebab sejak awal M melakukan 

komunikasi melalui aplikasi tersebut. Peneliti yang terlalu fokus dengan peserta tidak 

menyadari bahwa M adalah klien dan menganggapnya sebagai peserta LRP secara tidak resmi. 

Pada awalnya peneliti hanya menganggap bantuan itu sebagai sarana yang tidak terlalu serius 

dipikirkan sebab peneliti masih berharap bahwa M akan diberi kesempatan mengikuti 

konseling psikologi sebagaimana layaknya klien psikologi yang lainnya sesuai prosedur 

pekerjaan peneliti.  

Pada percakapan di minggu pertama M menceritakan kedukaannya karena merasa 

dikhianati istrinya. Ada desolasi yang terus menerus dirasakan selama melakukan percakapan 

rohani pada setiap minggunya. Ceritanya selalu sama: pengkhianatan istrinya. Ia selalu 

mengatakan bahwa ia tak dapat mengampuni segala tindakan istrinya yang meninggalkannya 

bersama seorang anaknya yang saat itu berusia dua tahun. Istrinya meninggalkan begitu saja 

seorang anak yang sedang membutuhkan kasih sayang seorang ibu, dan malah memilih 

menikah dengan laki-laki lain. Peneliti tidak mampu melakukan banyak hal sebab ketika 

peneliti sharing mengenai kontemplasi yang peneliti lakukan, hal itu tidak mengubah pikiran 

dan perasaannya yang sangat negatif terhadap istrinya.  

Pada setiap akhir percakapan rohani, peneliti menerangkan mengenai materi dalam 

setiap latihan rohani untuk minggu berikutnya. Peneliti berusaha menerangkan dengan 

perlahan dan M tidak pernah bertanya apapun dan lebih banyak mendengarkan. Ketika peneliti 

menerangkan tentang asas dan dasar dan juga menekankan doa dari St. Ignasius, “Terimalah 

Tuhan kemerdekaanku, dan kehendak serta pikiranku”, peneliti mendengar suara tangisan 

lirih. Namun peneliti tidak berhasrat menanyakannya dan membiarkan M memaknai apa yang 

ia dengar. Sebagai fasilitator, kami diajarkan untuk tidak terlalu terlibat jauh dengan perasaan 

dan pikiran peserta sebab Tuhanlah yang paling berperan dalam proses latihan rohani setiap 

peserta.  

Pada akhir Minggu Kelima, fasilitator mengakhiri latihan rohani, membacakan bacaan 

cara Ignatian dalam pengambilan keputusan dan bagaimana cara menemukan kehendak Allah. 

M hanya terdiam saat mendengarkan semua bacaan tersebut. Peneliti mencoba memberi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

169 

beberapa contoh cara mengambil keputusan menurut kehendak Allah. Saat mengakhiri LRP, 

M mengucapkan terimakasih. Pada Percakapan Rohani di minggu kelima, M sudah tidak lagi 

mengungkit kesalahan istrinya. Nampak ia lebih banyak mendengarkan dan hanya 

mengatakan bahwa ia memahami apa yang peneliti katakan dan mengucapkan terimakasih.  

Setelah itu peneliti tidak pernah menerima telepon dari M dan peneliti segera 

melupakannya sebab ia tidak pernah mengisi form data apapun yang menunjukkan 

identitasnya. Karena ia mengikuti LRP secara tidak resmi dan bukan konseling psikologi, 

peneliti sempat mengabaikan identitas bapak tersebut. Bahkan M tidak lagi pernah menelepon 

kembali setelah Percakapan Rohani yang terakhir.  

Hingga beberapa hari kemudian ada seorang perempuan yang bernama Ai menghubungi 

peneliti dan mengaku sebagai kakak M. Dalam pembicaraannya, Ai mengucapkan terimakasih 

sebab M banyak bercerita tentang apa yang telah dilakukan peneliti selama proses mengikuti 

LRP yang tidak disengaja bersama peneliti. 

Selama lima minggu M tidak menunjukkan perubahan dan tetap pada pikiran dan 

perasaannya yang terluka. Namun apa yang dilihat oleh fasilitator ternyata berbeda dengan 

yang diceritakan oleh Ai. Ai mengatakan bahwa diam-diam ternyata M mendengarkan segala 

apa yang dikatakan oleh fasil Y meski M tidak memahami saat diajak berdoa kontemplasi: 

“Sebenarnya dia tidak mengerti tapi adik saya tetap mendengarkan. Juga ketika ibu mengajak 

membayangkan” (Wawancara, 30 September 2023). 

Meski sulit membayangkan, namun M mau merenungkan ajakan melakukan sesuatu 

dalam doa kontemplasi. Menurut kakaknya, M mau membuka hati dan mengolahnya sehingga 

M menyadari kesalahannya: “Katanya semula sangat sulit tapi setelah dia renungkan, dia 

merasa bahwa dia pun memiliki kesalahan karena telah meninggalkan saya dan anak seharian 

bekerja” (Wawancara, 30 September 2023). 

Meski dalam proses melakukan Latihan Rohani, M lebih banyak diam dan belum terlihat 

perubahan namun setelah Latihan Rohani M merasakan manfaat Latihan Rohani. M mampu 

melakukan perubahan besar dalam hidupnya. Perubahan yang paling dirasakan oleh 

keluarganya adalah M mampu mengampuni istrinya, wanita yang selama ini dikatakannya 

sebagai orang yang paling menyakiti dirinya. Bahkan pada awalnya M mengatakan bahwa ia 

tak akan pernah bisa memaafkan istrinya. Bukti dari pengampunan itu adalah ketika istrinya 

kembali ke rumah, M tanpa syarat menerima istrinya. Dampak dari pengampunan yang ia 

lakukan adalah sikap yang sabar, hati yang damai dan wajah yang bersinar dan tidak muram 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

170 

terus seperti selama ini. M telah mampu berdamai dengan diri sendiri, berdamai dengan 

kondisi dan Tuhan. 

Kakaknya mengatakan hal tersebut:  

 

“M mau mengampuni istrinya. Kemudian setelah istrinya mendekat, dia minta 

dipeluk oleh istrinya bu. Dan mereka nangis berdua. Saya melihat hatinya damai 

sekali, Bu. Lebih sabar dan wajahnya itu lebih bersinar Saya melihat adik saya 

sudah bisa berdamai dengan dirinya sendiri. Tidak lagi marah terhadap 

kondisinya. Tidak lagi marah pada Tuhan sebab selama ini dia sangat marah pada 

Tuhan yang dirasanya tidak adil” (Wawancara 30 September 2023). 

 

M mampu mengingat dan merasakan cinta Tuhan melalui orang-orang yang mencintai dia. 

Merasakan cinta Tuhan dalam keheningan. Cinta Tuhan itu ditemukan saat fasil Y mengajak 

memikirkan kebaikan orangtua, saudara, sahabat, pasangan, anak. Ketika memikirkan 

orangtua yang sangat baik dan merupakan orangtua terbaik yang pernah dimilikinya, M 

tersadar betapa banyaknya ia menerima cinta Tuhan melalui orang-orang disekitarnya. M 

merasakan cinta Tuhan dalam diam, dalam kontemplasi. Dan setelah merasakan cinta Tuhan 

dan mengingat kembali betapa banyak orang-orang disekelilingnya yang mencintai, M 

mengatakan bahwa ia sudah tak lagi merasakan kesedihan.  

Berikut ini kesaksian kakak M:  

 

“M mampu mengingat dan merasakan betapa banyak orang-orang yang mencintai 

dia. Nah waktu memikirkan orangtuanya itulah dia sadar bahwa orangtuanya 

adalah orangtua yang terbaik baginya. Mertua saya sangat baik, Bu. Adik saya 

mengatakan bahwa dia merasakan cinta Tuhan, cinta dalam diam. Dia mengatakan 

sudah tak ada lagi kesedihan dalam dirinya” (Wawancara, 30 September 2023). 

 

M juga memiliki relasi yang lebih mendalam dengan Tuhan. Selama dalam kondisi marah 

dengan kondisinya, M tak lagi mau sholat. Namun saat ini dia sudah mau sholat kembali, 

bahkan bersama istri dan anaknya. M bahkan telah mampu mengambil Keputusan yang tepat 

melalui gerakan roh baik yang mendominasi dirinya. Kakaknya mengatakan, 

 

 “Dia mau sholat bersama istri dan anaknya meskipun dalam kondisi terbaring. 

Dia bisa mengambil keputusan memaafkan saya. Sepertinya roh baik 

mempengaruhi dia” (Wawancara, 30 September 2023) 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

171 

3.1.4.  Pengaalaman Fasilitator 

Selain pengalaman para peserta, nampak pula pengalaman dari para fasilitator yang 

menjadi pendukung peserta. Ketika mendapat penugasan sebagai fasilitator dan mengetahui 

salah satu pesertanya beragama Islam, Fasilitator E sempat merasa kaget dan ragu akan 

kemampuannya. Ia sempat menanyakan kepada romo pembimbing fasilitator apa yang harus 

ia lakukan.  

Di dalam proses melakukan percakapan rohani, E telah berusaha menerangkan kepada 

S apa yang ia mampu. Namun E mengatakan bahwa ia menurunkan standarnya saat S tidak 

mampu melakukan sharing dan E hanya memaklumi saja: “Jadi aku menurunkan standar 

menuntut seperti teman-teman yang lain. Kalau teman-teman lain mudah” (Wawancara, 24 

Maret 2024). 

Hal ini berbeda perlakuannya kepada peserta yang beragama Katolik sebab saat E 

menerangkan, semua peserta beragama Katolik lebih mudah memahaminya. Fasilitator E 

mengatakan bahwa peserta Muslim perlu pendampingan secara khusus. Menurut Fasilitator E, 

peserta Muslim juga tidak terbiasa untuk berefleksi dan membagikannya dengan orang lain: 

“Sepengamatan saya terhadap rekan Muslim, mereka tidak terbiasa untuk berefleksi dan 

membagikannya dengan orang lain. Juga tentang penulisannya dalam buku” (Wawancara, 11 

Oktober 2024). Dalam melakukan pendampingan, Fasilitator E merasa mendapatkan rahmat 

kerendahan hati dan keterbukaan pikiran, rahmat autentik dan rahmat semangat yang 

berkobar-kobar:  

 

“Rahmat kerendahan hati dan keterbukaan hati. Rahmat menjadi seorang yang 

autentik. Ketika Percakapan Rohani berlangsung, yang bersangkutan tetap 

menjalankan sholat. Mbak S merupakan salah satu peserta yang hadir dalam 

Percakapan Rohani, bahkan pernah sendirian” (Wawandara, 11 Oktober 2024) 

 

Fasilitator Bruder N memiliki strategi dalam mendampingi A agar A merasa nyaman: 

“Saya membuka diri lebih dahulu” (Wawancara, 7 April 2024). Bruder N menceritakan 

silsilah keluarganya yang juga memiliki saudara-saudara yang beragama Islam. Bruder N juga 

terbuka ketika A mengajak diskusi tentang hal-hal Rohani, misalnya tentang siapa Yesus, apa 

itu kematian dan pertanyaan-pertanyaan lain yang ditanyakan oleh A. 

Selama mendampingi LRP, Bruder N juga merasakan manfaatnya, yaitu menjadi pribadi 

yang lebih terbuka dan mengakui pengalaman memiliki saudara-saudara dari berbagai macam 

latar belakang serta mendapatkan pencerahan dari Tuhan: “Anugerah yang saya rasakan 

adalah saya lebih terbuka yaitu mengakui pengalamanku yang memiliki saudara macam-



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

172 

macam menurut agamaku. Saya mendapatkan pencerahan Sang Penyelenggara kehidupan 

ini” (Wawancara, 15 Oktober 2024). 

Pengalaman mendampingi peserta pada LRP season sebelumnya membantu peneliti Y 

untuk menerima kondisi M saat bersikeras meminta ikut doa kontemplasi. Peneliti berusaha 

mendengarkan apa yang menjadi permasalahan M dan tidak memberikan nasihat. Namun 

dalam sharing, peneliti mencoba bercerita tentang hasil kontemplasi yang ternyata masih 

mengingat hal-hal buruk yang melukai dan berusaha memahami mengapa hal itu Tuhan 

kehendaki terjadi atas diri peneliti. Peneliti lebih mencoba memberi contoh lewat bacaan dan 

juga mengartikan doa-doa dari St. Ignasius atau bacaan dari Alkitab saja sebab peneliti tidak 

mendapat keterangan apapun dari M apakah ia paham atau tidak. Keterbatasan M dalam 

berkomunikasi membuat peneliti semakin mengandalkan Tuhan sebab peneliti tidak tahu apa 

yang harus dilakukan selain hanya mengikuti prosedur dari buku manual LRP.  

Dari hasil wawancara dengan narasumber dan significant others, maka peneliti 

merangkum hasil wawancara tersebut dalam dua tabel tentang Proses Latihan Rohani Pemula 

dan Manfaat Latihan Rohani Pemula, yang ditampilkan dan dijelaskan pada bagian berikut ini. 

 

3.1.5. Proses Latihan Rohani Pemula 

 

Tabel 1. Proses Latihan Rohani Pemula 

No. KETERANGAN S A M 

PROSES LATIHAN ROHANI 

1 Memahami materi √ √ - 

2 Membayangkan sesuai dengan apa yang diminta √ √ √ 

3 Pengolahan materi (usaha bertanya, membaca berulang-

ulang, mengolah terus, membuka hati, mendengarkan 

penjelasan) 

√ √ √ 

4 Menyesuaikan diri dengan materi √ √ - 

5 Berkomitmen dan serius melakukan doa kontemplasi - √ - 

MENULISKAN REFLEKSI 

6 Menuliskan refleksi √ √ - 

PERCAKAPAN ROHANI 

7 Mampu menceritakan hasil Latihan Rohani √ √ - 

8     

9 Mampu memberikan tanggapan sharing teman √ √ - 

10 Mampu memiliki komitmen hadir √ √ √ 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

173 

Dalam Proses Latihan Rohani, S dan A mampu memahami materi meski mengalami 

kendala dengan berbagai macam kondisi. Namun pada akhirnya S dan A mampu memahami 

materi dengan berbagai cara, misalnya membaca pelan-pelan, mengulang-ulang, bertanya 

pada fasilitator atau teman seiman mereka. Sedangkan M tidak diketahui dengan pasti sebab 

selama melakukan Percakapan Rohani, M tidak pernah mengungkapkan hal tersebut.  

Saat doa kontemplasi, S, A dan M mampu membayangkan (doa kontemplasi) meskipun 

tetap ada kesulitan terutama pada saat bahasa dalam Alkitab tidak bisa dipahami oleh mereka. 

Namun pada materi yang mudah dipahami, ketiganya mampu membayangkan apa yang 

diminta dalam materi. Terutama membayangkan kebaikan dan cinta Tuhan pada diri mereka 

melalui orang-orang yang baik yang mencintai mereka selama ini.  

Ketiga peserta mampu mengolah materi dengan berbagai cara. Bagi peserta S dan A 

pengolahan tersebut dengan cara membaca pelan-pelan, mengulang-ulang membaca materi, 

mendengarkan penjelasan dari fasilitator. Bagi ketiga peserta, mereka juga mengolah materi 

dengan cara membuka hati sehingga mampu mendengar suara roh baik. S dan A mampu 

menyesuaikan diri dengan materi meskipun itu tidak mudah bagi mereka. Bagi peserta M tidak 

menunjukkan hal itu. 

S belum menunjukkan komitmen yang tegas, beberapa kali tidak melakukan latihan 

rohani sehingga ketika sharing dalam percakapan rohani pun mendapat kendala. Namun S 

setia hadir dalam percakapan rohani. A memiliki komitmen dalam melakukan Latihan Rohani 

sehingga nampak semangatnya saat melakukan percakapan rohani. Sedangkan M 

menunjukkan komitmennya selama LRP.  

 Karena S beberapa kali tidak melakukan latihan rohani, maka ia juga tidak menuliskan 

refleksinya. Namun, jika dia melakukan latihan rohani, maka ia menuliskan refleksi tersebut. 

A menuliskan refleksi dalam lembaran kecil namun setelah melihat sesama peserta menuliskan 

di Msword maka A tergerak melakukan hal yang sama. Sedangkan M tidak pernah menulis 

refleksi disebabkan kondisinya yang terbaring karena sakit yang cukup parah. 

Dalam percakapan rohani, S terkadang tidak melakukan sharing pengalaman latihan 

rohaninya karena beberapa kali tidak melakukan latihan rohani. A memiliki semangat 

menceritakan hasil latihan rohaninya. Bahkan teman-temannya ikut semangat mendengarkan 

sharingnya. M mampu melakukan sharing namun masih terpusat pada egonya. 

S dan A mampu menangkap sharing peserta lain namun M kurang mau mendengarkan 

sharing fasilitator yang melakukan percakapan rohani berdua dengannya. S dan A mampu 

memberikan tanggapan sharing sesama peserta sedangkan M tidak mampu melakukannya. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

174 

Ketiganya memiliki komitmen hadir. Bahkan S berkomitmen hadir meski hanya berdua 

dengan fasilitator di tengah kesibukannya yang padat. Hal itu dilakukan pula oleh A dan M. 

 

3.1.6. Manfaat Latihan Rohani Pemula 

 

Tabel 2. Manfaat Latihan Rohani Pemula 

MANFAAT LATIHAN ROHANI PEMULA 

1 Mampu terbuka dan berserah kepada Tuhan 

(merasakan cinta Tuhan melalui orang-orang disekitar; 

mengingat anugerah yang telah diterima; merasakan 

secara penuh kuasa Ilahi yang hadir dalam 

kelembutannya; lebih bisa beryukur) 

√ √ √ 

2 Iman pribadi diungkapkan dalam persaudaraan   √ √ √ 

3 Relasi yang mendalam dengan Allah  

(disentuh oleh misteri tak terduga dari Yang Ilahi) 

√ √ √ 

4 Mengenali gerakan roh melalui kondisi desolasi dan 

konsolasi 

√ √ √ 

5 Mampu mengambil Keputusan hidup yang tepat  √ √ √ 

6 Menjadi pribadi yang lepas bebas  

(melakukan examen rekonsiliasi, mengampuni, damai, 

tenang, terbuka dengan perbedaan, dan melakukan 

perubahan hidup) 

√ √ √ 

 

Manfaat Latihan Rohani mampu dirasakan oleh ketiga peserta. Ketiganya mampu 

terbuka dan berserah kepada Tuhan. Wujud dari hal itu adalah adanya rasa bersyukur, mampu 

merasakan cinta Tuhan lewat orang-orang disekitarnya, mampu mengingat anugerah dan 

rahmat Tuhan selama ini.  

Ketiga peserta juga mampu mengungkapkan iman mereka dalam relasi dengan sesama. 

S dan A semakin mampu memahami dan menerima perbedaan agama teman-temannya. Hal 

ini juga dilakukan oleh M yang tidak membedakan latar belakang agama orang-orang yang 

bekerjasama dengannya. 

Ketiganya semakin memiliki relasi yang mendalam dengan Tuhan. S semakin 

memahami agamanya. A semakin mencintai agamanya dan melakukan aturan-aturan agama 

yang selama ini diabaikan. Sedangkan M yang semula tidak mau sholat akhirnya kembali 

sholat. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

175 

Ketiganya mampu mengenali gerakan-gerakan roh baik sehingga mereka semakin 

menyadari dan mampu mengubah hidup mereka yang sebelumnya kurang benar. Hal itu 

nampak dalam konsolasi yang mereka rasakan. 

Ketiganya juga pada akhirnya mampu mengambil keputusan yang tepat. S semakin 

cermat dalam pengambilan keputusan terutama saat berhadapan dengan klien hukum yang ia 

tangani. A mengambil keputusan untuk semakin mendalam dalam beriman dan M yang 

menerima kembali orang yang selama ini dicintainya tapi sekaligus yang paling menyakitinya. 

Buah-buah dari Latihan Rohani menjadikan ketiga peserta sebagai pribadi yang lepas bebas. 

Mampu semeleh, mampu berdamai dengan diri sendiri, kondisi dan Tuhan. Mampu 

memaafkan dan membuat perubahan-perubahan kecil dan besar hanya demi kemuliaan Tuhan. 

 

3.2. Pembahasan 

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa Latihan Rohani Pemula (LRP) dapat dihayati 

secara otentik oleh peserta Muslim, meskipun berakar dalam spiritualitas Ignasian yang khas 

Kristiani. Dari data penelitian, pengalaman peserta dapat dikelompokkan ke dalam tiga aspek 

utama: proses pelaksanaan LRP, manfaat yang dirasakan, dan pengalaman 

pendamping/fasilitator. 

 

3.2.1. Proses Pelaksanaan LRP 

Sebagaimana ditegaskan oleh Pidel (2020), warisan pemikiran Jerome Nadal membuka 

kemungkinan bagi Latihan Rohani untuk dijalankan dalam konteks antaragama. Prinsip ini 

sejalan dengan temuan penelitian ini, di mana peserta Muslim mampu mengalami dinamika 

rohani Ignasian tanpa kehilangan identitas keimanannya, menunjukkan bahwa discernment 

dan doa kontemplatif dapat menjadi bahasa spiritual yang universal. 

Lebih lanjut, peserta Muslim mampu menjalani langkah-langkah utama dalam LRP: 

memahami materi, membayangkan sesuai arahan doa, mengolah dan menyesuaikan diri 

dengan materi, menuliskan refleksi, serta berbagi pengalaman dalam percakapan rohani. 

Walaupun ada variasi dalam intensitas komitmen doa kontemplasi, mayoritas peserta 

menunjukkan kesungguhan dan keterbukaan. Hal ini sejalan dengan struktur LRP 

sebagaimana dirancang Hansen (2013), di mana LRP menekankan pentingnya komitmen 

pribadi, doa kelompok, dan pencatatan pengalaman dalam listening book.  

Dari perspektif pedagogi, hal ini menegaskan validitas konsep pedagogy of 

accompaniment (Marek & Walulik, 2022). Pendamping LRP tidak memaksakan pemahaman 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

176 

teologis tertentu, tetapi memberi ruang bagi peserta untuk mengolah pengalaman rohaninya 

sesuai iman masing-masing. 

 

3.2.2. Manfaat LRP bagi Peserta Muslim 

Manfaat LRP bagi peserta Muslim sangat konsisten dengan tujuan yang dirumuskan 

Hansen (2013) dan hasil penelitian sebelumnya (Sumarwan, 2024; Sumarwan et al., 2025). 

Peserta mengalami: 

• Keterbukaan dan penyerahan diri kepada Allah: merasakan cinta Allah melalui orang 

lain, mengingat anugerah, bersyukur, dan mengalami kuasa Ilahi dalam kelembutan. 

• Relasi yang mendalam dengan Allah: disentuh misteri Ilahi yang tak terduga. 

• Mengenali gerak-gerak batin: mengenali gerakan konsolasi dan desolasi dalam hidup. 

• Kebebasan batin: menjadi pribadi yang lebih damai, terbuka, mampu berdamai dengan 

diri sendiri dan orang lain, serta berani mengambil langkah perubahan kecil yang 

realistis. 

Temuan ini memperluas literatur sebelumnya dengan menegaskan bahwa manfaat LRP 

tidak terbatas pada umat Kristiani. Dalam konteks lintas iman, resonansi terlihat jelas antara 

praktik Ignasian seperti examen dengan praktik Islam seperti muhasabah dan dzikir. Hal ini 

meneguhkan refleksi Villagrán (2018) bahwa dialog spiritual yang berbasis pengalaman, 

bukan teologi semata, dapat mempertemukan Islam dan Kekristenan. 

 

3.2.3. Pengalaman Pendamping/Fasilitator 

Para pendamping LRP melaporkan bahwa mereka perlu mengembangkan strategi 

penjelasan yang kreatif, memahami keberagaman peserta, dan tetap menjaga sikap rendah hati. 

Manfaat mendampingi antara lain: iman mereka sendiri diteguhkan, serta kemampuan untuk 

menerima perbedaan semakin terasah. Hal ini selaras dengan visi Hansen (2013) bahwa setiap 

pemberi LRP sejatinya juga seorang penerima—buah rohani bukan hanya dirasakan oleh 

peserta, tetapi juga oleh pendamping. Pengalaman ini sejalan dengan semangat pedagogy of 

accompaniment (Marek & Walulik, 2022), yang menekankan pentingnya mendampingi tanpa 

memaksakan, serta membuka ruang bagi transformasi bersama. 

 

3.2.4. Tantangan dan Peluang 

Penelitian ini juga menemukan adanya tantangan, terutama terkait bahasa dan simbol 

Kristiani yang terkadang terasa asing bagi peserta Muslim. Misalnya, doa yang secara eksplisit 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

177 

menyebut Yesus atau Roh Kudus memerlukan adaptasi atau penjelasan agar dapat dimaknai 

secara inklusif. Temuan ini memperkuat apa yang dicatat dalam antologi JAMIA (2022): 

bahwa keberhasilan dialog spiritual lintas iman sangat tergantung pada kemampuan 

menggunakan bahasa dan simbol yang dapat dijembatani. 

Pengalaman JAMIA memberikan contoh konkret: simbol cahaya dapat dipahami baik 

dalam tradisi Kristiani maupun Islam (bdk. Yoh 8:12; QS. An-Nur: 35). Doa kelompok juga 

dapat dilakukan dengan memberi ruang bagi ekspresi iman masing-masing—seorang Muslim 

dengan doa Al-Fatihah, seorang Kristiani dengan mazmur. Prinsip ini memastikan bahwa 

inklusivitas tidak menghapus identitas iman, tetapi menemukan titik temu yang memperkaya. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa LRP dapat menjadi 

sarana perjumpaan rohani lintas iman. Peserta Muslim tidak hanya mampu menjalani proses 

latihan, tetapi juga mengalami manfaat rohani yang signifikan, serta melihat fasilitator sebagai 

pendamping yang meneguhkan. Tantangan bahasa dan simbol justru menjadi peluang untuk 

memperdalam praktik pedagogy of accompaniment, sehingga latihan ini benar-benar menjadi 

ruang di mana setiap orang, apa pun latar belakang imannya, dapat menemukan Allah yang 

hidup dan berkarya dalam keseharian. 

. 

 

4. KESIMPULAN  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa manfaat yang diterima setiap peserta Muslim 

dalam mengikuti Latihan Rohani Pemula (LRP) tidaklah seragam, tetapi sangat dipengaruhi 

oleh keterbukaan, komitmen, dan cara mereka berproses. Peserta yang aktif cenderung 

berusaha memahami materi dengan bertanya pada fasilitator maupun pemimpin agama 

mereka, mengulang bacaan, dan menuliskannya dalam refleksi. Mereka lebih konsisten 

mengikuti percakapan rohani, mampu melakukan doa kontemplasi, serta lebih siap berbagi 

pengalaman secara terbuka. Sementara itu, peserta yang pasif pada awalnya mengalami 

kesulitan, menolak materi, dan kurang komunikatif, tetapi pada akhirnya tetap memperoleh 

manfaat melalui keterlibatan bertahap. 

Secara keseluruhan, baik peserta aktif maupun pasif sama-sama mengalami 

pertumbuhan iman dan kehidupan rohani. Mereka merasakan cinta Tuhan dalam kehidupan 

keluarga dan pekerjaan, lebih mampu bersyukur, serta menemukan kembali kedekatan dengan 

Allah melalui doa dan sholat. Peserta juga mengalami pelepasan batin dengan berdamai 

dengan diri sendiri dan orang lain, serta belajar mengenali gerakan rohani yang membawa 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

178 

penghiburan. Perubahan sikap dan perilaku tampak dalam kemampuan menerima kondisi 

hidup yang sulit, mengubah perspektif dengan lebih realistis, serta mengambil langkah-

langkah kecil menuju kebaikan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa LRP 

relevan tidak hanya bagi umat Katolik, tetapi juga dapat menjadi sarana spiritualitas lintas 

iman yang memberi manfaat nyata. 

Berdasarkan temuan penelitian, beberapa saran praktis dapat diajukan. Bagi peserta, 

penting untuk mempersiapkan diri dengan menyediakan waktu khusus, komitmen yang tinggi, 

serta kesediaan untuk setia pada aturan doa harian dan percakapan rohani. Bagi 

penyelenggara, ada baiknya menyediakan kesempatan bagi peserta untuk mengulang kembali 

materi LRP, sehingga mereka dapat semakin mantap dan mendalam dalam praktik rohani. 

Bagi fasilitator, penelitian ini menegaskan pentingnya sikap sabar, empatik, dan kreatif dalam 

menjembatani bahasa dan simbol iman, serta membuka ruang dialog yang aman bagi semua 

peserta 

Penelitian ini memberikan kontribusi pada tiga ranah penting. Pertama, bagi 

pengembangan LRP, hasil penelitian memperlihatkan bahwa adaptasi lintas iman 

memungkinkan LRP berkembang menjadi model retret terpandu yang lebih inklusif. 

Pelaksanaan secara online semakin memperluas akses dan memfasilitasi partisipasi lintas latar 

belakang. Kedua, bagi kesehatan mental, LRP terbukti mendukung kesejahteraan psiko-

spiritual peserta. Relasi dengan Allah yang semakin mendalam, kemampuan melakukan 

refleksi diri, serta pengalaman rekonsiliasi dengan diri sendiri dan orang lain merupakan faktor 

penting dalam memperkuat ketenangan batin dan daya tahan psikologis. Ketiga, bagi dialog 

Islam–Kristen, penelitian ini menegaskan bahwa spiritualitas Ignasian dapat menjadi ruang 

perjumpaan antariman yang bersifat praksis. Doa kontemplasi, percakapan rohani, dan refleksi 

harian menemukan resonansi dengan praktik Islam seperti muhasabah dan sholat. Dengan 

demikian, LRP dapat berfungsi sebagai sarana dialog berbasis pengalaman, yang memperkuat 

persaudaraan spiritual tanpa mengaburkan identitas iman masing-masing. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan yang terutama berkaitan dengan desain dan ruang 

lingkup kajian. Studi kasus ini berfokus pada pengalaman tiga peserta Muslim dalam 

mengikuti Latihan Rohani Pemula, sehingga temuan yang dihasilkan merepresentasikan 

dinamika pengalaman dalam konteks tertentu dan waktu tertentu. Variasi pengalaman peserta 

Muslim dengan latar belakang usia, tingkat religiositas, atau konteks sosial yang berbeda 

belum terakomodasi dalam penelitian ini.  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

179 

Selain itu, penelitian ini menempatkan perhatian utama pada proses dan makna 

pengalaman rohani peserta selama mengikuti Latihan Rohani Pemula. Oleh karena itu, 

penelitian ini belum secara sistematis membandingkan pengalaman peserta Muslim dengan 

peserta dari agama lain atau dengan kelompok kontrol yang tidak mengikuti Latihan Rohani. 

Penelitian ini juga belum menelusuri secara longitudinal bagaimana dampak Latihan Rohani 

Pemula berkembang dalam jangka waktu yang lebih panjang setelah proses latihan selesai. 

Dengan demikian, temuan penelitian ini terutama menggambarkan pengalaman dan perubahan 

yang dirasakan peserta dalam fase awal dan segera setelah mengikuti Latihan Rohani Pemula. 

Bertolak dari ruang lingkup dan fokus penelitian ini, penelitian selanjutnya dapat 

memperluas kajian dengan melibatkan peserta Muslim dari latar belakang yang lebih beragam, 

baik dari segi usia, tingkat keterlibatan religius, maupun konteks sosial dan profesional. 

Pendekatan ini akan memungkinkan pemahaman yang lebih kaya mengenai variasi cara 

peserta menghayati Latihan Rohani Pemula dalam situasi hidup yang berbeda. 

Selain itu, penelitian mendatang dapat mengembangkan desain komparatif, misalnya 

dengan membandingkan pengalaman peserta Muslim dengan peserta dari tradisi agama lain, 

atau dengan kelompok yang tidak mengikuti Latihan Rohani Pemula. Kajian semacam ini 

dapat memperdalam pemahaman tentang elemen-elemen khas Latihan Rohani Pemula yang 

bersifat universal maupun yang kontekstual.  

Penelitian lanjutan juga dapat dirancang secara longitudinal untuk menelusuri 

keberlanjutan dampak Latihan Rohani Pemula dalam jangka menengah dan panjang. Dengan 

mengikuti peserta beberapa bulan atau tahun setelah proses latihan selesai, penelitian semacam 

ini dapat memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai dinamika pertumbuhan rohani, 

pembentukan sikap, serta implikasinya dalam kehidupan personal dan sosial. 

Akhirnya, penelitian berikutnya dapat memperluas fokus dengan menelaah dimensi 

sosial dan institusional dari praktik Latihan Rohani Pemula lintas iman, termasuk pengalaman 

para fasilitator, dinamika komunitas, serta kontribusinya bagi penguatan dialog antaragama 

dalam konteks masyarakat majemuk. Dengan demikian, kajian ke depan tidak hanya 

memperkaya pemahaman tentang pengalaman individual, tetapi juga menempatkan Latihan 

Rohani Pemula sebagai praksis spiritual yang relevan bagi kehidupan bersama. 

 

  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 154-180 

 
  
 

180 

KEPUSTAKAAN 

 

Creswell, J.W. (2015). Penelitian kualitatif & desain riset: Memilih di antara lima pendekatan. 

Pustaka Pelajar. 

Hansen, M. (2013). The first spiritual exercises: Four guided retreats. Ave Maria Press. 

Hansen, M., & Sumarwan, A. (2021). Latihan rohani pemula Ignasian: Damai sejati dalam 

cinta ilahi. Jaringan Doa Bapa Suci Sedunia Indonesia. 

Jesuits Among Muslims in Asia [JAMIA]. (2022). Journeying with Muslims the Ignatian way. 

Jesuit Conference of Asia Pacific. https://jcapsj.org/wp-

content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf 

Koenig, H. G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications. 

Academic Press. 

Kozlowski, K. F. (2015). The study of kinesiology and Ignatian spirituality: Parallels through 

exercise. Jesuit Higher Education: A Journal, 4(2), Article 16. 

https://epublications.regis.edu/jhe/vol4/iss2/16 

Loyola, St. I. (1993). Latihan rohani St. Ignasius dari Loyola (Trans. J. Darminta, SJ). 

Kanisius.  

Marek, Z., & Walulik, A. (2022). Ignatian spirituality as inspiration for a pedagogical theory 

of accompaniment. Journal of Religion and Health, 61(6), 4442–4460. 

https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z 

Pargament, K. I. (2013). The psychology of religion and coping: Theory, research, practice. 

Guilford Press. 

Pidel, A. (2020). Jerome Nadal’s Jerome Nadal’s Apologia for Interreligious Spiritual 

Exercises and its Contemporary Implications. Gregorianum, 101(4), 849-869. 

https://doi.org/10.32060/GREGORIANUM.101/4.2020.849-869  

Sumarwan, A. (2024). Dampak mengikuti Latihan Rohani Pemula (LRP) terhadap sikap positif 

dan sikap negatif pada Tuhan serta kesehatan mental (mental wellbeing). Jurnal 

Spiritualitas Ignasian, 11(2), 115–134. https://e-

journal.usd.ac.id/index.php/SI/article/view/7121 

Sumarwan, A., Fransiskus, A., & Pranata, D. (2025). First Spiritual Exercises and the rise of 

mental wellbeing and OCB among credit union activists. Jurnal MINDS: Manajemen Ide 

dan Inspirasi, 12(1), 81-92. https://doi.org/10.24252/minds.v12i1.54111 

Villagrán, G. (2018). An Ignatian spirituality approach to dialogue with Islam. Gregorianum, 

99(3), 579–595. 

Yin, R. K. (2009). Case study research: Design and methods. Sage. 

 

https://jcapsj.org/wp-content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf
https://jcapsj.org/wp-content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf
https://epublications.regis.edu/jhe/vol4/iss2/16
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z
https://doi.org/10.32060/GREGORIANUM.101/4.2020.849-869
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/SI/article/view/7121
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/SI/article/view/7121
https://doi.org/10.24252/minds.v12i1.54111


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204   

181 

 
This work is licensed under CC BY-SA. 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

THE IGNATIAN SPIRITUAL EXERCISES 

AS A PRACTICE OF INTER-RELIGIOUS EDUCATION 

 

   

LATIHAN ROHANI IGNASIAN SEBAGAI PRAKTIK  

PENDIDIKAN LINTAS AGAMA 

 

 
Andreas Setyawan 

Catholic Religious Education, Sanata Dharma University, Indonesia 

asetyawan@usd.ac.id 

 

Dikirimkan: 9 November 2025; Diterima: 29 Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.24071/si.v25i1.1394  

 

ABSTRAK 

Latihan Rohani Ignasius Loyola (1491-1556) memberikan perspektif penting bagi teori dan 

praktik pendidikan agama. Penelitian ini membahas bagaimana spiritualitas itu dapat 

dipraktikkan sebagai pendidikan lintas-agama tanpa mengabaikan sifat keyakinan teologis. 

Dengan pendekatan studi pustaka, penelitian ini menganalisis Latihan Rohani (LR) melalui 

kerangka teologi komunikatif yang dikembangkan Matthias Scharer dan Bernd Jochen 

Hilberath. Kerangka teologi komunikatif menyokong pendidikan lintasagama karena 

mengasumsikan keyakinan dasar panenteistik, pendekatan sinkronis dan diakronis dengan tiga 

level teologi dan empat faktor identitas religius, dan tindakan komunikatif nonverbal. LR 

memenuhi asumsi teologis ini karena memuat keyakinan dasar untuk Tuhan dalam segala, 

pendekatan cura personalis, dan doa pribadi. LR dimungkinkan menjadi model pendidikan 

lintasagama melalui paradigma pedagogi Ignasian, yang berbasis lingkaran konteks, 

pengalaman, refleksi, aksi, dan evaluasi. Paradigma ini dapat diintegrasikan dalam model 

fraktal yang menunjukkan dinamika identitas religius yang terbangun oleh empat faktor (I, We, 

It, dan Globe) yang hadir dalam level pengalaman konkret, refleksi eksperiensial, dan refleksi 

saintifik yang mengatasi memori kolektif atas tradisi keagamaan tertentu. 
 

Kata kunci: azas dan dasar, cura personalis, pandangan panenteistik, pendidikan lintas 

agama 

 

ABSTRACT 

The Spiritual Exercises (SpEx), written by Ignatius of Loyola (1491-1556), provide significant 

perspectives on religious education theory and practice. This research addresses how such a 

spirituality can be practiced as interreligious education without overlooking its confessional 

nature. Employing library research, it offers a content analysis of SpEx through the framework 

of communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath, which 

facilitates interreligious education by presupposing fundamental panentheistic ideas, 

employing synchronic and diachronic approaches through its three-level theology and four-

factor religious identity, and incorporating nonverbal communication actions. SpEx fulfils 

these religious principles by embracing the conviction that God is to be discovered in all things, 

employing a cura personalis approach, and engaging in personal prayer. SpEx can serve as a 

model for interreligious education by drawing on the Ignatian educational framework, which 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asetyawan@usd.ac.id
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.1394


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

182 

includes the phases of context, experience, reflection, action, and evaluation. This paradigm 

can be incorporated into a fractal model illustrating the dynamics of religious identity, 

constructed from four factors (I, We, It, and Globe) that manifest at the levels of concrete 

experience, experiential reflection, and scientific reflection, transcending the collective 

memory of a specific religious tradition. 

 

Keywords: cura personalis, inter-religious education, panentheistic view, principle and 

foundation 

 

 

1. INTRODUCTION 

Contemporary ideas of religious education in Indonesia encompass a variety of 

educational, theological, philosophical, and psychological viewpoints. Some references 

substantiate that modern religious education increasingly prioritizes pluralism and cultural 

integration, and focuses on peace and justice rather than dogmatic methodologies. From the 

dynamics of the Christian community, there is a strong position for confessional religious 

education to be aware of context, recognizing students’ cultural backgrounds, and fostering 

inclusivity, tolerance, and national unity, thereby shifting from solely doctrinal instruction to a 

pluralistic and socio-culturally integrated pedagogy (Siswantara et al., 2023; Triposa & Roy 

Kolibu, 2024). Likewise, the Islamic community advocates a more engaging and critical 

pedagogy that integrates inclusive and multicultural ideals into Islamic religious education in 

public schools. Such an ideal aligns more closely with a justice-oriented, pluralistic educational 

mandate than with the simple transmission of a religious tradition (Jasminto & Rofi'ah, 2024; 

Lestari, 2024). Meanwhile, research on “shared religious education” suggests transformative 

pedagogies that foster engagement and solidarity with others (Nelson et al., 2025). Recent 

intercultural, theology-based studies advocate religious instruction as a lived, embodied, and 

dialogical practice rather than as mere information. Along with those characteristics, recent 

studies endorse critical self-awareness, sympathy with the marginalized groups, and a 

dedication to social justice (Skrefsrud, 2023). Hence, these diverse, modern academic examples 

substantiate the transition from orthodoxy to inclusive, culturally responsive, and justice-

oriented religious education. 

However, shifting from orthodoxy to praxis-based religious education does not 

necessarily mean dismissing religious teachings or traditions as if there were practices of faith 

divorced from orthodoxy. Instead, it represents an acknowledgement that orthodoxy emerges 

from and within a believing community, and no orthodoxy exists outside the community. The 

emergence of orthodoxy has a twofold role in the interest of internal clarification and external 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

183 

plausibility (Scharer & Hilberath, 2012). In this respect, orthodoxy is rooted in fundamental 

principles but remains dynamic over time. Thus, despite its basic principles remaining intact, 

its forms, interpretations, and emphases evolve in response to historical context, cultural 

influences, and the lived experiences of religious communities.  

Accordingly, any encounter with different religious communities does not necessarily 

pose a threat to respective fundamental religious principles. On the contrary, it can provide an 

opportunity to apply religious principles across contexts, thereby enhancing their capacity to 

address diverse challenges. Interreligious education, then, is a means of strengthening religious 

principles, not by reinforcing one’s own voice in an echo chamber. Instead, it does so by 

welcoming other perspectives that resonate with their approach to appropriating religious 

insights. However, such interreligious hospitality cannot emerge from a dogmatism that 

absolutely depends on a particular formulation, one that is not open to reinterpretation within 

a communicative process.  

Therefore, the purpose of this article is to provide a theoretical framework for 

interreligious education that respects religious doctrines without becoming entangled in 

religious dogmatism. Such a framework could make a breakthrough within a mono-religious 

education model that is legally and systematically adopted in Indonesia. Additionally, it 

provides an example of the Spiritual Exercises (hereafter SpEx), written by Ignatius of Loyola, 

as an open model for practicing interreligious formation, departing from a particular religious 

tradition, without excluding the richness of insights from other religious traditions.   

 

2. METHOD 

To achieve its objective, this article pursues two avenues, corresponding to the formal 

and material objects of the discourse, both of which are the results of library research on the 

so-called communicative theology and the Ignatian SpEx. Drawing on content analyses of 

communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath, this 

article constructs basic principles of interreligious education as the formal object of interfaith 

education. Then, content analyses of the Ignatian SpEx provide depth to these fundamental 

principles within a more practical context as the material object of interreligious education. 

These two avenues enable the practice of spiritual exercises as a form of religious education 

that incorporates a confessional, experiential, phenomenological, constructivist, critical, and 

transformative approach, along with an interreligious perspective.  

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

184 

3. RESULTS AND DISCUSSION 

Based on the two avenues explored in this research, the findings will be divided into two 

halves, followed by a discussion. The first section addresses some fundamental principles of 

interreligious education, which serve as the formal object of interfaith education. The second 

deals with the respective principles within the Ignatian SpEx as the material object of 

interreligious formation. 

 

3.1. Fundamental Principles of Interreligious Education 

The Communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen 

Hilberath is taken as the formal object of interreligious education, as it has been practiced 

within ecumenical formation involving Christians and Muslims (Scharer & Hilberath, 2012). 

Such a collaborative effort would have been impossible without fundamental convergence in 

theological assumptions and their practicalities. The following are the interreligious 

convergences conducive to interfaith education. 

 

3.1.1. Panentheistic Belief 

Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath develop a communicative theology, 

positing that a living theology can be achieved only through a process of communication, in 

which communication attains ontological status. In this respect, theology is not a particular 

formula that is to be communicated or transmitted. Instead, it is the process of constructing the 

formula through communication among the involved parties. Included in such a 

communicative process is God as the central focus of theological inquiry (Hilberath, 2016; 

Scharer & Hilberath, 2008). In this respect, God’s immanence characterizes divine 

omnipresence. However, on the other hand, si comprehendis, non est Deus (if you fully 

understand it, then it is not God). God cannot be reduced to what humans can objectify as 

creation (Scharer & Hilberath, 2012). 

Hence, human understanding of God reflects a panentheistic outlook, which posits a 

particular relationship between God and creation, in which God becomes ‘all in all’ (cf. 1 Cor 

12:28). Everything is in God, whose presence fills everything, transforming it. In this respect, 

one cannot exclude any creation, including the modern category of (world) religions, as a 

medium through which God communicates with other creations. In Fazlur Rahman’s words: 

“Things and humans are, indeed, directly related to God just as they are related to each other, 

and (…) God is not an item among other items of the universe or just an existent among other 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

185 

existents. He is “with” everything; He constitutes the integrity of everything” (Rahman, 1999, 

p. 3). In this respect, God’s communication is never outside the human social context. It 

permeates the universe in one way or another, though God escapes being entrapped in any 

creation. 

Therefore, religious superiority or exclusivism cannot stand on a responsible claim since 

a hierarchical relation only exists between God and the creation. Claiming religious superiority 

assumes the highest degree of hierarchical expertise implied by the objectivist myth of 

knowledge. On the contrary, panentheistic belief endorses every religious community as a 

community of truth, in which all members participate in a dynamic, non-hierarchical 

relationship (Palmer, 1998). Hence, each member’s religious identity is shaped by an interplay 

among four factors — self, community, object, and context — which, in communicative 

theology, are sequentially designated as I, We, It, and Globe (Scharer, 2017). The interplay 

character does not allow any community of believers to be fixated on physical boundaries since 

God, on whom they center their lives, transcends them, revealing the truth not in dogmatic, 

static, partial knowledge, but “truth in relationship” (Scharer & Hilberath, 2008). 

 

3.1.2. Synchronic and Diachronic Approaches 

The second principle reinforces the concept of “truth in relationship,” which can be 

practiced through the synchronic and diachronic approaches of communicative theology. The 

synchronic elaborates on God’s relations with the four interrelated factors of religious identity 

at the same level of theology (empirical experience, experiential reflection, or 

academic/scientific enterprise). In this case, “truth in relationship” is determined by the 

interplay between God and the creation in a particular religious Globe. However, the 

experience of prayer, for instance, can be attributed to individuals across various religious 

traditions. In this case, the Globe may not always be exclusively aligned with a particular 

religion. Still, it can transcend religious boundaries, allowing a broader scope to be addressed, 

including public education, economic, cultural, and political systems. Hence, the synchronic 

approach can juxtapose different Globes existing at the same level of theology.  

However, the synchronic approach alone cannot address differences at the same level of 

theological inquiries, which may sometimes give rise to fundamental conflicts among religions. 

The Trinity, for instance, at the empirical level of theology is unthinkable for Muslims but, at 

the same time, misunderstood by Christian lay persons. In this respect, while Christians owe 

themselves an internal clarification of the doctrine of the Trinity, Muslims require a responsible 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

186 

epistemological account of the plausibility of the Christian belief in the Trinity, which appears 

to contradict the Islamic doctrine of tawhid. Such a twofold task cannot be accomplished 

merely by juxtaposing the worldviews ascribed to Islam and Christianity at the same level of 

theological analysis. Still, it implies an approach that can elaborate on the causal trajectories 

underlying worldviews that have been established as distinct religious doctrines. 

Therefore, another approach is needed to resolve the fundamental conflicts at a particular 

level of theology, one that allows it to connect with other levels. Such a diachronic approach 

functions as a bridge between three levels of theology. Hence, “truth in relationship” is defined 

by the dynamic interplay between God and creation across the various Globes at different levels 

of theology. For example, the doctrine of the Trinity cannot be fully understood by other 

religious believers in academic inquiry without considering the empirical and experiential 

aspects of its teachings. On the other hand, Christians can misunderstand the Trinity if they 

overlook empirical and experiential reflections, thereby confusing dogmatic language with 

historical religious events and collective memories (Banawiratma, 2025). Hence, the 

synchronic and diachronic approaches together accommodate the integrity of universal 

concerns with respect to particular dynamics of religious communities. 

 

3.1.3. Nonverbal Communicative Actions 

Substantiating universal concerns while respecting the particular dynamics of religions 

within a communicative theological framework cannot be achieved solely through verbal 

discourse, which is often associated with the rational, scientific enterprise. The practice of 

communicative theology shows that seemingly incommensurable differences can be addressed 

through specific modes of nonverbal communicative action as catalysts for breakthroughs. For 

example, animals' gestures and prayers, as personifications of particular group members, may 

inspire religious people to delve into the heart of spirituality. Indeed, the animal prayers are not 

addressed to each other. Nevertheless, they are transformative for those who perform them 

within their respective group. Here, the focus on refusing others’ interests shifts to recognizing 

the need to self-transform, even at the cost of the comfort zone (Scharer & Hilberath, 2012).  

Thus, the path to substantiating universal concerns is constructed indirectly through 

struggling for self-transformation within the internal dynamics of group members. Such a 

transformation may not occur through rational reasoning alone, but through nonverbal 

communicative actions that intuitively connect religious people to the Transcendent. In this 

respect, communication is not instrumental to the participants’ interests but to the concerns that 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

187 

relate the community to the Transcendent, with the aim of creating a “communion” that is not 

necessarily defined by physical boundaries (Scharer & Hilberath, 2012). This ‘vertical’ 

connection enables revisiting differences or disagreements found in a synchronic approach 

within a comprehensive diachronic approach.  

The result of such an intuitive approach is neither the negation of desiring the universal 

concerns nor the rejection of dogmatic teachings, but rather a new understanding of dogmatic 

language as it applies to particular collective memories in their relationship with the 

peculiarities of other religious communities. First, nonverbal communicative actions are 

addressed to the Transcendent, which is alleged to have an interest in the salvation of all 

creation. Second, such an intuitive approach fosters a contextual interpretation or 

hermeneutical autonomy, enabling people to connect or disconnect dogmatic language with 

their respective collective memories. Third, a new understanding of dogmatic language does 

not alter the formulation; rather, it situates it within a historical context to examine the universal 

concerns that underlie it. Hence, outsiders can grasp the plausibility of other points of view, 

while insiders can clarify their religious teachings within a broader Globe. Accordingly, an 

interreligious relationship emerges from genuine nonverbal communication. In this respect, 

there is no interreligious encounter without, for instance, prayers. 

 

3.2. Interreligious-Friendly Ignatian Spiritual Exercises 

The Ignatian Spiritual Exercises were not, in fact, written as an interreligious endeavor. 

Ignatius of Loyola (1491-1556), the author of this spiritual heritage, lived during an era marked 

by significant historical and theological friction between Christianity and Islam. Although the 

Crusades ended centuries earlier, their spiritual and cultural repercussions endured well into 

the early modern era. The Reconquista ended in Spain in the early 1490s, and the rising 

Ottoman Empire posed a significant political and religious challenge to Christian Europe. In 

such a Globe, the early years of Ignatius were characterized by a chivalric imagination imbued 

with concepts of warfare, fidelity, and honor. These are elements that would significantly 

influence his SpEx and other spiritual writings (Colombo & Shore, 2023; Prosperi, 2015; 

Villagrán, 2018).  

However, rather than sustaining the external conflict between Islam and Christianity and 

the internal feud among Catholic orders, Ignatius internalized and reframed them, shifting the 

focus from geopolitical struggles to psychological ones, from the defense of Christendom to 

the conquest of the soul (Cline, 2017; Tyler, 2022). Emanuele Colombo notes that, even after 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

188 

the establishment of the Society of Jesus in 1540, Ignatius consistently maintained an equivocal 

stance toward Islam, shaped by his familial background and the Catholic Church’s direction, 

in contexts where warlike and pacifistic attitudes coexisted. Despite this ambiguity, Ignatius’ 

SpEx offered a distinct approach to Muslims owing to their universality. In this respect, 

Colombo recalls Jerome Nadal’s argument that Ignatius’ SpEx could be understood by 

everyone, even by infidels and Muslims (Colombo, 2014a; O'Malley, 1993). SpEx can 

pedagogically serve for the formation of interiority (the interior part of persons) and lead to 

praxis (communication by actions). The following sections present elements that, in accordance 

with the fundamental principles of interreligious education grounded in the practice of 

communicative theology, reflect the universality of Ignatius’ SpEx. 

 

3.2.1. Finding God in all things  

The most obvious element of panentheistic belief in SpEx is reflected in Ignatius’ second 

point to ponder in the fifth week (SpEx 235): “God dwells in creatures; in the elements, giving 

them existence; in the plants, giving them life; in the animals, giving them sensation; in human 

beings, giving them intelligence; and finally, how in this way he dwells also in myself, giving 

me existence, life, sensation, and intelligence” (Ganns, 1991, p. 177). In this respect, all 

exercitants are invited to find God in all things. It is noteworthy that, despite this panentheistic 

nuance, finding God in all things not only reflects a speculative understanding of God but also 

indicates spiritual growth that enables “ease in finding God” as a fruit of the personal spiritual 

journey that follows the whole dynamic of SpEx (Ganns, 1991) . 

The Muslim world, particularly among those eager for the spiritual or mystical dimension 

of Islam, focusing on purification of the soul and closeness to God —i.e., taṣawwuf —is not 

unfamiliar with such a panentheistic belief. The theme of seeing God in all things and all things 

in God recurs among the Sufis in various forms. Maurice de Fenoyl considers al-Ghazali’s 

perception of the whole world as God’s book. Whoever believes it to be God’s work will love 

it as God’s work, and will see nothing but God, and love nothing but God. He also recalls Ibn 

Ata Allah al-Iskandari’s reflection: “You who are the one God. You have made Yourself 

known to all things, and nothing is ignorant of You anymore. You have made Yourself known 

to me through all things, and I have seen You appear in all things, O You who appear in all 

things. He who has known God sees Him in all things. What veils God from you is the very 

excess of Proximity” (de Fenoyl, 2018). 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

189 

Such a panentheistic view of God has consequences for those engaged in SpEx. First, 

they are expected to conform to a particular principle and foundation (SpEx 23) that serves as 

the point of departure for self-transformation in their relationship with God and creation. 

Parmananda R. Divarkar perceives that the Principle and Foundation urge participants to 

engage in a profound faith experience, in which they encounter God and discover their true 

selves and all of creation within God. Hence, the formulation of the Principle and Foundation 

by no means reflects speculative, philosophical propositions but proper dispositions of faith in 

one God, who reaches out to the creation in love (Divarkar, 1990). Understandably, the Ignatian 

principle as a basic spiritual attitude to welcome other perspectives in the SpEx becomes the 

first spiritual requirement before entering the SpEx: “great spirit and generosity toward their 

Creator and Lord, and by offering all their desires and freedom” to God so that their persons 

and all they possess in whatsoever way can be engaged according to God’s will (SpEx 5). 

Without such a positive, foundational attitude toward this Principle and Foundation, no one 

can begin, let alone advance their journey within SpEx (Burke & Burke-Sullivan, 2009). 

Second, the presence of the spiritual guide—the one who gives SpEx—never supplants 

God but rather resembles a community built with the learner or participant. In this respect, 

there is no hierarchical relationship between the spiritual guide and the learner. Both the 

spiritual leader and the learner are subject to a ‘direct’ relationship with God, in which the 

spiritual leader becomes a discreet helper for the participant. Understandably, Ignatius offered 

a lengthy explanation (SpEx 1-20) to clarify SpEx as a practice that aids both the one who gives 

SpEx and the one who receives it (Ganns, 1991). Ignatius also presupposed that both the giver 

and the receiver of SpEx ought to prioritize the positive interpretation of an interlocutor’s 

words over their condemnation. If a positive interpretation is unattainable, one should endeavor 

to comprehend the intended significance. If the understanding is erroneous, it should be 

rectified with kindness, employing all suitable measures to maintain the statement’s affirmative 

connotation (SpEx 22). 

 

3.2.2. Cura Personalis 

The participants’ conformity to the Principle and Foundation, along with the egalitarian 

relationship between the learner and the spiritual guide, imply specific boundaries for both 

parties, thereby creating space for God’s work through the Spirit within the SpEx process. They 

are not supposed to exhaust God’s will so that their goals are not to decide the will of God for 

them, but to ascertain that such a decision is not taken through some disordered affection (SpEx 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

190 

21), such as attachments, inclinations, or likes and dislikes (Ganns, 1991). In this respect, the 

SpEx process assumes a care for the person (cura personalis) that enables participants to 

experience an encounter with God even amid the siege of various external impositions 

(Kolvenbach, 2007). Through such a cura personalis, both the giver and the receiver of SpEx 

are expected to accord primacy to the interior journey toward God and to order all other desires, 

attachments, and engagements in reference to God, thus relativizing them before the Creator.  

Such a way of proceeding may be understood through a definition of taṣawwuf that 

characterizes this indifference in a positive light: living with God, possessing nothing, and not 

being possessed by anything; knowing poverty after wealth, humiliation after honor, and self-

effacement after fame (de Fenoyl, 2018). Understandably, what mainly matters in SpEx is not 

so much the result or decision, but how they are attained in the most conducive manner to meet 

the purpose of the participants’ life inscribed in the Principle and Foundation (SpEx 23), that 

is, “to praise, reverence, and serve God our Lord, and by means of this to save their souls” 

(Ganns, 1991, p. 130). On the one hand, the spiritual guide is not supposed to give superfluous 

explanations to those doing the Exercises (SpEx 2). On the other hand, the receivers of SpEx 

are urged to engage with great spirit and generosity, surrendering all their aspirations and 

autonomy to God (SpEx 5), but discouraged from previewing the subject matter that is 

supposed to be exercised in the following process (SpEx 11). This note also applies to the 

spiritual guide (SpEx 9). Both suggestions are based on the belief in divine providence, which 

cannot be reduced to the cognitive dimension of human knowledge (SpEx 3). In this respect, 

what nourishes and fulfills the soul lies not in extensive knowledge, but in a profound 

comprehension of facts and an internal appreciation of them (non multa sed multum, SpEx 2). 

Accordingly, to ensure an appropriate disposition of the decision in accordance with the 

Principle and Foundation, the spiritual guide serves as a process observer, focusing not on the 

content of the receivers’ SpEx but on how they proceed in accordance with SpEx procedures 

(SpEx 15, 16). In doing so, however, the giver should adapt SpEx to the recipients’ actual 

conditions. Ignatius delineates the primary ways SpEx can be tailored to diverse groups and 

individual situations. The principles articulated in SpEx can be conveyed using numerous 

methods and media (SpEx 17-19). John W. O’Malley notes, “No single method is prescribed 

in SpEx—different methods helped different people” (O'Malley, 1993, p. 48). Hence, SpEx 

also implies cura personalis for the recipients, aligning with their personal backgrounds to 

support their holistic growth. In this regard, Philip Endean suggests that adaptations or, perhaps 

better, applications of SpEx should emerge from authentic engagement rather than prescriptive 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

191 

frameworks in recognition of the dynamic character of spirituality (Endean, 2001). 

Furthermore, Achille Glagiardi (1537-1607) elaborates on the need for both the instructor and 

the recipient to remain indifferent to personal biases regarding spiritual paths, thereby allowing 

each individual to be guided by their own divine calling without imposing one’s experiences 

or aspirations on them (Glagiardi, 2023). 

Historically, Colombo contends that Islam and the Muslim world were closely aligned 

with Ignatius’ concerns. He maintains that they were significant to Ignatius, as evidenced by 

the metaphorical “underground river” that represents his fervor for Islam (Colombo, 2014a; 

Villagrán, 2018). Indeed, proselytism was the initial context for Ignatius’ generation, just after 

the prolonged crusades in the Middle Ages, so that SpEx became a strategy for converting 

Muslims. Upon arrival in Jerusalem, he was inclined to remain and attempt to convert Muslims, 

although the Franciscans then dispatched him to Europe (Burke & Burke-Sullivan, 2009; 

Maryks, 2014). The Jesuits, after Ignatius, were also involved in proselytizing Muslim slaves 

in Europe (Colombo, 2014b). However, treating SpEx as a form of proselytism grounded in 

such an original context may commit a genetic fallacy by overlooking critical reviews of SpEx.  

Gonzalo Villagrán argues that the apostolic zeal initiated by Ignatius of Loyola has been 

transformed into a dialogue with Islam. The Ignatian tradition incorporates a dimension of 

apostolic zeal, highlighting active participation in Christ’s mission as a crucial element of 

outreach to Muslims.  This encompasses the dissemination of faith and the establishment of 

inter-religious dialogue as integral components of the Church’s mission for justice and peace. 

The Ignatian approach promotes structured dialogue, awareness of cultural contexts, and 

recognition of the Spirit’s influence within Muslim traditions. These characteristics 

collectively establish a framework for Ignatian interaction with Islam, promoting a dedication 

to evangelization while honoring Islamic ideas and customs (Villagrán, 2018). 

 

3.2.3. Personal Prayers 

The respect for different religious traditions does not necessarily neglect the 

characteristics of SpEx as “every method of examination of conscience, meditation, 

contemplation, vocal or mental prayer, and other spiritual activities” (SpEx 1). Such 

characteristics underscore the formation of interiority, which, in the context of the Church 

Reformation, was presented as a method for reform from within, exemplified by Ignatius, who 

reformed himself. Furthermore, the development of the inner self is evident in the dynamics of 

the whole SpEx, which allows the exercitant to transform through their personal encounter with 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

192 

Christ, as contemplated in the Second, Third, and Fourth Weeks. Hence, prayers within SpEx 

cannot be understood as a religious obligation that varies across religions, but rather as an 

interior activity that resembles a personal relationship with God and serves as a moment of 

discernment.  

From an Islamic perspective, such prayers represent personal undertakings that are closer 

to the sunnah than to ritual salat, which spiritual activities may exemplify through fikr and 

dhikr (de Fenoyl, 2018). Accordingly, prayers are not performed in a ritualistic, communal 

manner but in a manner conducive to the recipients’ attainment of the goal of SpEx. In this 

respect, SpEx suggests some forms of prayer to train the receivers’ awareness and intimacy 

with God: meditation (SpEx 239-248), contemplation (SpEx 249-257), and mental prayer 

(SpEx 258-260). However, despite the personal character of prayers within SpEx, they are not 

intended to nurture individual piety but rather to foster an interior knowledge that enables 

recipients to love God more closely (SpEx 104). Such knowledge does not depend on human 

effort but on the grace asked by the receivers of SpEx, which enables them to reflect on their 

states of life before God, whether they are undergoing consolation or desolation. Through such 

an awareness, by considering SpEx’s guidelines for the discernment of spirits (SpEx 313-327 

for the First Week, SpEx 328-336 for the Second Week), the receivers of SpEx may arrive at 

decisions that align with God’s will. In so doing, the recipients of SpEx engage in personal 

prayer as a formative moment to enter into the mystery of God’s creative act. 

The interior knowledge (SpEx 63, 104, 233) gained through personal prayer is a 

constitutive element of the transformation process, based on the three powers of the soul 

(memory, understanding, and will), which operate during the SpEx process and continue to 

function in daily life. It can also be understood through the third mode of knowing elaborated 

by Mohammed Abed al-Jabri, called al-irfan, which is based on direct esoteric understanding 

imparted through inspiration or revelation from the divine, which cannot be achieved via 

analogy or rational demonstration (al-Jabri, 2011). Hence, despite some forms of prayer in 

SpEx implying an exertion of mental efforts, their practice assumes the interior knowledge that 

gives space to the Divine’s work, which, in turn, empowers the receivers of SpEx to love more 

in deed than in words (SpEx 230). Attached to personal prayers is their reflection based on the 

three powers of the soul: memory, intellect, and will (SpEx 45-54). In this respect, SpEx’s 

pedagogy reflects the primacy of actions and praxis, supported by the meditation on the “Three 

Classes of Persons” (SpEx 149-157) and the introductory point of the contemplation to attain 

love (SpEx 230). Both Exercises lead the receivers to be the exercitant of spiritual depth in 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

193 

real, daily life, so that no true spiritual experience is without praxis. Through such a modality, 

the receivers are never justified in approaching the subject matters of SpEx as objects of 

cognition alone. SpEx itself is “not to be read but to be made” (Classen, 1977; O'Malley, 1993, 

p. 37). 

 

3.3. Making Ignatian Spiritual Exercises as a Practice of Interreligious Education 

Doing SpEx in a dedicated time and place for a retreat may be less problematic than 

integrating it into religious education, not to mention an interreligious model within a country 

that maintains a mono-religious education system, such as Indonesia. This can be understood 

by noting that, despite promoting “the rules for thinking, judging, and feeling with the Church” 

(SpEx 352-370), SpEx shows no interest in transmitting religious tradition—a primary feature 

of the mono-religious education model. However, SpEx, as a practice of interreligious 

education, remains worth considering within a mono-religious educational context, since it 

promotes the formation of interiority and enhances human quality by creating a space for God 

(cura personalis) in which everyone can meet and walk together in the depths of religiosity. 

 

3.3.1. The Possibility of Integration 

Since SpEx is “every method of examination of conscience, meditation, contemplation, 

vocal or mental prayer, and other spiritual activities” (SpEx 1), practicing SpEx as a mode of 

interreligious education offers great potential for two reasons. First, a bridge has been built 

between SpEx and the educational milieu since the beginning of the first Jesuits’ formation and 

mission through the so-called Ratio Studiorum, or plan of studies (O'Malley, 2000). Its recent 

development, the Ignatian Pedagogical Paradigm, does not leave SpEx as the root, but instead 

adapts it through five steps of the learning process: context, experience, reflection, action, and 

evaluation (Brenkert, 2023; Marek & Walulik, 2022; Traub, 2009). Indeed, there is resistance 

to adopting these pedagogical methods due to their religious roots. However, the broader 

applicability of Ignatian pedagogy offers a viable framework within contemporary educational 

discussions about moral and spiritual learning. Mountin and Nowacek argue that the foundation 

of this pedagogy not only enriches Jesuit institutions but also serves as a valuable resource for 

educators committed to students’ holistic growth. Consequently, Ignatian pedagogy emerges 

as a multifaceted and adaptable educational approach capable of fostering both intellectual 

rigor and ethical responsibility across diverse educational landscapes (Mountin & Nowacek, 

2012). Other research shows that Ignatian pedagogy integrates spiritual development with 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

194 

intellectual growth, enabling students to navigate a changing world (Królikowska, 2024; Marek 

& Walulik, 2022; Satō & Itō, 2021). 

Second, within the communicative-theology-based framework of interreligious 

education, diverse religious roots do not necessarily threaten the integrity of any particular 

religion. Still, it advances religious understanding through encounters with diverse reflections 

on religious experiences, supported by academic or scientific reflections. Hence, even 

particular religious traditions can be applied and integrated with various fields (Beste, 2019; 

Callahan, 2013; Caruana, 2014; Crisp, 2006; Gumz, C., & Grossman, 2003; Lecourt & 

Pauchant, 2011; Leighter & Smythe, 2019; Prevot, 2017; Rothausen, 2017; Wilson, 2013). 

Logically, without such encounters, religious identity cannot develop (Martina et al., 2022), 

and religious people remain living in an echo chamber, producing and listening to their own 

voices while claiming that the voices come from God. Such a mechanism contradicts 

panentheistic belief, rejects synchronic and diachronic approaches, and overlooks genuine 

prayers.  

Furthermore, it is also against SpEx, whose practical method helps ensure that human 

experience is “both authentic from God and respectful of human reason and dignity” (Gray, 

2000). Theologically, the point of integration, from the perspective of SpEx itself, is the 

Incarnate God emphasized by St. Ignatius, with attention to the incarnation and the cross. In 

light of such a theology, there is an integration of human spirituality and divine humanity, 

revealing the necessity of faith as foundational to understanding our existence and emphasizing 

that both God’s freedom and humanity’s true identity lie in reciprocal gift-giving amid the 

challenge of faith embodied in the cross, exemplified by the crucified Christ (Hanvey, 1985). 

Accordingly, applying SpEx in interreligious education is not necessarily a form of 

simplification but rather a genuine sign of spiritual depth.  

 

3.3.2. Fractal Model 

Understandably, when applying the Ignatian pedagogical paradigm to interreligious 

education, its five cyclical steps require adjustment. Firstly, within an interreligious encounter, 

no single participant’s religious affiliation can be excluded from determining context, 

experience, reflection, action, and evaluation. Thus, the five steps always take the form of a 

shared step, even if the ‘shared’ inquiry reflects only an allo-interpretation perspective 

(Sterkens, 2001), as exemplified in this article, which does not impose a co-interpretation. 

Accordingly, no shared reflection exists without a shared experience, and no shared experience 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

195 

exists without a shared context, and so on. Secondly, shared context, experience, reflection, 

action, and evaluation do not necessarily follow a five-step cycle. Alternatively, in an 

interreligious context, they can be conceptualized as five interrelated categories that contribute 

to participants’ religious identity. In so doing, all participants are enabled to address their 

religious issues in relation to others, whether within (intra-) or across (inter-)religious 

traditions. Thirdly, instead of a five-dimensional step, a fractal model can be proposed to 

accommodate the interrelated dynamics of religious identity. Jordan and Ward, along with 

Schmidt-Leukel, have introduced such a geometry-inspired imagination to interreligious 

education (Jordan & Ward, 2023; Schmidt-Leukel, 2024). 

Such a recursive pattern across different, dynamic scales (micro-, meso-, macro-levels) 

of religious identity suggests possible interrelated factors concerning God, which can be found 

in anything insofar as it serves life (Scharer & Hilberath, 2012). Within such a fractal model, 

SpEx can be given to anyone regardless of their religious affiliation, as long as the participants 

— i.e., the giver and the receiver — hold historical consciousness of their different religious 

beliefs (micro level) and collective memories (meso level), and are open to other perspectives 

(macro level) to construct their religious identity. In this respect, considering the note of SpEx 

18, the giver of SpEx, as part of the community (We), with whom the receivers of SpEx (I) 

interact, may give particular subject matter (It) within their shared context (Globe). The 

receivers of SpEx may reflect on their experiences regarding the subject matter, aware that 

their understanding (I’) within their religious context (Globe’) strongly influences their 

perspective or mode of reflection as a collective memory (We’) about the subject matter (It’), 

and, in turn, that their religious context is the result of a particular evaluation of past actions 

inspired by specific experiences of certain individuals (I”) in their community (We”) in dealing 

with the subject matter (It”) within a particular context (Globe”), and so on. 

The three-dimensional figure below depicts four layers of interrelationships among the 

four factors of religious identity, both synchronically and diachronically. The lower layer, the 

more proximal to experience, or the more empirical. On the contrary, the higher the layer, the 

more closely it aligns with academic or scientific reflection. Hence, the figure indicates an 

interconnection among three levels of theological reflection. By design, however, the figure 

omits lines connecting all elements to the panentheistic God and potential cross-connections 

among elements (for instance, the I” may influence the We’ and, in turn, the Globe; the We” 

potentially has an impact on the Globe’, which subsequently influences the I) to avoid excessive 

complexity. From a chronological perspective, conducting an academic reflection on the 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

196 

primordial religious experience solely based on data grounded in the second level of theology 

is anachronistic. Such an anachronism in religious studies and theology arises when concepts 

relevant to one historical context are naively applied to another, leading to misinterpretation, 

spurious continuity, or simplistic appropriation.  In the fractal model, responsible interpretation 

requires prioritizing the historical and symbolic contexts of the text or practice before 

undertaking modern recontextualization. 

 

 

Figure 1. 3D Fractal Model of the four-factor religious identity within their synchronic  

and diachronic relationship 

 

Thus, in an acronym, the fractal model comprises seven steps of inquiry 

(F.R.A.C.T.A.L.): factual experience, reflective conscience, academic competence, 

compassionate point of view, transmutative collaboration, action-oriented commitment, and 

linkage to a greater community. The fractal model begins with factual experiences as primary 

data. As primary data, the factual experiences are not confined to the material object sensibly 

given to the contemporary subject. Instead, it also applies to any historical agent involved in 

the formal object, which, at best, serves as the purported primary data. However, such 

differentiation falls within the third step. The second step is the reflection on the primary data 

in light of conscience, informed by theological insight. This second level of theology 

establishes a particular standpoint grounded in the religious tradition and shaped by the 

collective memory that determines the religious identity. 

The third step proceeds through scientific reflection on the second level of theology, in 

faithful adherence to the primary data. In this respect, the academic competence necessitates 

an interdisciplinary approach within a historical consciousness. Such an interdisciplinary 

approach shifts the focus from any single discipline or religious tradition as the purported 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

197 

primary data toward shared human concerns. By incorporating methods from the social 

sciences, psychology, and hermeneutics, for instance, theology becomes more attuned to 

historical contexts and diverse experiences, including the religious experiences of other 

traditions. In this respect, academic competence prioritizes lived religion over 

institutional/normative religion, thereby enabling a common analytical framework across 

distinct traditions. Such a shared analytical framework assumes a compassionate perspective 

that strongly encourages the scientific scrutiny of diverse perspectives, not to pretend being 

others but, in Farid Esack’s analogy, to be participant observers as “the friend of the lover” 

(Esack, 2007). 

The next step identifies the compassionate point of view that primarily entails mutual 

intelligibility rather than agreement. In this respect, the task of identification does not focus on 

seeking a commonality, but precisely the differences that may contribute decisively to the 

shape of the ‘truth in relationship’, where all participants are challenged to take a stand in their 

internal and external conflicts (cf. Cobb, 1999; Scharer & Hilberath, 2012). Such a 

compassionate outlook enables collaboration that resembles a transmutation: the process by 

which cognition of an integrated perspective can emerge from micro-processes at the human 

scale within the cosmos (Faber, 2003). In this regard, the transmutative character of 

collaboration concerns unity rather than aggregation, thereby transcending concerns with 

quantity and uniformity. Hence, the fifth step focuses on determining what unites diverse 

perspectives in the service of shared concerns. 

Such a transmutative collaboration is meaningful only insofar as it leads to action. 

However, one need not reduce action to something observable and measurable, since what 

counts in this respect is intentional engagement with reality. Such an engagement is not 

exhausted by a tangible deed detached from the whole process of action. Thus, the penultimate 

step is to establish an action-oriented commitment. Nevertheless, such a commitment does not 

resemble an ideological standpoint that otherwise excludes others. Consequently, the final step 

that animates the fractal movement characterizes openness to a new relational identity by 

determining its linkage to a potentially larger community. 

 

3.3.3. An Example: Social Justice 

The following two-dimensional fractal model exemplifies an interreligious education of 

social justice that aligns with the steps of F.R.A.C.T.A.L. previously outlined. First, in learning 

about social justice, Catholics must allow the factual experience of inequality and suffering to 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

198 

challenge, disturb, and reshape their understanding. Second, in reflecting on the factual 

experience of social injustice, they, consciously or not, employ a particular magisterium and 

tradition, inscribed in their conscience and taught in the Catholic community as their home 

base at the micro level. Third, academic competence scrutinizes historical explanations of 

magisterial Catholic social teachings and traditions, thereby revealing that the Catholic concept 

of social justice is rooted in the struggle to realize the common good in accordance with natural 

law. Hence, social justice serves as a normative framework that guides public life through the 

principles of the common good, solidarity, subsidiarity, and the preferential option for the poor. 

Fourth, complementary to this objective and structural approach to social justice is relational 

inquiry, which, based on the Scriptures, characterizes the Protestant Churches’ ethical 

responses to social justice issues. Fifth, despite slight differences between Catholic and 

Protestant Scriptures, the focus of further elaboration is the central figure to whom the 

Scriptures refer: Jesus of Nazareth. Sixth, given that the Scriptures are the collective memory 

of Jesus’ events, the academic step remains to examine Jesus’ movement in an interdisciplinary 

manner, which may reflect a Christian perspective on social justice. Hence, at this meso level, 

Catholics and Protestants may build a new community of believers who understand social 

justice as the Kingdom of God, as preached and embodied in Jesus’ movement. Seventh, at the 

macro level, a Christian perspective on the Kingdom of God may be linked to an Islamic 

perspective on social justice, rooted in the Prophet Muhammad’s movement, whose 

understanding of social justice cannot be separated from the principle of tawhid. Hence, 

Christians and Muslims may establish a new community in their struggle for social justice, 

without losing their respective traditions, on a different level of fractal informed by the spirit 

of the Kingdom and the principle of tawhid. 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

199 

 

Figure 2. A two-dimensional fractal model of social justice from Christian and Islamic 

perspectives 

 

Within the SpEx context, such an elaboration is brought into a personal relationship 

through prayers guided by a spiritual leader, who, in the pedagogy of accompaniment, serves 

as a companion on learners’ journeys, fostering personal growth and reflection. In so doing, by 

listening to the reflections of SpEx recipients, the giver may gain a clearer understanding of 

how God acts in others who elaborate on social justice from different religious perspectives. 

On the other hand, by following the guidance of the giver of SpEx, receivers may clarify their 

religious understanding and relate it to the call to action through their SpEx process. Hence, 

SpEx is revealing itself as a practice of interreligious education for both the giver and the 

recipients. 

 

4. CONCLUSION 

The Ignatian SpEx, with its applicability across various fields, is open to integration into 

interreligious education, as it does not primarily aim to preserve stable religious dogmatic 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

200 

teachings but rather invites all religious people to achieve spiritual freedom, including the 

appropriation of their respective religious traditions. SpEx may enable a shift from traditional 

orthodoxy toward a more pluralistic, contextual approach that fosters inclusivity across faiths. 

To do such adaptation, some principles of interreligious education can be drawn from a 

theoretical framework grounded in communicative theology: panentheistic belief, synchronic 

and diachronic approaches, and nonverbal communicative action. From the perspective of 

SpEx, interreligious education can be understood as the formation of interiority and spiritual 

depth, characterized by the practice of creating God’s space within every participant and 

respecting God’s intervention (cf. SpEx 15). The Ignatian SpEx, while originally Roman 

Catholic, represents a model adaptable to interreligious contexts, drawing connections between 

different faiths, particularly through the shared pursuit of understanding God in all things, cura 

personalis, and personal prayer. By integrating SpEx into religious education, an alternative 

model of the five-cyclical Ignatian pedagogical paradigm can be proposed to embrace diversity 

and foster interreligious dialogue within a mono-religious education system such as that of 

Indonesia. The proposed fractal model suggests that interreligious educational encounters can 

dynamically influence participants’ religious identities, allowing meaningful interactions that 

respect and enrich each individual’s spiritual journey. 

 

 

I express my gratitude to the anonymous reviewers for their astute observations and for 

directing me to pertinent references that substantially enhanced this article.  

 

 

REFERENCES 

 

al-Jabri, M. A. (2011). The formation of Arab reason: Text, tradition and the construction of 

modernity in the Arab world (T. C. f. A. U. Studies, Trans.  Vol. 5). I.B. Tauris & Co. Ltd. 

Banawiratma, J. B. (2025). Spiritualitas trinitaris kosmis: Bahasa pra-dogma dan kontekstual. 

Kanisius. 

Beste, J. E. (2019). Integrating Christian ethics with Ignatian spirituality. Studies in Christian 

Ethics, 33(1), 61-67. https://doi.org/10.1177/0953946819885058   

Brenkert, B. J. (2023). Ignatian pedagogy for public schools: Character formation for urban 

youth in New York City. Bloomsbury Academic. 

Burke, K. F., & Burke-Sullivan, E. (Eds.). (2009). The Ignatian tradition. Liturgical Press. 

https://doi.org/10.1177/0953946819885058


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

201 

Callahan, R. F. (2013). The alignment of Ignatian pedagogy principles with Jesuit business 

school education and business practices. Jesuit Business Education, 4(1), 25-36. 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2450862  

Caruana, V. (2014). Using the Ignatian pedagogical paradigm to frame the reflective practice 

of special education teacher candidates. Jesuit Higher Education, 3(1), 19-28. 

https://digitalcommons.lmu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1065&context=jhe  

Classen, L. (1977). The "exercise with the three powers of the soul" in the exercises as a whole. 

In F. Wulf (Ed.), Ignatius of Loyola: His personality and spiritual heritage, 1556-1956 

(pp. 237-271). The Institute of Jesuit Sources. 

Cline, R. J. (2017). Fighting enemies and finding friends. Renaissance Studies, 31(1), 66-86. 

https://doi.org/10.1111/rest.12190  

Cobb, J. B. (1999). Transforming Christianity and the world: A way beyond absolutism and 

relativism (P. F. Knitter Ed.). Orbis Books. 

Colombo, E. (2014a). Defeating the infidels, helping their souls: Ignatius Loyola and Islam. In 

R. A. Maryks (Ed.), A companion to Ignatius of Loyola: Life, writings, spirituality, 

influence (pp. 179-197). Brill. 

Colombo, E. (2014b). "Infidels" at home: Jesuits and Muslim slaves in seventeenth-century 

Naples and Spain. Journal of Jesuit Studies, 1(2), 20. https://doi.org/10.1163/22141332-

00102003 

Colombo, E., & Shore, P. (2023). Jesuits and Islam in Europe. Brill. 

Crisp, B. R. (2006). Ignatian spirituality and the rebuilding of self-esteem. The Way, 45(1), 66-

78. https://www.theway.org.uk/back/451Crisp.pdf  

de Fenoyl, M. (2018). Propos de soufis. Mystique musulmane et exercices spirituels de saint 

Ignace. Archivo Teológico Granadino, 81(1), 9-70.  

Divarkar, P. R. (1990). The path of interior knowledge: Reflections on the spiritual exercises 

of St. Ignatius of Loyola. Gujarat Sahitya Prakash. 

Endean, P. (2001). "Applying such exercises": Early Jesuits practice. Review of Ignatian 

Spirituality, XXXII(3), 41-65. 

http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200109805en.pdf   

Esack, F. (2007). The Qur’an: A user’s guide. Oxford: Oneworld Publications. 

Faber, R. (2003). Der transreligiöse diskurs. Polylog. Zeitschrift für interkulturelles 

Philosohpieren, 9, 30. https://polylog.net/fileadmin/docs/polylog/09_forum_faber.pdf  

Ganns, G. E. (Ed.) (1991). Ignatius of Loyola: The spiritual exercises and selected works. 

Paulist Press. 

Glagiardi, A. (2023). Requirement for the one giving and for the one receiving the exercises. 

Way, 42(2), 12.  

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2450862
https://digitalcommons.lmu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1065&context=jhe
https://doi.org/10.1111/rest.12190
https://doi.org/10.1163/22141332-00102003
https://doi.org/10.1163/22141332-00102003
https://www.theway.org.uk/back/451Crisp.pdf
http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200109805en.pdf
https://polylog.net/fileadmin/docs/polylog/09_forum_faber.pdf


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

202 

Gray, H. (2000). The experience of Ignatius of Loyola: Background to Jesuit education. In V. 

J. Duminuco (Ed.), The Jesuit ratio studiorum: 400th Anniversary perspectives (pp. 1-

21). Fordham University Press. 

Gumz, E. J., C., W. J., & Grossman, S. F. (2003). Ignatian spirituality: The Spiritual exercises 

and social work. Social Thought, 22(1), 143-158. 

https://doi.org/10.1080/15426432.2003.9960331  

Hanvey, J. (1985). The Incarnation, the cross and spirituality. Way, 35(3), 206-214. 

https://www.theway.org.uk/back/25Hanvey.pdf  

Hilberath, B. J. (2016). Communicative theology: A new way of engagement. In G. Mannion 

(Ed.), Where we dwell in common: The Quest for dialogue in the twenty-first century (pp. 

187-209). Palgrave MacMillan. 

Jasminto, & Rofi'ah, S. (2024). Critical pedagogy in religious education: Shaping perspectives 

on peace, justice, and human rights. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan dan 

Keislaman, 13(1), 29-47. https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515 

Jordan, R., & Ward, T. M. (2023). Fractal Imagination and Christian Formation. International 

Journal of Christianity and Education, 28(3), 287-305.  

Kolvenbach, P.-H. (2007). "Cura personalis". Review of Ignatian Spirituality, XXXVIII(1), 9-

17. http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200711402en.pdf  

Królikowska, A. (2024). Spiritual education: Ignatian inspirations. Multidisciplinary Journal 

of School Education, 13(25), 11-28. https://doi.org/10.35765/mjse.2024.1325.01 

Lecourt, V., & Pauchant, T. C. (2011). Ignatian spirituality and management: A study of 

"Ignatian executives". Journal of International Business Ethics, 4(1), 12.  

Leighter, J. L., & Smythe, K. R. (2019). Ignatian pedagogy for sustainability: An overview. 

Jesuit Higher Education, 8(1). https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol8/iss1/3/  

Lestari, P. A. (2024). Educating for tolerance: Multicultural approaches in Islamic religious 

education. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 2(2), 96-108. 

https://doi.org/10.61194/ijis.v2i2.602 

Marek, Z., & Walulik, A. (2022). Ignatian spirituality as inspiration for a pedagogical theory 

of accompaniment. Journal of Religion and Health, 61, 4481-4498. 

https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z 

Martina, K., Sejdini, Z., Bauer, N., & Kolb, J. (2022). Conflict in interreligious education: 

Exploring theory and practice. de Gruyter. 

Maryks, R. A. (Ed.) (2014). A companion to Ignatius of Loyola: Life, writings, spirituality, 

influence. Brill. 

Mountin, S., & Nowacek, R. (2012). Reflection in action: A signature Ignatian pedagogy for 

the 21st century,. In N. L. Chick, A. Haynie, & R. A. R. Gurung (Eds.), Exploring more 

signature pedagogies: Approaches to teaching disciplinary habits of mind. Stylus 

Publishing. 

https://doi.org/10.1080/15426432.2003.9960331
https://www.theway.org.uk/back/25Hanvey.pdf
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515
http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200711402en.pdf
https://doi.org/10.35765/mjse.2024.1325.01
https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol8/iss1/3/
https://doi.org/10.61194/ijis.v2i2.602
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

203 

Nelson, J., Meyer, K., & Orchard, J. (2025). The case for shared religious education. Religions, 

16(3), Article 335. https://doi.org/10.3390/rel16030335 

O'Malley, J. W. (1993). The First Jesuits. Harvard University Press. 

O'Malley, J. W. (2000). How  the  first  Jesuits  became  involved  in education In V. J. 

Duminuco (Ed.), The Jesuit ratio studiorum: 400th Anniversary perspectives (pp. 56-74). 

Fordham University Press. 

Palmer, P. J. (1998). The courage to teach: Exploring the inner landscape of a teacher’s life. 

Jossey-Bass. 

Prevot, A. (2017). Ignatian spirituality, political effectiveness, and spiritual discernment: Dean 

Brackley's account of liberation theology. Political Theology, 18(4), 309-324. 

https://doi.org/10.1080/1462317X.2017.1311061  

Prosperi, A. (2015). The two standards: The origins and development of a celebrated Ignatian 

meditation. Journal of Jesuit Studies, 2, 361-386. https://doi.org/10.1163/22141332-

00203001 

Rahman, F. (1999). Major themes of the Qur’ān. Islamic Book Trust. 

Rothausen, T. J. (2017). Integrating leadership development with Ignatian spirituality: A model 

for designing a spiritual leader development practice. Journal of Business Ethics, 145(4), 

811-829. https://psycnet.apa.org/doi/10.1007/s10551-016-3241-4   

Satō, H., & Itō, Y. (2021). Ignatian pedagogy and its religious inspirations. Horyzonty 

Wychowania, 20(56), 97-103. doi:https://doi.org/10.35765/hw.2194 

Scharer, M. (2017). Communicative theology. In M. Schneider-Landolf, J. Spielmann, & W. 

Zitterbarth (Eds.), Handbook of theme-centered interaction (TCI) (pp. 203-207). 

Vandenhoeck & Ruprecht. 

Scharer, M., & Hilberath, B. J. (2008). The practice of communicative theology: Introduction 

to a new theological culture. The Crossroad Publishing Company. 

Scharer, M., & Hilberath, B. J. (2012). Kommunikative theologie: Grundlagen - erfahrungen - 

klärungen. Matthias-Grünewald. 

https://doi.org/10.3390/rel16030335
https://doi.org/10.1080/1462317X.2017.1311061
https://doi.org/10.1163/22141332-00203001
https://doi.org/10.1163/22141332-00203001
https://psycnet.apa.org/doi/10.1007/s10551-016-3241-4
https://doi.org/10.35765/hw.2194


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204 

 
  
 

204 

Schmidt-Leukel, P. (2024). Reciprocal illumination and the discovery of fractal patterns in 

religious diversity. International Journal of Hindu Studies, 28, 49-61. 

https://doi.org/10.1007/s11407-024-09365-6 

Siswantara, Y., Suryadi, A., Hidayat, M., & Ganeswara, G. M. (2023). Inclusive values: 

Foundations of religious education for multicultural harmonious life. Kurios, 9(1), 63-

80. https://doi.org/10.30995/kur.v9i1.548 

Skrefsrud, T. (2023). Rethinking the intercultural potential of religious education in public 

schools: Contributions from intercultural theology. Religions, 14(2), Article 224. 

https://doi.org/10.3390/rel14020224 

Sterkens, C. (2001). Interreligious learning: The problem of interreligious dialogue in primary 

education. Brill. 

Traub, G. W. (2009). Do you speak Ignatian?: A glossary of Ignatian and Jesuit terms. Xavier 

University. 

Triposa, R., & Roy Kolibu, D. (2024). Reconceptualization of education in plural society: 

Embracing cultural diversity in Christian teaching in Indonesia. Journal of Education 

and Learning Technology, 5(7), Article 4. https://doi.org/10.38159/jelt.2024574 

Tyler, P. M. (2022). Raising the soul in love: St Ignatius of Loyola and the tradition of mystical 

theology. Religions, 13(11), Article 1015. https://doi.org/10.3390/rel13111015 

Villagrán, G. (2018). An Ignatian spirituality approach to dialogue with Islam. Gregorianum, 

99(2018), 579-595.  

Wilson, J. L. (2013). Teaching with Ignatius: Justice in pedagogical practice. Jesuit Higher 

Education, 2(1), Article 11. https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol2/iss1/11/  

https://doi.org/10.1007/s11407-024-09365-6
https://doi.org/10.30995/kur.v9i1.548
https://doi.org/10.3390/rel14020224
https://doi.org/10.38159/jelt.2024574
https://doi.org/10.3390/rel13111015
https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol2/iss1/11/


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221    

205 

 
This work is licensed under CC BY-SA. 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

PELAKSANAAN DIALOG KESEHARIAN UNTUK MENEMUKAN MATERI 

PEMBELAJARAN YANG RELEVAN DAN BERMAKNA DENGAN BANTUAN AI 

STUDI KASUS PADA FASE C, SD KANISIUS KENALAN, BOROBUDUR, 

MAGELANG, JAWA TENGAH 

   

 

IMPLEMENTING DAILY DIALOGUE TO FIND  

RELEVANT AND MEANINGFUL LEARNING MATERIALS WITH THE HELP OF AI 

CASE STUDY IN PHASE C, KANISIUS KENALAN ELEMENTARY SCHOOL, 

BOROBUDUR, MAGELANG, CENTRAL JAVA 

 

 
Danang Bramasti 

Yayasan Kanisius cabang Magelang 

bramasti@jesuits.net  

 

Dikirimkan: 9 November 2025; Diterima: 15 Januari 2026 

DOI: https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13917  

 

 

ABSTRACT 

The purpose of this paper is to describe the application of dialogic learning as a method for 

discovering learning materials based on students’ lived experiences. Through dialogue, 

students are positioned as the subjects of learning, while teachers act as dialogue partners, 

facilitators, and designers of the learning process. The results of these dialogues are used by 

teachers to design learning based on the Reflective Pedagogy Paradigm (PPR), with the 

assistance of artificial intelligence (AI). This research method uses a descriptive qualitative 

approach, with two teachers and seventeen Phase C students at Kanisius Kenalan Elementary 

School, Borobudur, Magelang as the primary participants. Data collection was conducted 

through observation, interviews, and photo and video documentation. Data analysis focused 

on the stages of dialogue, the pedagogical shift by placing students at the center of learning, 

and the relevance of the resulting learning materials. The results demonstrate that dialogue 

plays a crucial role in discovering meaningful, contextual, and reflective learning. 
 

Keywords: artificial intelligence, contextual, dialogue, meaning, reflective pedagogy 

paradigm, relevance 

 

ABSTRAK 

Tujuan tulisan ini adalah untuk memaparkan penerapan pembelajaran dialogis sebagai metode 

untuk menemukan materi pembelajaran yang berdasarkan pada pengalaman hidup peserta 

didik. Dengan dialog, peserta didik ditempatkan sebagai subjek pembelajaran, sementara guru 

berperan sebagai mitra dialog, fasilitator, dan perancang proses belajar. Hasil dialog ini 

digunakan oleh para guru untuk merancang pembelajaran berbasis Paradigma Pedagogi 

Reflektif (PPR), dengan bantuan kecerdasan buatan (AI). Metode penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan partisipan utama dua guru dan tujuh belas peserta didik 

fase C di SD Kanisius Kenalan, Borobudur, Magelang. Pengumpulan data dilakukan dengan 

observasi, wawancara, serta dokumentasi foto dan video. Analisis data difokuskan pada 

tahapan dialog, pergeseran pedagogis dengan menempatkan peserta didik sebagai pusat 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:bramasti@jesuits.net
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13917


ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

206 

pembelajaran, relevansi materi pembelajaran yang dihasilkan. Hasil penelitian memperlihatkan 

bahwa dialog berperan penting dalam menemukan pembelajaran yang bermakna, kontekstual, 

dan reflektif.  

 

Kata kunci: dialog, kontekstual, kecerdasan buatan, makna, paradigma pedagogi reflektif, 

relevansi 

 

 

1. PENDAHULUAN  

Pembelajaran di sekolah dasar, baik di Indonesia maupun di banyak negara, masih 

didominasi oleh penggunaan buku teks yang dirancang secara seragam untuk berbagai konteks 

geografis dan sosial. Kondisi tersebut diperkuat dengan pembelajaran yang menekankan 

hafalan. Kelas juga diisi dengan sebanyak mungkin murid dengan satu guru dengan satu 

standar nasional. Materi yang diberikan tidak menyentuh persoalan nyata yang ada di sekitar 

para peserta didik (OECD, 2019). Hal ini menghambat berkembangnya ruang dialog, refleksi, 

dan kreativitas. 

Pembelajaran yang tidak kontekstual dan hanya menekankan pada hafalan akan 

menyebabkan para peserta didik terasing dari lingkungannya. Mereka tidak mengenal 

permasalahan dan potensi yang ada di sekitarnya. Keterasingan ini akan menjadi ironi dalam 

hidup berbangsa (Freire, 2005).  

Kelak mereka tidak  mengenal persoalan yang ada di Indonesia. Dengan demikian, 

mereka juga tidak dapat memecahkan persoalan-persoalan yang ada di negara ini. Mereka tidak 

terbiasa untuk mempelajari masalah untuk dipecahkan dan potensi untuk dikembangkan di 

daerahnya sendiri. 

Untuk memecahkan masalah ini, perlu adanya metode pembelajaran yang mengarahkan 

mereka untuk mempelajari lingkungannya sendiri, yaitu pembelajaran dialogis. Mereka perlu 

belajar berdialog dengan para guru, sesama peserta didik, dan lingkungannya, untuk mencari 

tahu tentang permasalahan dan potensi yang ada di lingkungan mereka. Dialog memungkinkan 

proses belajar dimulai dari pengalaman konkret peserta didik dan menjadikan mereka sebagai 

subjek pembelajaran. Proses belajar tersebut kemudian dimaknai secara bersama untuk 

menemukan persoalan yang dapat dipecahkan dan potensi yang dapat dikembangkan. Dengan 

demikian, pembelajaran menjadi bermakna dan relevan (Langworthy, 2013). 

Penggunaan dialog dalam pembelajaran adalah sangat penting. Mengapa? Plato 

menyebut dialektika sebagai pendidikan tertinggi. Dialektika dapat berupa: pertama, seni 

ketrampilan, dan kedua, sebagai pengetahuan (episteme). Pertama, sebagai seni ketrampilan 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

207 

dapat berupa: ketrampilan berdialog dan ketrampilan berdiskusi melalui tanya jawab. 

Berdialog bukanlah sekedar omong kosong atau debat kusir eristik (berdebat hanya untuk 

kemenangan dan bukan kebenaran). Tujuan dari dialektika adalah mencari idea kebaikan 

(Wibowo, 2017). 

Kedua, dialektika sebagai pengetahuan. Masing-masing peserta dialog sebenarnya sudah 

memiliki dan mengandung pengetahuan. Proses dialog adalah proses melahirkan ‘bayi 

pengetahuan’ yang sudah ada dalam diri masing-masing peserta dialog (Wibowo, 2017). 

Dengan demikian, proses dialog sangat penting dalam pembelajaran sepanjang itu untuk 

mencari kebaikan dan menghasilkan pengetahuan.  

Namun demikian, saat observasi awal (pra-penelitian) di kelas, penulis menemukan 

bahwa para guru dan peserta didik awalnya kesulitan dalam berdialog dan menentukan 

pembelajaran yang sesuai dengan situasi mereka. Namun demikian, pada akhirnya mereka 

dapat menyajikan materi pembelajaran yang diinginkan. 

Hasil dialog dalam pembelajaran dapat diperdalam melalui pemanfaatan AI. Dalam 

konteks penelitian ini, AI diposisikan bukan sebagai pengganti guru melainkan sebagai alat 

yang dapat  membantu guru mengolah hasil dialog menjadi rancangan pembelajaran yang 

sistematis dan kontekstual (UNESCO, 2021). Rancangan tersebut dikembangkan dengan 

menggunakan kerangka pedagogi reflektif yaitu Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR) yang 

memiliki siklus yang saling terkait antara konteks, pengalaman, refleksi, aksi, dan evaluasi 

(ASJI, 2017). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana proses dialog keseharian antara peserta didik dan guru dapat menghasilkan materi 

pembelajaran yang relevan dan bermakna, serta bagaimana guru memanfaatkan AI untuk 

merancang pembelajaran berbasis PPR. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

praktis dan konseptual bagi pengembangan pembelajaran dialogis yang kontekstual di sekolah 

dasar. 

Dalam perspektif spiritualitas Ignasian, pengalaman hidup sehari-hari dipahami sebagai 

ruang perjumpaan dengan Allah sendiri (Finding God in all things). Terkait dengan 

pendidikan, pengalaman belajar tidak hanya dikaitkan dengan transfer pengetahuan, tetapi 

sebagai proses reflektif untuk menemukan Tuhan melalui pembelajaran yang bermakna, 

mengandung nilai-nilai luhur, dan bertanggung jawab atas pengalaman hidupnya yang 

sekaligus terkait dengan kehidupan sesama (ASJI, 2017). 

 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

208 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus 

kontekstual untuk memahami lebih mendalam proses pembelajaran dialogis dalam konteks 

keseharian peserta didik dan guru. Penelitian ini memaparkan dan menemukan pemahaman 

yang mendalam tentang pengalaman keseharian, apa adanya (Magilvy & Thomas, 2009).  

Studi kasus digunakan untuk mengkaji apa yang terjadi (fenomena) dalam proses 

pembelajaran dialogis secara mendalam pada konteks alami di sekolah. Dalam memaparkan 

proses tersebut, langkah-langkah yang perlu dilakukan adalah mengumpulkan data lapangan 

secara langsung, wawancara, diskusi kelompok, catatan partisipan, dan foto atau video tentang 

kegiatan tersebut (Yin, 2016). 

Paradigma Pedagogi Ignasian (PPR) digunakan sebagai kerangka reflektif untuk 

menafsirkan hasil dialog (ASJI, 2017). Hal ini selaras dengan spiritualitas Ignasian yang 

menekankan refleksi atas pengalaman sebagai dasar untuk mengambil keputusan. Proses 

dialog, refleksi, dan perancangan pembelajaran dalam penelitian ini mengikuti dinamika 

pengalaman-refleksi-aksi yang menjadi ciri khas spiritualitas Ignasian. 

Penelitian ini dilaksanakan di SD Kanisius Kenalan yang terletak di Kecamatan 

Borobudur, Kabupaten Magelang, Jawa Tengah. Sekolah ini berada di perbukitan Menoreh 

dengan situasi dan kondisi sosial ekonomi masyarakat sebagian besar adalah petani dan 

peternak. Kondisi ini mempengaruhi pengalaman  keseharian peserta didik yang menjadi 

konteks penting dalam proses pembelajaran dialogis. 

Partisipan utama dalam penelitian ini adalah 17 peserta didik fase C (usia 11-12 tahun) 

yang terlibat langsung dalam proses dialog untuk mengungkapkan persoalan dan potensi 

lingkungan sekitar mereka. Partisipan pendukung adalah dua guru kelas fase C yang berperan 

sebagai fasilitator dialog yang menyampaikan pertanyaan-pertanyaan pemantik. Selain itu, 

beberapa guru kelas lain dilibatkan sebagai informan tambahan untuk memberikan gambaran 

tentang praktik pembelajaran dialogis di kelas mereka masing-masing. 

Data dikumpulkan melalui observasi tidak langsung, wawancara mendalam, diskusi 

kelompok, serta dokumentasi berupa catatan reflektif guru, foto, dan video kegiatan 

pembelajaran (Yin, 2016). Penelitian ini berfokus pada proses pembelajaran dialogis yang 

berlangsung pada tanggal 18-25 Agustus 2025. Penelitian ini tidak menganalisis hasil 

pembelajaran dialogis, melainkan berfokus pada proses penemuan materi pembelajaran 

melalui dialog. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

209 

Dalam proses pembelajaran tersebut, penulis tidak hadir di kelas karena berdasarkan 

pengalaman, kehadiran penulis membuat suasana di kelas menjadi kaku dan tidak otentik. 

Namun demikian, penulis beberapa kali melakukan observasi di sekolah tersebut. Oleh karena 

itu, penulis menganalisis hasil dialog melalui wawancara dengan para guru, catatan dialog 

dengan peserta didik, foto, dan video yang mereka buat.  

Analisis data dilakukan dengan menelusuri pola-pola dalam proses dialog yang tematik, 

jenis persoalan yang muncul dari pengalaman peserta didik, serta cara guru memaknai dan 

mengembangkan dialog tersebut. Proses analisis ini membutuhkan foto dan video untuk 

melihat apa yang dilakukan oleh para guru dan wawancara reflektif dengan para guru untuk 

mengetahui apa yang dipikirkan oleh mereka untuk mengembangkan dialog (Sedova, 2017). 

Pengalaman penulis dalam berinteraksi dengan sekolah ini juga digunakan sebagai data 

pendukung untuk memperkaya interpretasi. 

Penelitian ini menggunakan triangulasi data dan metode (Yin, 2016). Data diperoleh dari 

berbagai sumber, yaitu hasil dialog peserta didik, wawancara guru, observasi kegiatan 

pembelajaran, serta dokumentasi berupa foto, video, dokumen perencanaan pembelajaran. 

Selain itu, data dikumpulkan melalui berbagai metode seperti wawancara, observasi, dan 

analisis dokumen. Triangulasi ini memungkinkan penulis memperoleh pemahaman yang lebih 

utuh dan mendalam tentang proses pembelajaran dialogis dalam konteks sekolah dasar. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pembahasan diawali dengan proses dialog, kemudian menemukan materi pembelajaran, 

lalu para guru merancang pembelajaran yang relevan dan bermakna berbasis Paradigma 

Pedagogi Reflektif (PPR) dengan bantuan AI. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembelajaran dialogis memungkinkan peserta 

didik berperan aktif sebagai subjek pembelajaran dalam menemukan konteks dan materi belajar 

yang relevan dan bermakna dengan kehidupan mereka. Proses dialog yang dilakukan dengan 

pertanyaan pemantik terbuka mendorong peserta didik mengungkapkan pengalaman, 

kegelisahan, dan harapan mereka.  

Hasil dari proses dialog inilah yang kemudian menjadi dasar perancangan pembelajaran 

berbasis Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR). Hasil penelitian ini juga menunjukkan bahwa 

guru menggunakan bantuan kecerdasan buatan (AI) untuk menjembatani hasil dialog dengan 

capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh pemerintah. Hasil utama yang ditampilkan oleh 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

210 

para guru adalah silabus pembelajaran yang menggabungkan dialog, PPR, AI, dan capaian 

pembelajaran nasional. 

Uraian berikut menyajikan secara rinci proses dialog, perencanaan, pelaksanaan, serta 

hasil dialog guru dan peserta didik, yang kemudian dibahas dalam kaitannya dengan teori 

pembelajaran dialogis dan PPR. 

 

3.1.  Hasil Penelitian 

Bagian ini menyajikan hasil penelitian berupa deskripsi proses pembelajaran dialogis 

yang dilakukan di SD Kanisius Kenalan. Hasil penelitian ini mencakup: (1) proses dialog 

antara guru dan peserta didik untuk menemukan materi pembelajaran dengan bantuan AI, (2) 

persoalan yang muncul dalam proses dialog tersebut, dan (3) peran guru dalam mengelola 

dialog agar tetap relevan dengan capaian pembelajaran pemerintah. Paparan hasil disajikan 

secara sistematis mengikuti urutan proses yang terjadi di lapangan.  

 

3.1.1. Proses Dialog 

Pada bagian ini, penulis memaparkan proses dialog yang dilakukan oleh guru dan peserta 

didik dalam menemukan materi pembelajaran yang berangkat dari pengalaman keseharian 

peserta didik. Proses dialog ini dirancang dan dilaksanakan secara bertahap dengan 

menempatkan peserta didik sebagai subjek utama pembelajaran. 

Langkah awal yang dilakukan oleh para guru adalah berdiskusi dengan para guru dari 

fase lain untuk menyepakati bentuk dan mekanisme dialog. Dari diskusi tersebut, para guru 

memutuskan untuk menyatukan peserta didik berdasarkan fase dan menetapkan beberapa 

ketentuan dialog, yaitu: setiap peserta didik wajib berbicara, setiap peserta didik memiliki 

kesempatan yang sama untuk menyampaikan pendapat, dan peserta didik didorong untuk 

menyampaikan gagasannya sendiri, bukan meniru jawaban teman. 

Selanjutnya, para guru merancang pertanyaan pemantik terbuka yang tidak memiliki 

jawaban benar atau salah tetapi untuk didiskusikan lebih lanjut. Pertanyaan-pertanyaan ini 

bertujuan untuk memancing peserta didik mengungkapkan pengalaman, pendapat, dan 

persoalan yang mereka hadapi dalam kehidupan sehari-hari. Tema besar pembelajaran yang 

disepakati oleh para guru adalah: pembelajaran yang demokratis dan berkelanjutan. Tema ini 

tidak disampaikan di awal melainkan diperkenalkan secara bertahap di tengah proses dialog. 

Dalam pelaksanaan dialog, peserta didik secara aktif mengemukakan berbagai persoalan 

yang mereka alami dan amati di lingkungan sekitar, seperti lahan kosong dan kelangkaan air. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

211 

Para guru berperan menjaga alur dialog dengan mengajukan pertanyaan lanjutan, memberi 

ruang bagi perbedaan pendapat, serta membantu peserta didik memperdalam persoalan yang 

muncul. Proses ini tidak selalu berjalan lancar. Pada beberapa tahap, pertanyaan yang diajukan 

guru belum mampu mengarahkan dialog pada persoalan yang lebih kontekstual. Para guru 

kemudian membuat penyesuaian dan pengulangan pertanyaan yang semakin mendarat.   

Melalui proses dialog yang berlangsung secara berulang dan terbuka, peserta didik mulai 

mengaitkan pengalaman pribadi mereka dengan persoalan yang lebih luas dalam kehidupan 

bersama. Persoalan-persoalan tersebut kemudian menjadi dasar dalam merumuskan materi 

pembelajaran yang relevan dengan konteks peserta didik dan lingkungan sekolah. 

 

3.1.2. Persoalan yang Muncul dalam Proses Dialog 

Berdasarkan proses dialog yang dilakukan antara guru dan peserta didik, muncul 

sejumlah persoalan pembelajaran yang berangkat dari pengalaman keseharian peserta didik dan 

lingkungan sekitar sekolah. Persoalan-persoalan ini teridentifikasi melalui ungkapan, cerita, 

dan tanggapan peserta didik selama dialog berlangsung. Penulis meringkas persoalan menjadi 

3: relasi antar individu, pengelolaan lingkungan sekolah, dan kehidupan bersama. Ketiga hal 

ini yang paling sering muncul dalam proses dialog. 

Persoalan pertama, relasi antar individu di lingkungan sekolah. Peserta didik 

mengungkapkan pengalaman mengenai perbedaan pendapat, cara menyampaikan pendapat di 

kelas, serta situasi ketika mereka merasa didengarkan atau diabaikan oleh teman maupun 

gurunya, seperti guru harus adil dan ada forum untuk menjaga perilaku warga sekolah. 

Persoalan ini muncul dalam dialog, bahkan lebih dari sekali. Hal ini menunjukkan adanya 

kebutuhan peserta didik untuk memahami cara berelasi secara adil dan saling menghargai. 

Persoalan kedua berkaitan dengan pengelolaan lingkungan sekolah dan sekitarnya. 

Peserta didik menyampaikan pengamatan mereka tentang kondisi kebersihan, pemanfaatan 

lahan kosong di sekolah, serta keterbatasan sumber daya alam, khususnya air. Pengalaman ini 

berangkat dari kehidupan sehari-hari peserta didik yang tinggal di wilayah perbukitan dan 

sering mengalami kesulitan air, sehingga persoalan lingkungan menjadi topik yang dekat 

dengan kehidupan mereka. 

Persoalan ketiga berkaitan dengan pengambilan keputusan dan kehidupan bersama. 

Dalam dialog, peserta didik membicarakan pengalaman mereka dalam menentukan aturan 

bersama, membagi tugas, serta menyelesaikan perbedaan pendapat dalam kegiatan sekolah. 

Persoalan ini muncul seiring dengan pengalaman peserta didik dalam kegiatan organisasi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

212 

sekolah yang melibatkan proses musyawarah dan kesepakatan bersama. Dalam mengatur 

kehidupan bersama ini mereka telah mempunyai organisasi sekolah yang disebut Republik 

Anak Kenalan. 

Persoalan-persoalan yang muncul dalam proses ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

berkaitan dan mencerminkan situasi kehidupan peserta didik secara menyeluruh. Seluruh 

persoalan tersebut kemudian dipertimbangkan oleh para guru sebagai dasar untuk merumuskan 

materi pembelajaran yang sesuai dengan konteks peserta didik dan tujuan pembelajaran. 

 

3.1.3. Peran Guru Dalam Menjaga Proses Dialog 

Dalam proses pembelajaran dialogis, guru memegang peran penting dalam menjaga agar 

dialog dapat berlangsung secara terbuka, terarah, dan melibatkan seluruh peserta didik. Dalam 

proses ini, guru tidak melakukan transfer materi tetapi melakukan pengaturan situasi belajar 

dan pengelolaan alur dialog. 

Peran pertama guru adalah menciptakan ruang dialog yang aman dan inklusif. Guru 

menetapkan aturan dialog sejak awal, seperti kewajiban setiap peserta didik untuk berbicara, 

kesempatan berbicara yang setara, serta larangan meniru jawaban teman. Aturan ini membantu 

peserta didik merasa memiliki ruang untuk menyampaikan pengalaman dan pendapat tanpa 

takut disalahkan. 

Peran kedua guru adalah merancang dan mengajukan pertanyaan pemantik terbuka.               

Pertanyaan pemantik tersebut tidak menuntut jawaban benar atau salah, melainkan mendorong 

peserta didik untuk menceritakan pengalaman, mengungkapkan pengamatan, dan 

menyampaikan pendapat. Ketika dialog mulai menyimpang atau berhenti pada jawaban yang 

dangkal, guru mengajukan pertanyaan lanjutan untuk membantu peserta didik memperdalam 

persoalan yang dibahas.  

Dalam penelitian ini guru menyampaikan beberapa pertanyaan pemantik yang diakhiri 

dengan pertanyaan: Apa yang akan kita lakukan, terkait dengan hasil dialog yang telah kita 

laksanakan? Pertanyaan ini mengakhiri proses dialog dan kemudian masuk dalam proses 

merancang materi pembelajaran dengan bantuan AI. 

 

3.1.4. Peran AI dalam Mendukung Perancangan Pembelajaran 

Dalam penelitian ini, Artificial Intelligence (AI) digunakan oleh guru sebagai alat bantu 

dalam merancang pembelajaran setelah proses dialog dengan peserta didik berlangsung. Dalam 

proses dialog di kelas, para guru dan peserta didik tidak menggunakan AI. Penggunaan AI 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

213 

dilakukan setelah proses dialog yaitu pada tahap perancangan pembelajaran berdasarkan 

persoalan-persoalan yang telah teridentifikasi melalui dialog.  

Dengan demikian, peran utama AI dalam proses pembelajaran ini adalah membantu guru 

mengolah hasil dialog menjadi rancangan pembelajaran yang sistematis. Setelah proses dialog 

selesai, para guru merangkum persoalan-persoalan yang muncul dan memasukkannya ke 

dalam sistem AI. Persoalan-persoalan yang muncul dari proses dialog merupakan ‘bahan 

mentah’ bagi para guru untuk menyusun tujuan pembelajaran, alur kegiatan belajar, serta 

bentuk penilaian yang sesuai dengan konteks peserta didik dengan bantuan AI. 

Peran AI berikutnya adalah membantu para guru untuk mengaitkan persoalan-persoalan 

hasil dialog dengan capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh pemerintah. Dengan bantuan 

AI, para guru dapat memetakan persoalan-persoalan kontekstual yang diangkat oleh peserta 

didik ke dalam capaian pembelajaran dari pemerintah tanpa harus menghilangkan kekhasan 

konteks lokal yang muncul dalam dialog. 

Selain itu, AI membantu para guru dalam menyusun rancangan pembelajaran berbasis 

Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR). Para guru menggunakan AI untuk merancang urutan 

kegiatan pembelajaran yang mencakup pengalaman, refleksi, dan aksi berdasarkan persoalan 

yang telah disepakati. Dalam proses ini, para guru tetap melakukan penyesuaian dan seleksi 

terhadap hasil yang diberikan oleh AI agar sesuai dengan situasi kelas dan karakter peserta 

didik.  

Penggunaan AI dalam perancangan pembelajaran juga membantu para guru dalam 

menghemat waktu dan memperluas kemungkinan desain pembelajaran. Dengan demikian, para 

guru dapat lebih fokus mendampingi peserta didik dan mengelola proses dialog di kelas. Dalam 

penelitian ini, penulis menemukan bahwa AI berfungsi sebagai alat bantu teknis yang 

mendukung kerja reflektif guru, bukan sebagai pengambil keputusan dalam proses dialog. 

 

3.2. Pembahasan 

Bagian pembahasan ini bertujuan untuk menafsirkan hasil penelitian dengan 

menempatkannya dalam kerangka teoritis pembelajaran dialogis, pembelajaran kontekstual, 

dan PPR. Data empiris yang disajikan pada bagian hasil tidak dipahami sebagai temuan yang 

berdiri sendiri, melainkan saling terkait dalam membangun pembelajaran dialogis yang relevan 

dan bermakna. 

Pembahasan dilakukan dengan cara mengaitkan proses dialog, persoalan-persoalan 

pembelajaran yang muncul, peran guru, serta penggunaan teknologi AI dengan gagasan 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

214 

pedagogi yang menekankan relasi (dialog), refleksi, dan berdasarkan pada pengalaman peserta 

didik. Dengan demikian, bagian ini tidak hanya menjelaskan ‘apa yang terjadi’ (fenomena) di 

SD Kanisius Kenalan, tetapi juga menjabarkan ‘mengapa dan bagaimana’ praktik tersebut 

relevan bagi pengembangan pembelajaran yang dialogis, bermakna, dan transformatif. 

Secara sistematis, pembahasan dibagi ke dalam empat bagian. Pertama, pembahasan 

mengenai proses dialog sebagai ruang pembentukan pengetahuan yang berangkat dari 

pengalaman peserta didik. Kedua, analisis persoalan-persoalan pembelajaran yang muncul 

sebagai konteks nyata bagi perancangan materi belajar. Ketiga, refleksi atas peran guru dalam 

menjaga kualitas dialog agar tetap etis, inklusif, dan pedagogis. Keempat, pembahasan tentang 

peran AI sebagai alat bantu reflektif dalam merancang pembelajaran yang selaras dengan PPR. 

Melalui pembahasan ini, penulis hendak menunjukkan bahwa pembelajaran yang 

dialogis dan kontekstual tidak bertentangan dengan tuntutan kurikulum atau perkembangan 

teknologi, dan penurunan kualitas belajar. Pembelajaran dialogis dapat berjalan selaras ketika 

dikawal oleh refleksi pedagogis dan orientasi nilai. 

 

3.2.1. Dialog sebagai Jalan Menemukan Materi Pembelajaran Kontekstual 

Proses dialog dalam pembelajaran memiliki beberapa tujuan, antara lain adalah interaksi 

dalam budaya dan sejarah, argumentasi dan kritik, sebagai jalan menuju akulturasi 

pembelajaran, merawat relasi, dan memberdayakan kehidupan sosial dan manusia (Alexander, 

2017). Dengan demikian proses pembelajaran adalah proses yang terus menerus menghasilkan 

pengetahuan untuk memberdayakan kehidupan sosial dan manusia.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dialog antara guru dan peserta didik tidak hanya 

berfungsi sebagai strategi pembelajaran, melainkan sebagai ‘jalan epistemologis’, yaitu jalan 

untuk memperoleh dan membangun pengetahuan bersama melalui dialog antara guru dan 

peserta didik (Freire, 2005). Proses awal dalam dialog sering kali tidak beraturan namun hal 

ini bukan berarti proses dialog gagal. Kekacauan awal dalam proses dialog justru memberi 

ruang pada peserta didik untuk lebih memahami persoalan (McNair, 2019). 

Proses dialog dilaksanakan di awal pembelajaran dan bukan sebagai pelengkap setelah 

materi pembelajaran ditentukan oleh guru. Dengan demikian, materi pembelajaran bukanlah 

paket lengkap yang sudah jadi, tetapi dibangun bersama oleh guru dan peserta didik melalui 

pengalaman hidup peserta didik, realitas sosial yang mereka hadapi, dan pendampingan 

reflektif dari guru. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

215 

Proses dialog yang dilakukan memperlihatkan bahwa peserta didik mampu 

mengungkapkan pengalaman, harapan, kegelisahan, serta keprihatinan mereka terhadap 

kondisi sekolah, masyarakat sekitar, bahkan lingkungan yang lebih luas. Persoalan-persoalan 

yang muncul, seperti relasi guru dan peserta didik, suasana belajar yang tegang, isu kebersihan 

lingkungan, ketidakadilan sosial, hingga kerusakan alam, menjadi pintu masuk untuk 

merumuskan materi pembelajaran. Dalam konteks ini, dialog berfungsi sebagai sarana untuk 

menghubungkan pengetahuan dengan kehidupan, sehingga pembelajaran menjadi relevan, 

yaitu berakar pada realitas konkret peserta didik.  

Temuan ini selaras dengan pandangan Paulo Freire yang menempatkan dialog sebagai 

praksis pembebasan, yaitu menempatkan peserta didik sebagai subjek yang mampu membaca 

dan menafsirkan dunianya sendiri. Dialog bukan sekedar pertukaran pendapat tetapi proses 

bersama untuk menamai realitas dan menemukan makna di dalamnya (to name the world) 

(Freire, 2005). 

Dalam penelitian ini, peserta didik tidak hanya menjawab pertanyaan guru, tetapi secara 

aktif memilah persoalan yang mereka anggap penting untuk dipelajari bersama. Dengan 

demikian, dialog menjadikan pembelajaran sebagai ruang untuk membangun kesadaran kritis 

dan keterlibatan aktif peserta didik dalam proses belajar. 

Selain itu, dialog juga berfungsi sebagai jembatan antara persoalan lokal dan isu global. 

Persoalan yang dialami peserta didik di lingkungan sekolah, seperti mengelola pekarangan 

sekolah, relasi sosial yang damai, dan praktik demokrasi, ternyata hal itu juga menjadi 

persoalan global (UNESCO, 2021). Hal ini sejalan dengan gagasan UNESCO tentang 

pendidikan sebagai upaya membangun kemampuan kolektif untuk memperbaiki dunia, yang 

dimulai dari konteks lokal. Dengan demikian, pembelajaran tidak hanya soal abstraksi tetapi 

yang paling penting adalah bertolak dari pengalaman hidup peserta didik sendiri. 

Dalam perspektif PPR, dialog ini dapat dipahami sebagai tahap awal untuk membangun 

konteks dan pengalaman yang autentik. Konteks adalah pintu gerbang memasuki PPR dan 

‘kunci’ untuk membukanya adalah dialog yang dibangun dari pengalaman autentik. Dialog 

memungkinkan guru dan peserta didik bersama-sama melakukan proses discernment: belajar 

membaca tanda-tanda jaman, mengacu pada pengalaman nyata, menimbang makna dari 

persoalan yang muncul. Proses ini diakhiri dengan memutuskan apa yang terbaik untuk 

dilaksanakan. Dalam proses ini, keputusan yang diambil berupa rancangan pembelajaran. 

Rancangan yang diputuskan bukan semata-mata demi tuntutan kurikulum, tetapi sebagai 

respons terhadap kehidupan nyata peserta didik. Dengan demikian dialog menjadi fondasi bagi 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

216 

pembelajaran berbasis PPR yaitu kontekstual, berdasarkan pengalaman nyata, reflektif, dan 

mengarah pada aksi nyata. 

 

3.2.2. Peserta Didik sebagai Subjek dalam Pembelajaran 

Pembahasan ini menegaskan adanya pergeseran proses pembelajaran dari model transfer 

materi menuju pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran 

yang aktif mencari dan membangun pengetahuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

melalui proses dialog, peserta didik tidak diposisikan sebagai penerima materi yang pasif, 

melainkan sebagai pelaku yang aktif menyampaikan pengalaman, pandangan, dan pengetahuan 

awal yang bernilai untuk dikembangkan dalam proses belajar. Dengan demikian, pengetahuan 

tidak diturunkan dari guru kepada peserta didik tetapi dibangun bersama melalui pembelajaran 

dialogis . 

Dalam proses dialog yang penulis amati, peserta didik mampu menyampaikan persoalan-

persoalan yang bersumber dari pengalaman hidup mereka sendiri, baik di lingkungan sekolah 

maupun lingkungan yang lebih luas. Kemampuan peserta didik untuk mengenali persoalan 

yang beragam, seperti ketegangan relasi sosial (demo di Pati), kebutuhan akan suasana belajar 

yang damai, dan keprihatinan terhadap isu keadilan dan berkelanjutan, menunjukkan bahwa 

mereka mampu merefleksikan situasi di sekitar mereka.  

Kemampuan ini terabaikan dalam praktik pembelajaran yang berorientasi pada transfer 

materi (Freire, 2005). Temuan ini membuktikan bahwa peserta didik, bahkan pada jenjang 

sekolah dasar, mampu berperan untuk mencari dan membangun pengetahuan secara aktif. 

Menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran dalam dialog menimbulkan 

keragaman suara mereka. Dalam proses ini suasana kelas sering tampak kacau dan 

pembelajaran seperti tidak beraturan (Arend & Sunnen, 2015). Namun demikian, keragaman 

dan kekacauan di awal dialog ini justru menjadi ruang untuk memaknai pengalaman mereka 

masing-masing secara bersama dan tidak ditentukan oleh guru semata. 

Menempatkan peserta didik sebagai subjek pengetahuan juga berdampak pada cara 

materi pembelajaran dirumuskan. Materi tidak lagi ditentukan sepenuhnya oleh guru atau 

kurikulum melainkan dihasilkan dari dialog antara capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh 

pemerintah dengan konteks nyata kehidupan peserta didik. Proses ini memungkinkan 

terjadinya integrasi antara tuntutan kurikulum dari pemerintah dengan pengalaman belajar 

yang bermakna. Dengan demikian, pembelajaran tetap berada pada standar akademik yang 

ditentukan dan sesuai dengan pengalaman keseharian peserta didik.   



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

217 

Proses pembelajaran yang melibatkan pengalaman peserta didik dan menentukan sendiri 

apa yang harus dipelajari membuat mereka memahami hubungan antara pengetahuan dan 

kehidupan. Proses ini menumbuhkan kesadaran kritis peserta didik untuk tidak hanya 

memahami materi pembelajaran tetapi juga memaknainya dalam kehidupan sehari-hari mereka 

(Robinson, 2015). 

Dalam kerangka PPR, keterlibatan aktif peserta didik sebagai subjek pembelajaran 

mencerminkan penghargaan terhadap pengalaman personal sebagai sumber pembelajaran yang 

autentik. Proses dialog memungkinkan peserta didik memahami sendiri (melalui pengalaman), 

merefleksikan makna dari pengalaman tersebut, dan mengarahkannya pada aksi yang nyata. 

Dengan demikian, pembelajaran tidak berhenti pada pemahaman kognitif tetapi mengarah pada 

pembentukan pribadi yang mampu berpikir kritis, peduli terhadap sesama, dan bertanggung 

jawab terhadap lingkungan sosialnya (ASJI, 2017).  

 

3.2.3. Peran Guru sebagai Fasilitator dan Penjaga Ruang Dialog 

Pembahasan ini menunjukkan bahwa pembelajaran dialogis yang menempatkan peserta 

didik sebagai subjek pembelajaran tidak mengurangi peran guru tetapi mengubahnya. Peran 

guru yang awalnya sebagai pusat pembelajaran dengan transfer materi berubah menjadi 

fasilitator dalam proses dialogis yang reflektif, mengangkat kesadaran peserta didik dan 

menjaga dinamika dialog.  

Dalam pembelajaran dialogis guru berperan menjaga alur dialog dan tidak menutup 

kemungkinan munculnya makna yang berbeda (Waters, 2023). Hasil penelitian juga 

menunjukkan bahwa keberhasilan proses dialog sangat ditentukan oleh kemampuan guru 

dalam menciptakan, menjaga, dan mengarahkan proses dialogis agar tetap aman, terbuka, dan 

bermakna bagi peserta didik. Dalam konteks pembelajaran di SD Kanisius Kenalan, guru 

berperan sebagai fasilitator dialog yang merancang, tema, pertanyaan pemantik terbuka dan 

relevan dengan pengalaman hidup peserta didik (Vella, 2002).  

Pertanyaan-pertanyaan ini tidak bertujuan untuk menguji benar-salah, tetapi untuk 

membuka ruang refleksi, mendorong partisipasi, dan membantu peserta didik menamai 

persoalan yang mereka alami. Dengan demikian, guru tidak memaksakan agenda materi 

pembelajaran sejak awal, melainkan membiarkan proses dialog berkembang dari pernyataan 

peserta didik untuk kemudian secara perlahan dikaitkan dengan tujuan pembelajaran. 

Selain sebagai fasilitator, guru juga berperan sebagai penjaga dinamika dialog. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa dialog tidak selalu berjalan mulus. Peserta didik sering 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

218 

memberikan jawaban yang sangat beragam, tidak beraturan, dan terpengaruh dengan isu-isu 

dari media sosial yang sebenarnya tidak sepenuhnya mereka mengerti. Dalam situasi seperti 

itu, guru membantu peserta didik memperkaya pendapat mereka dan kemudian memfokuskan 

pembicaraan tanpa mematikan pendapat mereka (Arend & Sunnen, 2015). Guru menjaga agar 

dialog tetapi berpijak pada pengalaman nyata peserta didik dan tidak terjebak pada wacana 

abstrak yang sulit dimaknai. 

Peran guru sebagai penjaga ruang dialog juga tampak dalam upaya menciptakan suasana 

psikologis yang aman. Sebelum proses dialog dilaksanakan, guru telah menetapkan 

kesepakatan bersama, seperti setiap peserta didik memiliki kesempatan yang sama untuk 

berbicara dan tidak hanya meniru jawaban teman. Kesepakatan ini penting untuk mencegah 

dominasi suara tertentu dan menumbuhkan rasa percaya diri peserta didik. Dengan suasana 

yang aman dan tidak menghakimi, peserta didik lebih berani mengungkapkan pandangan, 

harapan, dan kegelisahan mereka.  

Selanjutnya, peran guru adalah menjadi jembatan yang menghubungkan antara hasil 

dialog peserta didik dengan tuntutan kurikulum. Guru menerjemahkan persoalan-persoalan 

yang muncul dalam dialog menjadi materi pembelajaran yang sesuai dengan capaian 

pembelajaran pemerintah (Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia, 

2025). Proses ini menuntut ketegasan guru agar pembelajaran tetap memiliki kedalaman 

akademik tanpa kehilangan relevansi kontekstualnya. Ada kecenderungan, karena tidak tegas 

atau tidak sabar, guru melakukan intervensi dalam proses dialog sehingga peserta didik 

akhirnya mengikuti ide dari gurunya. Dalam hal ini, guru hendaknya dapat menahan diri untuk 

tidak melakukan intervensi dan tetap bertindak sebagai pengolah makna bukan sekadar 

penyampai materi. 

Dalam perspektif PPR, peran guru sebagai fasilitator dan penjaga ruang dialog juga 

mencerminkan sikap cura personalis, yaitu perhatian pada keseluruhan pribadi peserta didik 

((ASJI), 2017). Guru hadir bukan untuk mengendalikan proses belajar tetapi untuk menemani, 

mendengarkan, dan membantu peserta didik bertumbuh melalui pengalaman belajar yang 

reflektif (Vella, 2002). Dengan peran ini, guru tidak bertindak sebagai pemilik pengetahuan 

tetapi ikut serta dalam membangun pengetahuan bersama peserta didik melalui dialog yang 

membawa kesadaran, nilai, dan tanggung jawab sosial peserta didik. 

 

3.2.4. Peran AI dalam Mendukung Pembelajaran Dialogis dan Reflektif 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

219 

Pembahasan ini menempatkan kecerdasan buatan (AI) bukan sebagai pengganti peran 

guru maupun sumber utama pengetahuan, melainkan sebagai alat bantu reflektif yang 

mendukung proses pedagogis yang berpusat pada peserta didik (UNESCO, 2021). Hasil 

penelitian ini memperlihatkan bahwa AI digunakan oleh guru setelah proses dialog 

berlangsung, bukan sebelum atau saat proses dialog. Dengan demikian, AI tidak menentukan 

arah pembelajaran tetapi membantu guru mengolah hasil dialog peserta didik menjadi 

rancangan pembelajaran yang sistematis dan selaras dengan tujuan pembelajaran. 

Dalam praktik di SD Kanisius Kenalan, AI dimanfaatkan untuk membantu guru 

menerjemahkan persoalan-persoalan yang muncul dari dialog ke dalam silabus pembelajaran 

yang terstruktur. Data dialog yang bersifat bahan mentah, beragam, dan kontekstual dianalisis 

oleh guru bersama AI untuk dihubungkan dengan capaian pembelajaran, taksonomi tujuan 

belajar, serta kerangka PPR. Proses ini memperlihatkan bahwa AI berfungsi sebagai alat bantu 

analisis yang mempercepat proses pengorganisasian ide, tanpa mengambil alih keputusan 

pedagogis utama. 

Peran AI menjadi signifikan terutama dalam menjaga keseimbangan antara pembelajaran 

kontekstual dan tuntutan kurikulum nasional. Guru menghadapi tantangan untuk memastikan 

bahwa pembelajaran yang dari dialog tetap memenuhi standar akademik yang ditetapkan 

pemerintah. Dalam konteks ini, AI membantu guru memetakan hasil dialog ke dalam capaian 

pembelajaran, level kognitif, afektif, dan psikomotorik, serta menyusun alternatif pengalaman 

belajar dan evaluasi yang proporsional. Keputusan akhir untuk menetapkan konteks dan arah 

pembelajaran tetap berada di tangan guru dan tidak berpindah ke AI (Fahlevi, 2025).  

Temuan ini juga menunjukkan bahwa penggunaan AI justru memperkuat peran guru. 

Guru tidak lagi terserap waktu dan pikiran pada pekerjaan administratif dan teknis, melainkan 

memiliki ruang yang lebih luas untuk melakukan refleksi, yaitu mempertimbangkan relevansi 

pembelajaran dengan konteks, kedalaman pengalaman belajar, dan dampak aksi yang 

diharapkan dari peserta didik. Dalam hal ini, AI tidak mengendalikan proses pembelajaran 

tetapi membantu dalam hal administratif dan teknis. 

Dalam kerangka PPR, penggunaan AI ini sejalan dengan prinsip discernment. AI tidak 

bertindak sebagai otoritas kebenaran, melainkan sebagai sarana yang membantu guru dan 

peserta didik untuk membedakan (proses discernment) mana pengalaman yang perlu 

diperdalam, nilai apa yang ingin ditumbuhkan, dan tindakan apa yang layak untuk diambil. 

Refleksi, aksi, dan evaluasi tetap menjadi proses manusiawi yang tidak dapat digantikan oleh 

AI.  



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

220 

Dengan menempatkan AI sebagai alat pendukung yang melayani proses dialog dan 

refleksi, penelitian ini menunjukkan kemungkinan baru dalam pembelajaran, yaitu teknologi 

dapat digunakan secara etis dan bermakna ketika berpijak pada pengalaman nyata peserta didik 

dan dikawal oleh kesadaran pedagogis guru. Pendekatan ini menegaskan bahwa transformasi 

pendidikan tidak terletak pada adopsi teknologi semata, tetapi pada cara teknologi digunakan 

secara kritis dalam proses pembelajaran yang relevan, kontekstual, dan humanis. 

. 

4. KESIMPULAN  

4.1. Kesimpulan 

Penelitian ini memperlihatkan bahwa pembelajaran dialogis memungkinkan peserta 

didik berperan sebagai subjek pembelajaran yang aktif dalam menemukan materi pembelajaran 

yang berangkat dari pengalaman keseharian mereka. Melalui dialog antara guru dan peserta 

didik, pembelajaran menjadi kontekstual, relevan, dan bermakna karena berakar pada persoalan 

serta potensi nyata yang ada di lingkungan sekitar. Dialog berfungsi sebagai jalan untuk 

menemukan pengetahuan yang menghubungkan pengalaman peserta didik dengan tujuan 

pembelajaran. Dalam proses ini, AI berperan sebagai alat bantu reflektif bagi guru dalam 

menganalisis hasil dialog dan merancang silabus pembelajaran berbasis PPR tanpa 

menggantikan peran guru sebagai pengajar. 

 

4.2. Saran 

Berdasarkan penelitian ini, disarankan agar perancangan pembelajaran dialogis dengan 

bantuan AI tidak hanya melibatkan guru, tetapi secara bertahap juga melibatkan peserta didik. 

Pelibatan ini akan membuat peserta didik memahami fungsi AI sebagai alat bantu refleksi dan 

analisis dan bukan sebagai penentu arah pembelajaran. Penelitian selanjutnya dapat mengkaji 

dampak pelibatan peserta didik dalam perancangan pembelajaran berbasis dialog dan AI 

terhadap kemampuan reflektif dan kesadaran kritis peserta didik, serta menguji penerapan 

pendekatan ini pada konteks sekolah dan jenjang sekolah yang berbeda. 

 

 

KEPUSTAKAAN 

 

ASJI. (2017). Kurikulum berbasis paradigma pedagogi. 

 

Alexander, R. (2017). Developing dialogic teaching: Process, trial, outcomes. Paper presented 

at the 17th Biennial EARLI Conference, Tampere, Finland. 



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221   
 

221 

Fahlevi, F. (2025, September 1). Pendidikan jangan sekedar hafalan, guru harus menjadi 

arsitek kolaborasi manusia dan AI. TribunNews.com. 

https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-

jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai  

 

Freire, P. (2005). Pedagogy of the oppressed (30th Anniversary Edition). The Continuum 

International Publishing Group Inc. 

 

Langworthy, M. F. (2013). Towards a new end: New pedagogies for deep learning. 

Collaborative Impact. 

 

Magilvy, J. K., Thomas, K. (2009). A first qualitative project: Qualitative descriptive design 

for novice researchers. Journal for Specialists in Pediatric Nursing, 14(4), 298-300. 

https://doi.org/10.1111/j.1744-6155.2009.00212.x  

 

McNair, A. (2019). A meaningful mess. Prufrock Press. 

 

OECD. (2019). OECD future of education and skills 2030. 

 

Robinson, K. (2015). Creative school. Viking. 

 

Sedova, K. (2017). A case study of a transition to dialogic teaching as a process of gradual. 

Teaching and Teacher Education, 67, 278-289. 

https://doi.org/10.1016/j.tate.2017.06.018  

 

Arend, B., & Sunnen, P. (2016). Dialogic classroom talk – Rethinking ‘messy’ classroom 

interaction. In EAPRIL Conference Proceedings (Vol. 2, pp. 423–434). EAPRIL & 

University of Luxembourg. 

 

Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia. (2025). Keputusan Kepala 

Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Nomor 046/H/KR/2025 tentang 

capaian pembelajaran pada pendidikan anak usia dini, jenjang pendidikan dasar, dan 

jenjang pendidikan menengah. 

 

UNESCO. (2021). Reimagining our future together: A new social contract for education. 

UNESCO. 

 

Vella, J. (2002). Learning to listen, learning to teach: The power of dialogue in educating 

adults. John Wiley & Sons 

 

Waters, M. B. (2023). The power of dialogue: How Bakhtin’s Ideas can transform your 

secondary ELA classroom. Rethink ELA. 

 

Wibowo, S. (2017). Paidea filsafat pendidikan-politik Platon. PT Kanisius. 

 

Yin, R. K. (2016). Qualitative research from start to finish. Guilford Press. 

https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai
https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai
https://doi.org/10.1111/j.1744-6155.2009.00212.x
https://doi.org/10.1016/j.tate.2017.06.018

