PUSAT STUDI IGNASIAN

fr% (ko) -
{ a UNIVERSITAS SANATA DHARMA ISSN: 3064-1764

Volume 25 No. 2 Desember 2025

SPIRITUALITAS IGNASIAN

Jurnal Kerohanian dalam Dunia Pendidikan

DINAMIKA ATTRITIO-CONTRITIO DALAM MINGGU PERTAMA LATIHAN ROHANI ST.
IGNATIUS LOYOLA
Frederick Ray Popo

SPIRITUALITAS IGNASIAN SEBAGAI JALAN MEMBANGUN KESATUAN HIDUP
BERKELUARGA: SEBUAH STUDI KASUS KUALITATIF
Gabriel Abdi Susanto

LATIHAN ROHANI PEMULA UNTUK PESERTA MUSLIM: STUDI KASUS TIGA
PENGALAMAN
Antonius Sumarwan, Yohanna Tungga Prameswarawati

THE IGNATIAN SPIRITUAL EXERCISES AS A PRACTICE OF INTER-RELIGIOUS
EDUCATION
Andreas Setyawan

PELAKSANAAN DIALOG KESEHARIAN UNTUK MENEMUKAN MATERI
PEMBELAJARAN YANG RELEVAN DAN BERMAKNA DENGAN BANTUAN AI STUDI
KASUS PADA FASE C, SD KANISIUS KENALAN, BOROBUDUR, MAGELANG, JAWA
TENGAH

Danang Bramasti



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

DINAMIKA ATTRITIO-CONTRITIO DALAM MINGGU PERTAMA
LATIHAN ROHANI ST. IGNATIUS LOYOLA

THE DYNAMICS OF ATTRITIO-CONTRITIO IN THE FIRST WEEK OF THE
SPIRITUAL EXERCISES OF ST. IGNATIUS OF LOYOLA

Frederick Ray Popo
Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Indonesia

poporayflwgmail.com

Dikirimkan: 6 Juli 2025; Diterima: 6 Oktober 2025
DOIL: https://doi.org/10.24071/s1.v2511.13011

ABSTRACT

Members of the Society of Jesus (Jesuits) are formed with a self-understanding as sinners loved
by God. God'’s love is the first and foremost impetus for transforming a sinner to repent. This
self-image is cultivated through their formative experiences, particularly during the 30-day
retreat based on the Spiritual Exercises (SE) of St. Ignatius of Loyola. This article presents the
results of a literature-based study of the First Week of the SE. In this section, Ignatius guides
retreatants to understand conversion as a dynamic transition from attritio to contritio. The
meditative materials provided by Ignatius are intentionally designed to lead retreatants to a
deep sense of horror and sorrow for their personal sins, while simultaneously reminding them
that they are always loved by God. This approach is rooted in St. Ignatius’ own experience of
conversion, especially during his time of ascetic practices in the town of Manresa between
1522 and 1523.

Keywords: attritio, contritio, conversion, first week, Ignatius, spiritual exercises, sin

ABSTRAK

Para anggota ordo Serikat Yesus (Jesuit) memiliki citra diri sebagai pendosa yang dicintai
Allah. Kasih Allah inilah yang pertama-tama dan utama yang membuat transformasi dari
pendosa menjadi bertobat. Citra ini terbangun lewat pengalaman formasi mereka, terkhusus
dalam menjalani retret 30 hari memakai buku Latihan Rohani (LR) St. Ignatius. Artikel ini
melaporkan hasil kajian pustaka atas teks LR Minggu Pertama. Di sana, Ignatius mendidik
retretan sehingga mampu memaknai pertobatan sebagai dinamika peralihan dari attritio ke
contritio. Bahan-bahan permenungan yang ada memang dirancang Ignatius untuk membuat
retretan merasakan kengerian dan sesal atas dosa-dosa pribadinya, sekaligus tidak lupa bahwa
mereka senantiasa dicintai Allah. Ini semua berakar dari pengalaman pertobatan St. Ignatius
sendiri, khususnya selama menjalani laku-tapa di kota Manresa 1522-1523.

Kata kunci: attritio, contritio, dosa, Ignatius, latihan rohani, minggu pertama, tobat

109

This work is licensed under CC BY-SA.
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:poporayf@gmail.com
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13011

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

1. PENDAHULUAN

Sepulang dari World Youth Day 2013 di Brazil, almarhum Paus Fransiskus (1936-2025)
diwawancarai oleh Antonio Spadaro, pemimpin redaksi La Civilta Cattolica. Pertanyaan
pertama yang dilontarkan Spadaro kepadanya adalah “Siapakah Jorge Mario Bergoglio?”
Menurutnya, Paus Fransiskus sempat tertegun beberapa saat, tetapi dia akhirnya dengan tegas
menjawab “Saya adalah pendosa. Inilah definisi yang paling tepat” (Spadaro, 2013).

Meskipun berangkat dari refleksi pengalaman personal, mengingat statusnya sebagai
anggota ordo Serikat Yesus (SJ)/Yesuit, bisa dikatakan bahwa jawaban Paus Fransiskus
menggemakan kembali hasil Kongregasi Jenderal' ke-32 Serikat Yesus. Dalam sidang umum
itu dirumuskanlah jawaban atas pertanyaan “Siapakah Yesuit itu?”, yakni “... orang yang
mengakui dirinya [sebagai] pendosa, tetapi tahu bahwa [dirinya itu] dipanggil menjadi sahabat
Yesus seperti Ignatius dahulu” (Serikat Yesus, 1975, dekret 2, no. 1). Dengan demikian,
disposisi sebagai pendosa yang diampuni dan dicintai Allah—sinners, yet called—adalah jati
diri para Yesuit.

Gagasan itu diteguhkan kembali oleh para peserta Kongregasi Jenderal ke-36 yang
percaya bahwa jantung hati spiritualitas Ignatian adalah pengalamaan transformatif berhadapan
dengan belas kasih Allah. Para peserta meyakini, “Pengalaman akan tatapan Allah yang penuh
belas kasih atas kelemahan dan keberdosaan kita, membuat kita rendah hati dan memenuhi diri
kita dengan rasa syukur yang membantu kita menjadi pelayan yang berbelas kasih kepada
semua orang” (Serikat Yesus, 2016, dekret 1, no. 19). Karena pengalaman dikasihi Allah,
seorang Yesuit diundang menjadi pribadi yang berbelas kasih dalam hidup dan perutusannya.

Mengapa dan bagaimana citra diri pendosa yang dikasihi itu amat melekat dalam alam
pikir para Yesuit? Hampir pasti, jawabannya terdapat pada isi formasi atau pendidikan yang
mereka terima semenjak novisiat. Salah satu tahap formasi yang amat fondasional bagi setiap
Yesuit adalah pengalaman menjalani retret 30 hari berdasarkan buku Latihan Rohani (LR)
St. Ignatius (1548). Retret ini dibuat ketika para Yesuit masih novis. Pekan pertama retret
tersebut secara khusus dirancang untuk mengobok-obok sisi-sisi gelap atau pengalaman
keberdosaan retretan dan menatapkannya dengan cinta Allah yang tanpa syarat, yang makin
konkret lewat hidup-wafat-kebangkitan Putra-Nya.

Penelitian ini bertujuan memperkaya pembacaan teologis atas LR sehingga pembaca

dapat melihat LR sebagai sarana pembentukan/formasi hidup rohani. Kebaruan penelitian ini

! Kongregasi Jenderal (KJ) adalah pertemuan akbar para perwakilan anggota Serikat Yesus (Yesuit) sedunia.
Biasanya, KJ diadakan untuk memilih Pater Jenderal (pemimpin umum) baru dan menentukan arah gerak misi
Serikat Yesus.

110



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

terletak pada fokusnya yang belum banyak dilakukan sebelumnya, yakni secara saksama
mengkaji teks Indonesia LR Minggu Pertama dan mengeksplisitkan makna-makna rohaninya
berdasarkan komentar-komentar yang ada dan doktrin-doktrin Gereja Katolik tentang dosa-
pertobatan. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memperluas horizon studi

Ignatian dan memberikan sumbangan orisinal bagi kajian spiritualitas Kristiani di Indonesia.

1.1. Dunia di Belakang Teks: Ignatius Loyola dan Keberdosaannya

Jika ditarik mundur lebih jauh, apa yang dikemukakan dalam Latihan Rohani (LR)
adalah cerminan dari kisah hidup St. Ignatius Loyola sendiri yang ditopang oleh pengenalannya
akan belas kasih Allah. Tanpa memahami hidup Ignatius lewat Autobiografi-nya, LR hanya
akan menjadi sekumpulan kata tanpa sukma. Begitu LR Minggu Pertama dibaca secara teliti,
akan tampak bahwa aneka pengalaman yang membentuk Ignatius secara batiniah tertuang
secara implisit di dalamnya. Oleh karena itu, subbagian ini dibuat untuk melacak pengalaman
Ignatius akan keberdosaan dan pertobatan, yang nantinya disistematisasi dalam LR sebagai
sarana merasul.

Ignatius atau Inigo Lopez® lahir tahun 1491 dari keluarga Loyola di daerah Basque,
Spanyol Utara®. Pada umur 15 tahun, Inigo menempuh “pendidikan” di puri bendahara Raja
Ferdinand dari Spanyol®. Di sana dia mengejar mimpi menjadi kesatria, belajar berkuda,
berburu, duel, dan menikmati hiburan-hiburan “tidak sehat”, antara lain judi dan main
perempuan (Jou, 1991). Inilah “dosa-dosa” masa muda Inigo. Tahun 1521, dia menjadi

“tentara’™

dan ikut pasukan pangeran Najera yang mencoba mempertahankan Benteng
Pamplona dari Prancis. Pamplona adalah kota kecil yang terletak di perbatasan Prancis dan
Spanyol.

Secara jumlah, kedua pasukan itu tidak seimbang. Spanyol dengan 1.000 prajurit
sedangkan Prancis dengan 12.000 prajurit (berikut artileri). Pupus sudah harapan bagi pasukan
Spanyol untuk menang. Namun, Inigo tidak mau menyerah. Dia pun berhasil membujuk

pasukan Spanyol untuk bertahan melawan kematian dan berakhir dengan kekalahan konyol.

2 Di Puri Loyola, Ignatius dibaptis dengan nama Inigo Lopez. Nama Inigo inilah yang dipakainya hingga berumur
40 tahun. Setelah berumur 40 tahun dan mulai di Paris, ia menggunakan nama Ignatius (Modras, 2004: 3).

3 Dokumen-dokumen sekitar tahun 1180 menggambarkan keluarga Loyola sebagai salah satu dari sepuluh
keluarga besar di provinsi mereka. Inigo sendiri merupakan anak kesebelas. Ibunya meninggal tidak lama setelah
Inigo lahir sehingga dia dibesarkan dalam situasi maskulin keprajuritan (Modras, 2004: 3).

4 Di bawah pengawasan Velasques, Inigo mengadaptasikan diri dengan lingkungan aristokrat Spanyol. Dia
mengembangkan keterampilan dalam musik dan tulis menulis, khususnya kisah-kisah romantis ksatria Abad
Pertengahan yang sedang digemari oleh para bangsawan Spanyol. (Modras, 2004: 4).

5 Tentara bayaran (caballero).

111



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

Boleh disimpulkan bahwa darah tentara Spanyol yang tertumpah di Pamplona diakibatkan oleh
kepongahan Inigo.

Inigo tidak mati. Dia hanya cedera berat. Sebuah tembakan meriam menghancurkan kaki
kanannya, sedangkan yang kiri jadi luka berat. Inigo dibawa kembali ke Loyola dengan
gerobak dan setibanya di puri Loyola, ia diobati oleh dokter. Di Puri Loyola, Inigo tinggal
bersama kakaknya Martinus dan kakak iparnya, Magdalena (Jou, 1991). Di masa penyembuhan
itu, mulailah kisah pertobatannya. Setelah membaca buku-buku tentang Yesus dan para kudus,
ia mengubur impiannya yang lama untuk menjadi kesatria Kerajaan Spanyol dan malah ingin
menjadi “kesatria Kristus”, yakni dengan pergi dan tinggal di Yerusalem. Ia pun berencana
membuat silih atas hidupnya yang lama (da Camara, 1996: no. 9-10).

Demi mengejar impian barunya, Inigo berangkat menuju Barselona, ke suatu pelabuhan
yang darinya ia bisa pergi ke Yerusalem. Maret 1522, di tengah jalan, ia singgah di suatu biara
yang terletak di bukit Montserrat. la mempersiapkan diri selama tiga hari untuk mengaku dosa.
Keledainya diserahkan kepada biara di sana. Pakaiannya ditukar dengan pakaian seorang
pengemis. Pedang ia letakkan di bawah patung Bunda Maria di kapel. Mengimitasi ritus para
kesatria, semalam suntuk ia berdoa di kapel untuk mempersiapkan hidupnya yang baru untuk
melayani Raja Abadi dengan tekad bulat (da Camara, 1996). Lantas, Montserrat menjadi titik
awal munculnya semangat penyerahan diri total dalam diri Ignatius. Dia mempersembahkan
pedangnya sebagai simbol melepaskan hidupnya yang penuh dosa dan berorientasi duniawi.
Setelah Monsterrat, dia memandang dirinya sebagai seorang “peziarah”.

Selanjutnya, Inigo tinggal hampir setahun di sebuah kota kecil bernama Manresa. Di kota
inilah embrio LR mulai dituliskan Inigo dalam buku catatan pribadinya, semua berangkat dari
pengalaman-pengalaman olah rohaninya. Sampai di kota itu, ia mulai melakukan laku tapa,
doa yang sangat intensif dan melawan dirinya. Jika sebelumnya ia sangat memperhatikan
penampilan, sekarang ia berjalan di desa-desa berpakaian pengemis dengan kuku dan rambut
yang tak terpelihara. Sehari-harian ia membantu orang sakit, berdoa tujuh jam sehari, berpuasa
dan mengikuti misa. la menyesah diri dengan cambuk dan tidur sedikit di tempat keras tanpa
alas (da Camara, 1996).

Awalnya, ia gembira dengan semua usaha itu. Ia berpikir bahwa begitulah cara yang
paling tepat mendisplinkan badannya yang dulu pernah menjadi alat dosa. Tak lama kemudian,
ia mengalami banyak godaan. Timbul dalam pikirannya keinginan untuk menyombongkan diri.
Di lain sisi, ia pun disusupi rasa takut kalau-kalau ada dosa masa lalu yang terlewat dan belum

dibawa ke bilik pengakuan atau yang belum diampuni. Skrupel itu sampai membuatnya putus

112



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

asa dan mau bunuh diri (da Camara, 1996). Kemudian, ia menyadari bahwa bunuh diri akan
melukai hati Tuhan. Jadi, dengan penuh keberanian, ia melawan godaan ini.

Titik balik dari desolasi di Manresa ini terjadi ketika bapa pengakuan menyuruhnya untuk
berhenti puasa berlebihan. Berhenti puasa ini juga meyakinkan Ignatius untuk menghentikan
pengakuan dosa masa lalunya yang dilakukan secara obsesif dan berulang-ulang. Sejak itu, ia
dibebaskan dari rasa skrupel, yakin bahwa Allah sungguh mencintai dan mengampuninya (da
Camara, 1996).

Suatu hari, seolah-olah Allah membangkitkannya dari mimpi buruknya. Semua godaan
hilang begitu saja. Pikiran menjadi sangat jernih. Ia mulai merefleksikan bagaimana mulai
timbul keadaan kalut dan pikiran-pikiran jahat dalam benaknya. Ia sadar bahwa ternyata cara
hidup keras seperti itu bukanlah kehendak Allah. Dengan laku tapa seperti itu seolah-olah ia
ingin memaksa Allah berkenan dan mencintainya. Satu hal yang tak mungkin terjadi. Ia sadar
ia mesti menyerahkan diri kepada-Nya. Ia harus melakukan apa yang dikehendaki-Nya dan
bukan apa yang ia kehendaki sendiri. Dari pengalamannya, dia mengambil kesimpulan bahwa
penghiburan dari menyiksa diri itu datang dari roh jahat. Dengan pengalaman-pengalaman
yang direfleksikan, ia semakin menyadari bagaimana Allah bertindak dalam hidupnya dan
bagaimana ia mesti menanggapi-Nya (da Camara, 1996).

Ketekunan dan kesungguhan Inigo menanggapi sapaan Allah membuahkan rahmat.
Pada suatu waktu, ketika ia sedang santai duduk di pinggir sungai Cardoner, sebuah sungai
dekat biara di Manresa yang setiap hari ia kunjungi, ia mendapat penerangan luar biasa dari
Allah. Ta tidak memperoleh penampakan, tetapi budinya diterangi sehingga memahami secara
mendalam kebenaran iman, masalah-masalah rohani dan hubungan iman dan pengetahuan.
Antara lain ia mendapatkan penerangan bagaimana Allah menciptakan alam semesta dan
bagaimana la hadir dalam ciptaan-Nya. “Semua itu dengan kejelasan yang begitu besar
sehingga segala-galanya kelihatan baru” (da Camara, 1996: no. 30). Menurutnya, Allah yang
sabar menghadapinya di Manresa ibarat seorang guru (no. 27).

Sejak menerima pengalaman itu, Inigo berusaha tampil normal dengan memelihara kuku,
rambut, dan seluruh dirinya. Ia juga meninggalkan praktik puasa dan pantang yang berlebihan.
Ia jauh lebih bijaksana dan maju dalam kerohanian. Mulai dari sana, segala hal baginya
menampakkan kehadiran Allah. Setelah hampir satu tahun, Inigo kemudian melanjutkan
perjalanan ke Barcelona, sebuah kota pelabuhan di Spanyol (da Camara, 1996).

Dari uraian singkat ini, benang merah yang tampak paling jelas adalah soal transformasi.

Pasca-remuk kakinya di Pamplona, Ignatius berjuang untuk bertobat dari dosa-dosa masa

113



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

mudanya dan memulai hidup baru sebagai peziarah miskin. Namun, pertobatannya
berlangsung bertahap. Dia sempat keliru memahami dosa dan pertobatan. Pada awalnya,
kesadaran akan dosa memang membawanya pada penyesalan berat, tetapi pertobatan masih
disamakannya dengan meniti jalan hukuman. Dia menjadi kejam terhadap diri sendiri. Namun,
pada akhirnya, berkat aneka kesadaran baru yang ditanamkan Allah sendiri, pertobatan Ignatius

beralih menjadi suatu bentuk kasih kepada Allah yang telah begitu mencintainya.

2. METODE

Penelitian ini berciri kualitatif. Metode yang dipakai adalah kajian pustaka. Data yang
dikaji adalah buku LR (versi Indonesia® terjemahan J. Darminta, SJ’ tahun 1993), khususnya
bahan-bahan doa Minggu Pertama (nomor. 45-75) yang telah membangun citra diri Yesuit
sebagai pendosa yang dikasihi Allah. Pertanyaan utama (status quaestionis) yang diajukan
adalah “Dari teks Minggu Pertama LR, makna pertobatan seperti apa yang ditawarkan Ignatius
Loyola?”

Untuk menjawab pertanyaan ini, penelitian menggabungkan kajian teks Minggu Pertama
LR dengan sumber-sumber sekunder, yakni tafsir dari para pakar spiritualitas Ignatian seperti
David L. Fleming, Stanislaw Morgalla, dan Michael Ivens. Pendekatan analisis yang
digunakan adalah hermeneutik teologis, yaitu usaha memahami teks rohani secara mendalam
dengan memperhatikan konteks historis-teologis penulis, struktur batin teks, serta relevansinya
bagi pembentukan iman pembaca pada masa kini. Dalam kerangka ini, pembacaan Minggu
Pertama LR diarahkan untuk menangkap dinamika rohani Ignatius yang bergerak dari attritio

(penyesalan karena takut hukuman) menuju contritio (penyesalan karena kasih kepada Allah).

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1. Struktur Latihan Rohani Minggu Pertama®
Sejajar dengan pengalaman pertobatan Ignatius, LR juga dimaksudkan sebagai

perjalanan transformasi dan pertobatan. Itulah yang akan dibahas pada subbagian ini. Pada

¢ Sebelum versi Darminta, ada versi terjemahan Latihan Rohani dalam bahasa Indonesia ejaan lama. Darminta
merevisi sejumlah frasa dari terjemahan ejaan lama, menambah lampiran-lampiran penjelasan, terutama terkait
dinamika keempat minggu. Sejak versi Darminta, belum ada revisi lain yang dibuat atas teks LR.

7 J. Darminta, SJ (lahir: 1942) adalah doktor teologi spiritualitas, lulusan Universitas Gregoriana, Roma (lulus
1978). Beliau menghabiskan sebagian besar hidupnya sebagai Jesuit, sejak 1990, dengan berkarya di Pusat
Spiritualitas Girisonta (Puspita), Ungaran, Semarang, Jawa Tengah, memberi retret dan kursus pembinaan hidup
rohani untuk aneka tarekat religius. Beliau telah menulis banyak buku mengenai spiritualitas dan hidup rohani,
dan menerjemahkan beberapa dokumen Serikat Jesus. Beliau pernah menjadi Provinsial (pemimpin umum)
Serikat Jesus Provinsi Indonesia pada 1983-1989.

8 Teks diambil dari St. Ignatius Loyola, Latihan Rohani, terj. J. Darminta (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 57-66.

114



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

akarnya, LR adalah proses yang dimaksudkan untuk membawa retretan menuju kemerdekaan
batin dan untuk mengikuti panggilan Allah dalam iman.

Bagi Ignatius, tujuan LR adalah agar seseorang bisa “menaklukkan diri dan mengatur
hidupnya begitu rupa hingga tak ada keputusan(nya) diambil di bawah pengaruh rasa lekat tak
teratur mana pun juga” (LR #21). Dengan banyak “ketidakbebasan” dalam diri, seseorang
takkan bisa melakukan discernment yang serius dan dia hanya akan terus diperbudak oleh
kelekatan-kelekatan. LR menggunakan aneka istilah untuk realitas “ketidakbebasan” ini
(Bautista, 2009:100). Contohnya, “dosa, kekurangan” (LR #24); “kedunguan, kelemahan,
kecurangan, kejahatan” (LR #59); “nafsu” (LR #87); “cinta kedagingan dan duniawi” (LR
#97).

LR terbagi ke dalam 4 “Minggu”. Ini bukan menunjuk pada periode tujuh hari. Yang
dimaksud “Minggu” adalah tahap-tahap pertumbuhan dalam hubungan retretan dengan Allah.
Tahapannya adalah (1) pengalaman dicintai oleh Allah tanpa syarat, (2) pengalaman diampuni,
(3) pengalaman dipanggil untuk menjadi murid Yesus, dan (4) pengalaman masuk ke dalam
misteri wafat dan kebangkitan Yesus (Fagin, 2013: 27).

Apa isi Minggu Pertama? Minggu Pertama terdiri dari 5 buah Latihan. Latihan Ketiga
dan Keempat adalah ulangan (repetisi) Latihan Pertama dan Kedua. Sebelumnya, retretan
ditatapkan pada apa yang disebut sebagai “Asas dan Dasar” (LR #23), yang menggariskan
bahwa manusia diciptakan dengan tujuan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Allah,
demi keselamatan jiwanya. Lantas, The Official Directory atau panduan resmi LR tahun 1599
merumuskan bahwa arah dan tujuan Minggu Pertama LR adalah untuk menyadari/mengenali
bahwa kita telah menyimpang jauh dari tujuan kita diciptakan dan mengundang kita supaya
kembali ke jati diri manusia tersebut, yaitu memuji dan mengabdi-Nya. (Directorio 1599, no.
141 dalam Palmer, 1996)

Latihan Pertama terdiri dari tiga pokok dan satu percakapan batin. Latihan Kedua terdiri
dari lima Pokok dan satu percakapan batin. Ketiga pokok dalam Latihan Pertama lebih
berfokus pada dosa-dosa orang lain. Dalam permenungan ini, tiga pokok utama menggugah
batin retretan untuk semakin sadar akan beratnya dosa dan akibatnya yang kekal.

Pokok pertama mengajak untuk mengenangkan dosa pertama yang dilakukan oleh para
malaikat, yang walau hanya sekali berdosa karena kesombongan, langsung dijatuhi hukuman
kekal di neraka. Dengan menimbang hal ini dalam ingatan, pikiran, dan kehendak, seseorang
diajak untuk merasa malu karena telah berkali-kali berdosa dan tetap menerima rahmat

kehidupan (LR #50).

115



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

Pokok kedua berfokus pada dosa Adam dan Hawa, leluhur manusia, yang karena satu
pelanggaran terhadap perintah Allah, kehilangan rahmat semula dan menyeret seluruh umat
manusia ke dalam penderitaan dan kecenderungan dosa. Ini menambah kesadaran akan dampak
dosa pribadi terhadap sesama dan sejarah keselamatan (LR #51).

Pokok ketiga melanjutkan permenungan dengan melihat bahwa banyak orang masuk
neraka hanya karena satu dosa berat saja, sementara diri sendiri telah melakukan lebih banyak
dosa namun belum menerima hukuman serupa. Hal ini menggugah hati untuk merenungkan
keadilan Allah serta besarnya belas kasih-Nya yang masih memberi kesempatan untuk bertobat
(LR #52).

Latihan Pertama ditutup dengan bahan doa terkenal tentang percakapan bersama Yesus
yang tergantung di salib, “wafat untuk dosa-dosaku”. Ignatius meminta retretan merefleksikan
tiga pertanyaan ini, “Apa yang telah kuperbuat bagi Kristus, apa yang sedang kuperbuat bagi
Kristus, dan apa yang harus kuperbuat bagi Kristus?” (LR #53). Bagi Ignatius, tidaklah cukup
bagi dirinya dan retretan untuk sekadar memiliki pengalaman mistik yang luar biasa.
Pertanyaannya adalah, apa yang harus dilakukan setelahnya? Spiritualitas Ignatian adalah
spiritualitas tindakan, pergi keluar untuk melakukan sesuatu. Pertanyaan pada LR #53 ini akan
tetap ada bersama retretan selama 30 hari: “Apa yang harus saya perbuat? Apa cita-cita saya?
Apa panggilan saya? Apa yang Tuhan minta saya lakukan?”

Howard Gray, ahli spiritualitas Ignatian dari Chicago, melihat bahwa dosa bukanlah
subjek utama Minggu Pertama, melain penebusan (redemption). Kristus adalah penyelamat dan
penebus. Oleh karena itu, Minggu Pertama adalah rahmat sekaligus undangan untuk
memahami secara mendalam bahwa pertobatan berpusat pada Kristus. Dialah fondasi utama
ciptaan baru, dunia baru sedemikian rupa sehingga semakin mencintai-Nya karena Dia
menyerahkan diri untuk saya (LR #53). Dalam konteks kehidupan dan cinta, Allah
mengungkapkan apa itu dosa sedemikian rupa sehingga saya mampu membebaskan diri
darinya supaya hidup dan bertindak berdasar cinta, serta lebih mencintai dan makin giat
mengabdi Kristus sang Penyelamat (Gray, 1993).

Berikutnya, Latihan Kedua lebih berfokus pada dosa-dosa pribadi si retretan. Kelima
pokok permenungan ini membimbing seseorang untuk merenungkan secara mendalam realitas
dosa pribadinya dan besarnya belas kasih Allah. Pokok pertama mengajak untuk mengingat
sejarah dosa-dosa pribadi dengan meninjau kembali tempat tinggal, relasi, dan pekerjaan yang
pernah dilakukan (LR #56). Pokok kedua mengajak retretan menyadari betapa dalam dan
beratnya setiap dosa, meskipun dosa itu tampak kecil atau seolah tak terlarang (LR #57). Pokok

116



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

ketiga mengarahkan retretan pada perendahan diri, dengan membandingkan diri sendiri dengan
seluruh umat manusia, para malaikat, serta kebesaran Allah, hingga menyadari diri sebagai
makhluk hina dan rusak oleh dosa (LR #58).

Pokok keempat memperdalam kesadaran retretan dengan menimbang-nimbang siapa
Allah yang dilawannya dalam dosa, membandingkan keutamaan-Nya dengan kelemahan dan
kejahatan diri sendiri (LR #59). Akhirnya, pokok kelima menimbulkan keheranan dan syukur
mendalam atas kenyataan bahwa seluruh ciptaan, para malaikat, dan para kudus tetap
menopang hidup orang berdosa, meskipun ia layak dihukum, bahkan ditelan bumi dan
dimasukkan ke dalam neraka karena dosanya (LR #60).

Latihan Kedua juga diakhiri dengan percakapan, tetapi intinya berbeda dari LR #53.
Percakapan di akhir Latihan Kedua lebih bernada syukur dan bukan dalam bentuk pertanyaan
reflektif. Retretan diminta “menghaturkan terima kasih kepada-Nya karena telah sudi memberi
hidup kepadaku sampai saat ini. Membuat niat untuk selanjutnya memperbaiki diri dengan
pertolongan rahmat-Nya.” (LR #61)

Setelah mengulang Latihan Pertama dan Kedua sebagai Latihan Ketiga dan Keempat,
retretan menjalani Latihan Kelima. Latihan ini dikenal sebagai ‘“Meditasi Neraka” dengan
pengenaan pancaindra. Permenungan ini mengajak seseorang untuk secara mendalam
merenungkan kenyataan neraka demi membangkitkan rasa takut akan hukuman sebagai jalan
menuju pertobatan.

Ada lima pokok doa yang disusun berdasarkan kelima pancaindra batin: melihat api dan
jiwa-jiwa yang menderita; mendengar ratapan dan hujatan; mencium bau busuk dari belerang
dan lumpur; mengecap kepahitan penderitaan batin; serta meraba jilatan api yang membakar.
Permenungan ditutup dengan percakapan pribadi dengan Kristus, sambil mengenangkan jiwa-
jiwa yang binasa dalam tiga masa—sebelum, saat, dan sesudah kedatangan-Nya. Dalam doa
itu, seseorang bersyukur karena tidak termasuk dalam golongan yang binasa, dan memuji

kelembutan serta belas kasih Tuhan yang masih memberi kesempatan hidup (LR #65-71).

3.2. Makna Pertobatan dalam Latihan Rohani

Dari subbagian sebelumnya telah tampak semacam pedagogi yang disusun oleh Ignatius
untuk membantu para retretan mendalami realitas dosa dan membuka disposisi mereka untuk
mau bertobat. Agar tercipta suatu analisis yang lebih mendalam, subbagian ini akan berfokus

untuk memberi pemaknaan akan teks Minggu Pertama LR, diracik dari pendapat beberapa

117



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

komentator LR. Pada dasarnya, menurut Penulis, LR mengajak retretan mengalami baik attritio
maupun contritio, sembari mengupayakan suatu disposisi batin beralih dari attritio ke contritio.

Dalam Katekismus Gereja Katolik (Catechism of the Catholic Church) no 1451-1454,
sebagaimana dikutip Kusmaryanto, dijelaskan dua macam pertobatan, yaitu contritio dan
attritio. Contritio merupakan kepedihan jiwa yang mendalam dan perasaan jijik terhadap dosa
yang telah dilakukan dan disertai keinginan untuk tidak berbuat dosa lagi. Pada contritio,
motivasi utama yang menggerakkan orang untuk bertobat ialah kasih kepada Allah. Kalau yang
menggerakkan itu bukan cinta tetapi yang lainnya, misalnya takut akan hukuman neraka, hal
itu disebut attritio, suatu pertobatan yang tidak sempurna (Kusmaryanto, 2019). Menurut
Penulis, dari rumusan rahmat yang dimohon dan isi Latihan, tampak bahwa Ignatius mengajak
retretan mengalami aftritio. Sementara itu, dari percakapan yang menutup setiap Latihan,

tampak bahwa Ignatius mengajak retretan menumbuhkan contritio.

Tabel 1: Kosakata Pokok Penanda Attritio dan Contritio

Latihan Pertama Latihan Kedua Latihan Kelima
Rahmat: rasa malu dan aib, Rahmat: dukacita memuncak, Rahmat: takut akan hukuman
pantas disiksa atas dosa air mata neraka
Pokok I (dosa malaikat): malu, Pokok I: sejarah dosa Pokok I: api, jiwa terkurung

aib, neraka, pantas dihukum
Pokok II (dosa Adam-Hawa): Pokok II: beratnya, jeleknya, Pokok II: rintihan, jeritan

kebinasaan, kehilangan rahmat  jahatnya dosa-dosaku

Pokok III: layak dihukum Pokok III: diriku kecil, Pokok III: busuk
membayangkan diri sebagai
bisul
Percakapan: Kristus tersalib, Pokok IV: Allah yang Pokok IV: pahit, sedih, cacing
Pencipta sampai berkenan Mahakuasa, Mahabijak, suara hati
menjadi manusia Mahaadil, Mahakasih
Pokok V: Aku dipelihara, Pokok V: jiwa ditelan api
dilindungi, tidak disiksa
Percakapan: Kerahiman Ilahi, = Percakapan dengan Kristus:
Allah sudi memberi hidup. Dia selalu sedemikian lembut

dan berbelas kasih pada diriku

Keterangan: Warna latar abu-abu= contritio. Warna latar putih = attritio.

118



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

3.3. Attritio dalam Latihan Rohani
Dalam Minggu Pertama, ada tiga Latihan utama dengan pokok-pokok doa yang berbeda.
Semangat attritio terindikasi lewat beberapa rahmat yang dimohon untuk tiap Latihan yang

ada. Paling tidak ada dua rahmat yang menonjol, yakni rasa malu dan rasa bersalah.

3.3.1.Rasa Malu

Dalam Latihan Pertama, retretan memohon rahmat berupa “rasa malu dan aib” (LR #48),
dan dalam pokok pertama—yaitu saat merenungkan dosa para malaikat—ia diajak untuk
memohon agar rasa malu dan aib itu “semakin mendalam” (LR #50). Kata “aib” sebenarnya
lebih tepat diterjemahkan sebagai “kebingungan” karena kata aslinya confussion. Morgalla
mencermati bahwa permohonan rahmat “rasa malu” hanya ada dalam Minggu Pertama LR
(Morgalla, 2024: 312).

Penekanan pada pengalaman rasa malu ini dikuatkan kembali dalam catatan tambahan
kedua untuk retretan di Minggu Pertama. St. Ignatius menganjurkan agar setiap pagi, segera
setelah bangun tidur, sang retretan membangkitkan imajinasi yang mendukung pengalaman
rasa malu dan aib tersebut. Retretan diminta membangun citra diri (self-image), yakni dengan
membayangkan diri menjadi seorang kesatria yang datang menghadap raja dan istananya.
Kesatria ini penuh rasa malu dan aib karena telah mengkhianati atau membuat pelanggaran
berat terhadap raja yang selama ini telah menganugerahkan banyak karunia dan anugerah
kepadanya (LR #74). Dengan mengawali hari dengan pikiran seperti itu ditambah dengan
bahan-bahan doa yang juga menekankan rasa malu, terciptalah intensitas pengalaman rasa
malu. Inilah yang memberikan kedalaman pada gambaran-gambaran yang diimajinasikan
ketika menjalani Latihan Pertama sampai Kelima (Morgalla, 2024).

Mengacu pada pendapat Callaghan, Morgalla mengatakan bahwa gambaran ini sejalan
dengan pemahaman psikologi modern mengenai karakteristik utama dari rasa malu: “rasa
terbuka [telanjang] di hadapan publik sebagai seseorang yang telah gagal” (Morgalla, 2024,
p. 312). Callaghan, dalam upayanya menjelaskan maksud St. Ignatius, merujuk langsung pada
pembedaan serupa yang digunakan oleh C. S. Lewis, yaitu perbedaan antara rasa bersalah
(guilt) dan rasa malu (shame).

Menurut Morgalla, St. Ignatius menggunakan rasa malu karena pengalaman itu berkaitan
langsung dengan perasaan dikutuk—kemungkinan dihukum selamanya. Dalam pengalaman
rasa malu semacam ini, seluruh kekuatan emosional yang mendasar bisa muncul dengan kuat.

Ada suatu dorongan ingin lenyap dari muka bumi, karena merasa tidak layak lagi untuk hidup,

119



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

tidak pantas untuk terus ada. Akan tetapi, justru seseorang yang mampu mengalami rasa malu
sedalam ini (yakni rasa dikutuk) dapat jauh lebih mudah sampai pada kebenaran tentang
keselamatan—bahwa keselamatan tidak dapat diusahakan atau layak diterima, tetapi hanya

dapat diterima sebagai rahmat (Morgalla, 2024).

3.3.2.Rasa Bersalah

St. Ignatius juga menggunakan konsep rasa bersalah (guilf), meskipun bukan sebagai
elemen yang paling sentral dalam logika Minggu Pertama. Sebagaimana telah dicatat oleh para
komentator Latihan Rohani, rasa bersalah juga hanya muncul dalam Minggu Pertama Latihan
Rohani, dan itu pun dalam meditasi yang berkaitan dengan permenungan atas dosa.

Pada LR #54, St. Ignatius menambahkan bahwa dalam konteks doa penutup setelah
percakapan Latihan Pertama, “Ada kalanya mohon rahmat, ada kalanya mempersalahkan diri
sendiri atas suatu perbuatan tidak baik.” Permohonan semacam ini dimaksudkan untuk
menutup setiap meditasi di Minggu Pertama. Jika dibaca dalam konteks doa di hadapan Yesus
yang tergantung di salib, dapat ditegaskan bahwa tujuan utama ajakan untuk mempersalahkan
diri bukanlah untuk membangkitkan emosi negatif terhadap diri (benci pada diri sendiri), tetapi
justru sebaliknya: mengubahnya menjadi tindakan positif. Dalam komentarnya, Michael Ivens

membedakan dengan jelas:

Di sini, setidaknya dalam pertanyaan ketiga [apa yang harus kuperbuat bagi Kristus?],
fokusnya bergeser dari masa lalu ke masa depan, dan dari ‘rasa malu dan kebingungan’
kepada keinginan untuk melayani. Perlu juga dicatat bahwa pertanyaan-pertanyaan ini
mencerminkan gerakan khas respons Ignasian: dari yang afektif menuju yang efektif, dari

respons hati menuju akhirnya respons tindakan (Ivens, 1998, p. 54).

Dengan demikian, Morgalla dengan tegas menyatakan bahwa rasa bersalah dalam
kerangka Ignasian bukanlah beban psikologis, melainkan pintu menuju pengakuan akan
kebutuhan akan rahmat—kesadaran bahwa kita tidak dapat menyelamatkan diri kita sendiri,
dan bahwa kita memerlukan Allah sebagai Penyelamat (Morgalla, 2024).

Logika rasa bersalah ini juga mungkin dapat dikenali dalam latihan pemeriksaan batin
(examen conscientiae), yang dianjurkan oleh St. Ignatius dalam Latihan Kedua Minggu
Pertama, ketika ia meminta peserta retret untuk “mengingat kembali semua dosa dalam
hidupnya, dengan melihatnya kembali dari tahun ke tahun atau dari satu masa ke masa lain...

sambil merenungkan kejelekan dan kejahatan hakiki dari setiap dosa pokok™ (LR #56-57).

120



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

Menurut Morgalla, pendekatan “kuantitatif” ini jelas bertujuan untuk memicu pengalaman
pertobatan yang lebih mendalam dengan memperhatikan kualitasnya (Morgalla, 2024).
Mengapa kita perlu berbicara tentang rasa bersalah di era kiwari ini? Azpitarte
memberikan semacam caveat bahwa hidup di dunia modern ini sedikit-banyak
mempromosikan sebuah budaya yang ingin menghapus rasa bersalah dari muka bumi (adanya
indifference, ketidakpedulian), sebagai reaksi berlanjut atas masa lalu Gereja yang terlalu
mendikte keburukan moral manusia. Sekarang juga, banyak orang hidup di dalam masyarakat
yang di dalamnya seseorang tidak boleh mengatakan bahwa dia tidak setuju dengan orang lain
(alergi oposisi). Budaya yang juga mengikis kerendahan hati sehingga seseorang tidak bisa lagi
mendaku bahwa ia salah—apalagi bahwa ia jahat. Dari politisi hingga kaum intelektual, orang-
orang semua dibantu untuk menghindari penyesalan, rasa bersalah, tanggung jawab, dan
kebutuhan untuk memperbaiki kesalahan. Tanpa rasa bersalah, sulit untuk mencapai pertobatan

apa pun (Azpitarte, 2008).

3.4. Contritio dalam Latihan Rohani

Menurut Penulis, setelah mencermati dengan saksama teks Minggu Pertama, semangat
contritio paling terasa pada pokok-pokok doa yang mengajak retretan mengingat “Allah” atau
“Yesus Kristus”. Hal ini paling kentara di Latihan Kedua pokok IV (LR #59)—ketika retretan
diminta mengingat kembali siapa Allah (Mahabijak, Mahakuasa, Mahabaik)—dan pada
Percakapan, ketika retretan diminta menghaturkan rasa syukur karena telah diberi hidup oleh
Allah (LR #61). Akan tetapi, menurut Penulis, sebenarnya di akhir Latihan Pertama pun sudah
ada indikasi bahwa Ignatius menghendaki para retretan mencapai contritio.

Membayangkan Kristus yang tergantung di salib sangatlah penting dalam Latihan
Pertama sebagai papan loncat beralih dari attritio ke contritio. Yesus yang tergantung di kayu
salib itu adalah Allah Pencipta—Allah yang sama seperti yang kita renungkan dalam “Asas
dan Dasar” (LR #23), atau renungan pembuka retret 30 hari, sebagai Allah yang mencurahkan
kasih dan anugerah yang berlimpah-limpah. Dialah juga Yesus yang akan direnungkan dalam
Minggu Ketiga. Dengan ini, menurut Fleming, Ignatius tampaknya ingin agar retretan
memahami kesinambungan antara Allah yang menciptakan, yang memberi, kini adalah Allah
yang rela menderita dan wafat bagi kita (Fleming. 2004).

Patut diingat bahwa dalam Latihan Pertama ini retretan memohon rahmat “rasa malu dan
aib” (shame and confusion). Menurut Fleming, rasa malu dan aib yang berasal dari Allah,

sebagai buah dari menyaksikan penderitaan Kristus dan menyadari keberdosaan kita. Karena

121



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

disebut “rahmat”, rasa malu dan aib bukanlah suatu emosi yang bisa diusahakan sendiri.
Meskipun kita dapat memunculkan rasa malu karena dosa kita sendiri atau akibat tekanan
sosial, tetapi yang kita doakan adalah rahmat Ilahi (Morgalla, 2024).

Dalam percakapan batin, retretan berbicara langsung dengan Yesus yang tergantung di
salib. Menurut Fleming, tujuan pokok ini adalah supaya retretan ikut masuk dalam rasa malu
dan kebingungan-Nya melihat kekerasan, kebencian, dan kejahatan manusia. Di tengah
kebingungan-Nya, Yesus tidak menunjukkan kemarahan, tetapi justru memikul rasa malu dan
kebingungan bersama manusia. Dalam wajah Yesus tersalib, retretan bisa melihat tanggapan
Allah terhadap dosa dan kejahatan, suatu pilihan penderitaan yang penuh kasih (Fleming,
2004).

Permenungan ini meluas ke Latihan Kedua. Retretan memohon rahmat kesedihan dan
bahkan air mata. Ini adalah perkembangan spiritual khas Ignatius: dari rahmat rasa malu dan
bingung (yang membuat kita masuk ke dalam tanggapan Allah terhadap dosa), menuju rahmat
kesedihan dan air mata (yang membuat kita menghayati tanggapan kita sendiri terhadap dosa
pribadi). Sekaligus, para retretan semakin menyadari bahwa Allah tetap menopang dan
menyertai mereka dalam keberdosaan, bahkan melalui ciptaan dan sesama. Kasih dan
pemberian diri Allah tidak pernah berhenti atau batal karena dosa. Dalam pengenalan yang
lebih dalam terhadap wajah Allah ini—Allah yang bisa merasa malu dan bingung bersama kita,
tetapi tetap mengasihi dan mengampuni—trasa syukur retretan pun makin dalam (Fleming,
2004).

Lebih jauh Fleming menafsirkan bahwa wajah Allah yang penuh kasih dan pengampunan
ini mencerminkan Allah dalam perumpamaan anak yang hilang (Luk. 15:11-32). Di sana,
pencipta tidak hanya melihat Allah sebagai pencipta dan penyedia, tetapi sebagai Bapa yang
“terlalu murah hati”—prodigal, dalam arti “boros” dalam memberi kasih dan pengampunan
yang berlebihan. Dua anak dalam perumpamaan itu tidak memahami keadilan Bapa. Anak
bungsu menuntut warisan sebagai hak, anak sulung menuntut keadilan karena jasanya. Tapi
Sang Bapa, simbol dari Allah, menghidupi keadilan ilahi: bukan keadilan balasan, melainkan
kesetiaan terhadap relasi kasih. Keadilan Allah berarti Ia selalu setia pada siapa diri-Nya—
Pengasih, Penyayang, Setia, Pengampun. Dengan begitu, keadilan Allah adalah keadilan
relasional, bukan legalistik (Fleming, 2004: 65-66).

Bagi Ignatius, dosa adalah kekacauan dalam hubungan kita dengan Tuhan dan dengan
satu sama lain. Dosa berarti tidak mengikuti rencana Tuhan. Dosa membuat semuanya tidak

sinkron dan tidak pada tempatnya. Dosa, bagi Ignatius, adalah rasa tidak bersyukur

122



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

(ingratitude). Setiap dosa berasal dari menyalahgunakan hadiah/anugerah yang kita terima,
mulai dari membuangnya, merampasnya hingga tidak membagikannya. Orang yang berdosa
adalah dia yang bergantung pada hal-hal yang memperbudak dirinya dan hal-hal yang
menghalangi pelayanan dan kasihnya kepada Allah juga satu sama lain (Fagin, 2013). Dalam
bahasa ilmu psikologi yang lebih modern, dosa dapat pula berarti luka. Pengalaman luka
(pengalaman trauma) seseorang sangat mungkin menjadi penghalang baginya untuk menyadari
cinta Tuhan yang begitu melimpah. Dengan dilukai, seseorang mampu melukai.

Minggu Pertama dalam Latihan Rohani tidak dimaksudkan untuk membuat retretan
merasa bersalah secara berlebihan atas dosa-dosanya, melainkan untuk membangkitkan
kebutuhan akan Allah sebagai penyelamat. Penekanan bukan pada perasaan negatif. Dari titik
spiritual inilah muncul penghiburan sejati (spiritual consolation): rasa syukur dan terima kasih
mendalam kepada Allah yang penuh kasih dan pengampunan (Fleming, 2004). Bahkan, dalam
Meditasi Neraka (Latihan Kelima) pun syukur ini tampak lewat percakapan yang diakhir
dengan retretan yang diminta oleh Ignatius untuk “berterima kasih” kepada Allah yang “selalu
bersikap sedemikian lembut dan berbelas kasih terhadap diriku” (LR #71). Dengan begitu,
dimensi cinta (amor) ilahi makin konkret dialami.

Dinamika peralihan dari attritio ke contritio ini amat krusial. Oleh karena itu, disposisi
pembimbing retret juga perlu dipersiapkan. Misalnya, menurut Fleming, pembimbing retret
perlu mendengarkan dengan penuh kepekaan bagaimana peserta mengalami percakapan
dengan Yesus yang tersalib—Apakah rahmat “rasa malu dan bingung” benar-benar hadir
sebagai anugerah? Apakah mereka mulai masuk dalam pengalaman Yesus yang tidak
mengutuk, tetapi justru ikut merasa malu dan bingung oleh kejahatan manusia? Apakah
pengalaman akan keadilan dan belas kasih Allah mulai membentuk citra Allah dalam diri
mereka? (Fleming, 2004)

Harus diakui bahwa dalam dunia modern yang penuh ketidakadilan dan dosa struktural,
teks LR tidak secara eksplisit menyebut istilah keadilan sosial. Namun, menurut Fleming,
permenungan tentang dosa dan pertobatan a /a Ignatius ini tetap relevan. Dalam Alkitab,
keadilan ilahi bukan soal distribusi imbalan dan hukuman, melainkan soal kesetiaan Allah pada
relasi perjanjian. Oleh karena itu, dalam wajah Yesus di kayu salib, kita melihat Allah yang
tidak menghapus dosa dengan kekuasaan, tetapi memeluk umat manusia dalam cinta dan
penderitaan—sebuah keadilan yang melampaui hukum dan memasuki misteri belas kasih.
Melalui perjalanan rohani Minggu Pertama, kita diperkenalkan pada wajah Allah yang sejati—

Allah yang murah hati, yang tidak kenal lelah mencari, mengampuni, dan mencintai. Allah

123



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

bukan hanya Allah pemberi seperti dalam “Asas dan Dasar”, tetapi adalah Allah yang
tergantung di kayu salib, yang tahu rasa malu dan bingung karena cinta-Nya kepada manusia.
Ini adalah Allah yang pemurah—The Prodigal God (Fleming, 2004, p. 66).

Minggu Pertama LR menempatkan retretan berhubungan dengan kasih Allah dan
karunia-karunia-Nya dalam hidup nyata. Retretan menjadi sadar akan hutang besar yang dia
miliki kepada Allah untuk keberadaannya di dunia ini dan akan adanya undangan menuju
kehidupan kekal dan keselamatan. Retretan diajak untuk menyadari bahwa tanggapannya
terhadap hal-hal itu harus berupa pujian, hormat, syukur, dan kepercayaan yang besar kepada

Allah.

3.5. Implikasi Temuan terhadap Praktik Pastoral Masa Kini

Implikasi praktis dari temuan ini cukup luas, terutama bagi teologi pastoral dan formasi
rohani. Dinamika peralihan dari attritio ke contritio mengajarkan bahwa pelayanan pastoral
hendaknya tidak berhenti pada pewartaan tentang rasa bersalah atau ketakutan akan hukuman,
melainkan menuntun umat pada pengalaman syukur dan kasih yang membebaskan. Hal ini
penting untuk menghadirkan gambaran akan wajah Allah (God-image) yang penuh belas kasih,
bukan Allah yang menghukum. Dalam konteks pastoral paroki, penghayatan ini bisa
menginspirasi katekese, homili, maupun sakramen tobat yang lebih menekankan pengalaman
disapa dan dipeluk oleh Allah, bukan sekadar kewajiban hukum.

Pendekatan Ignatius sangat relevan karena banyak orang awam sering terjebak dalam
rasa bersalah yang legalistik atau perfeksionistik. Dengan menekankan contritio, bimbingan
rohani membantu umat menemukan bahwa pengampunan Allah lebih besar daripada dosa, dan
bahwa dosa tidak pernah membatalkan kasih serta kesetiaan Allah. Ini memberi kekuatan untuk
bangkit dari rasa bersalah yang melumpuhkan menuju hidup syukur dan pelayanan.

Pembimbing rohani dipanggil untuk mendampingi dengan kepekaan, agar pengalaman
batin ini sungguh menjadi rahmat ilahi, bukan sekadar produk emosi atau tekanan moral.
Dengan demikian, formasi rohani a /a Ignatius dapat menumbuhkan pribadi-pribadi yang lebih
rendah hati, terbuka, dan penuh kasih.

Relevansi pastoral dari Minggu Pertama LR juga menyentuh konteks sosial saat ini. Di
tengah realitas dosa struktural, korupsi, ketidakadilan, dan luka sosial, wajah Allah yang
ditampilkan Ignatius (Allah yang setia, penuh belas kasih, dan rela memikul aib bersama
manusia) menjadi sumber inspirasi bagi Gereja untuk menghadirkan inisiatif pastoral yang

solider. Bagi umat awam, pengalaman rohani ini bisa menjadi bekal nyata untuk menghidupi

124



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

iman dalam praksis sehari-hari—membangun relasi yang lebih adil, penuh kasih, dan
mengampuni dalam keluarga, pekerjaan, dan masyarakat.

Pertobatan tidak cukup hanya selesai di ruang pengakuan dosa dan pertobatan pribadi,
ini soal iman kita, iman yang berbuah. Maka arti pertobatan tidak sekedar kultis ritual, tetapi
lebih luas dan dalam, melalui bentuk-bentuk pelayanan, berbagi kepada sesama, dunia/gereja

dan alam semesta. Pertobatan itu berbagi.

4. KESIMPULAN

Jadi, dari teks Minggu Pertama LR, makna pertobatan seperti apa yang ditawarkan
Ignatius Loyola? Dari pokok-pokok doa dan percakapan-percakapan batin dalam kelima
Latihan yang ada di Minggu Pertama LR, retretan diajak untuk mengalami attritio dan
contritio.

Pada awalnya, retretan diajak berdoa memohon rasa dukacita yang memuncak dan rasa
malu ketika meneliti dosa-dosanya satu per satu. Seperti Ignatius di Manresa, ada kemungkinan
bahwa retretan menjadi sangat keras terhadap dirinya sendiri. Retretan seakan berteriak-teriak
bahwa dia tidak dicintai atau tidak pantas dicintai karena telah dihantam dosa bertubi-tubi.
Retretan bisa dikuasai “rasa takut” akan Allah yang begitu menyiksanya. Namun, itu bukanlah
yang dicita-citakan Ignatius.

Ignatius justru ingin retretan juga memusatkan perhatian pada belas kasih Allah,
khususnya pada kasih yang mengampuni di dalam diri Yesus Kristus. Oleh karena itu, ada
bahan-bahan doa berupa percakapan di hadapan Allah dan di hadapan Yesus (misal: LR #53).
Retretan diajak melihat diri mereka sendiri dari sudut pandang Allah. Ignatius juga meminta
retretan memohon rasa syukur yang mendalam atas belas kasih dan pengampunan Tuhan.

Dengan bahan-bahan doa dan percakapan seperti itu, retretan diberi kesempatan
mengalami diri sebagai pendosa yang dicintai. Retretan adalah orang yang berdosa, rapuh,
terluka, tidak tahu berterima kasih, dan egois. Akan tetapi, retretan tetap berharga di mata
Allah, tetap diberkati, tetap dipelihara. Hal ini seperti yang dikatakan Paulus dalam surat
kepada jemaat di Roma bahwa Tuhan mengasihi kita, bahkan ketika kita masih berdosa (bdk.
Rom. 5:8). Dengan kesadaran akan kasih Allah, motif pertobatan tidak lagi berupa rasa takut
dihukum (neraka), melainkan cinta pada Allah sendiri—Allah yang adalah the Prodigal God.
Bukan lagi atritio, tetapi menjadi contritio.

Cakupan penelitian ini sangat terbatas pada Minggu Pertama LR. Sebagai usulan untuk

penelitian lebih lanjut, kajian bisa diperluas untuk melihat implikasi spiritualitas pertobatan

125



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

a la Ignatius Loyola ini dengan teologi moral pada umumnya. Selain itu, bisa dilakukan
eksplorasi makna pertobatan dalam Minggu Kedua, Ketiga, dan Keempat LR. Kemungkinan,
dengan membaca LR secara utuh, misalnya dengan melihat Minggu Ketiga, akan tampak
gradasi makna pertobatan yang lain, yakni sebagai “pilihan nyata” yang diteguhkan dan
diperkuat dengan pengalaman Salib Tuhan. Dengan kata lain, retretan diajak untuk memohon
agar diri mereka mampu merasakan dan memilih derita Salib supaya mendapat rahmat
Kebangkitan dan Roh Kudus yang selalu menghibur, menuntut dan menguatkan kita dalam
proses pertobatan yang makin baik dan baik (Magis). Pertobatan yang diskretif ini belum

dijabarkan Penulis dengan gamblang.

KEPUSTAKAAN

Azpitarte, E. L. (2008). Ignatius’ meditation on sin: From guilt to gratitude. The Way, 47(1-2),
97-113. https://www.theway.org.uk/back/4712azpitarte.pdf

Bautista, R. M. L. (2009). Schooled by the Spirit: A prayer companion to Ignatian spirituality.
Jesuit Communications Foundations.

Catholic Church. (1994). Catechism of the Catholic Church (2nd ed.). Libreria Editrice
Vaticana.

da Camara, L. G. (1996). Wasiat dan petuah St. Ignatius. Kanisius.

Fagin, G. M. (2013). Discovering your dream: How Ignatian spirituality can guide your life.
Loyola Press.

Fleming, D. L. (2004). Like the lightning: The dynamics of the Ignatian exercises. Institute of
Jesuit Sources.

Gray, Howard J. (1993). Christ and the First Week of the Spiritual Exercises. In 4 new
introduction to the Spiritual Exercises of St. Ignatius. The Liturgical Press.

Ivens, M. (1998). Understanding the spiritual exercises. Gracewing.

Jou, A. (1991). Lahir untuk berjuang. Kanisius.

Kusmaryanto, C. B. (2019). Nabi cinta kasih dan pelayan pendamaian. Rumah Dehonian.
Loyola, St. Ignatius. (1993). Latihan rohani (J. Darminta, Trans.). Kanisius.

Modras, R. (2004). Ignatian humanism: A dynamic spirituality for the 21st century. Loyola
Press.

Morgalla, S. (2024). Shame, guilt and exclamation of wonder: Integrating psychology,
theology and Ignatian spirituality. Ignaziana, 30, 304-316. https://ignaziana.org/wp-
content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf

126


https://www.theway.org.uk/back/4712azpitarte.pdf
https://ignaziana.org/wp-content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf
https://ignaziana.org/wp-content/uploads/2024/01/30-2020_04.pdf

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025 109-127

Serikat Yesus. (1975). Dokumen Kongregasi Jenderal ke-32.
Serikat Yesus. (2016). Dokumen Kongregasi Jenderal ke-36.

Palmer, Martin E. (1996). On giving the Spiritual Exercises, the early Jesuit manuscript
directories and the official directory of 1599. St. Louis: The Institute of Jesuit Sources.

Spadaro, A. (2013, September 30). A big heart open to God: An interview with Pope Francis.
America: The Jesuit Review. https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-

heart-open-god-interview-pope-francis

127


https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-heart-open-god-interview-pope-francis
https://www.americamagazine.org/faith/2013/09/30/big-heart-open-god-interview-pope-francis

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

SPIRITUALITAS IGNASIAN SEBAGAI JALAN MEMBANGUN KESATUAN
HIDUP BERKELUARGA: SEBUAH STUDI KASUS KUALITATIF

IGNATIAN SPIRITUALITY AS A PATH TO BUILDING UNITY IN FAMILY LIFE:
A QUALITATIVE CASE STUDY

Gabriel Abdi Susanto
Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Indonesia
abdisusanto@yahoo.com

Dikirimkan: 12 Februari 2025; Diterima: 29 Desember 2025
DOIL: https://doi.org/10.24071/s1.v2511.11719

ABSTRACT

This article examines Ignatian Spirituality as a spiritual framework capable of fostering and
sustaining unity in family life amid differences in character, cultural background, and life
values. Departing from the reality of conflicts commonly encountered in contemporary
families, the study argues that spirituality functions not merely as a reinforcement of faith but
as a transformative force in relational life. Employing a qualitative approach through a case
study method, this research focuses on a Catholic married couple who have lived their marital
vocation for more than five decades. The primary data consist of personal reflective documents,
which are thematically analyzed in light of the principles of Saint Ignatius of Loyola’s Spiritual
Exercises. The findings demonstrate that key practices of Ignatian Spirituality—such as self-
denial, discernment of spirits, freedom from disordered attachments, magnanimity, and
humility—play a significant role in managing conflict, deepening mutual understanding, and
nurturing relational unity within the family. Concrete practices, including reflective prayer,
shared spiritual exercises, open communication, and the courage to undergo personal
transformation, emerge as effective pathways for relational healing and growth. This article
concludes that Ignatian Spirituality is not merely a personal devotional practice but a holistic
and effective approach to building sustainable family unity. By orienting family life toward
Christ as its ultimate end, Ignatian Spirituality offers a concrete spiritual resource for families
to grow in love, interior freedom, and faithful commitment.

Keywords: discernment of spirits, family unity, Ignatian spirituality, qualitative case study,
spiritual exercises

ABSTRAK
Artikel ini mengkaji Spiritualitas Ignasian sebagai kerangka rohani yang mampu membangun
dan memelihara kesatuan hidup berkeluarga di tengah perbedaan karakter, latar budaya, dan
nilai hidup. Berangkat dari realitas konflik yang kerap muncul dalam kehidupan keluarga
modern, artikel ini menegaskan bahwa pendekatan spiritual tidak hanya berfungsi sebagai
penguatan iman, tetapi juga sebagai sarana transformasi relasi. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus terhadap pasangan suami istri Katolik yang
telah menjalani kehidupan perkawinan lebih dari lima dekade. Data utama diperoleh dari
dokumen refleksi personal yang dianalisis secara tematik dalam terang prinsip-prinsip Latihan
Rohani Santo Ignatius Loyola. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik-praktik utama
Spiritualitas Ignasian—seperti self-denial (menyangkal diri), discernment of spirits

128

This work is licensed under CC BY-SA.
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:abdisusanto@yahoo.com
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.11719

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

(pembedaan roh), kebebasan dari kelekatan tak teratur, jiwa besar, dan kerendahan hati—
berperan signifikan dalam mengelola konflik, memperdalam saling pengertian, serta
menumbuhkan kesatuan relasional dalam keluarga. Refleksi, doa bersama, keterbukaan dalam
komunikasi, dan keberanian untuk mengubah diri sendiri terbukti menjadi jalan konkret bagi
transformasi relasi pasutri. Artikel ini menyimpulkan bahwa Spiritualitas Ignasian bukan
sekadar praktik rohani personal, melainkan sebuah pendekatan holistik yang relevan dan efektif
dalam membangun kesatuan hidup berkeluarga secara berkelanjutan. Dengan menempatkan
Kristus sebagai orientasi tujuan hidup, Spiritualitas Ignasian memberikan kekuatan rohani yang
nyata bagi keluarga untuk bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan.

Kata kunci: kesatuan keluarga, latihan rohani, pembedaan roh, spiritualitas Ignasian, studi
kasus

1. PENDAHULUAN

Keluarga merupakan unit sosial paling dasar yang menjadi ruang pertama pembentukan
kepribadian, nilai, dan iman setiap individu. Dalam kehidupan keluarga, relasi kasih tidak
pernah terlepas dari dinamika perbedaan—baik perbedaan karakter, latar budaya, cara
pandang, maupun ekspektasi hidup. Perbedaan tersebut merupakan realitas yang tak
terhindarkan, namun sering kali menjadi sumber konflik yang menggerogoti kesatuan hidup
berkeluarga apabila tidak dikelola secara dewasa dan reflektif. Paus Fransiskus menegaskan
bahwa keluarga bukanlah realitas yang statis, melainkan sebuah proses pertumbuhan yang
menuntut kesediaan untuk belajar mengasihi dalam situasi konkret kehidupan sehari-hari (Pope
Francis, 2016).!

Berbagai pendekatan telah dikembangkan untuk membantu keluarga menghadapi konflik
dan membangun relasi yang sehat. Psikologi keluarga menekankan pentingnya komunikasi
interpersonal, keterbukaan emosional, serta kemampuan mengelola perbedaan secara adaptif
(Gottman, 1999; Markman et al., 2010). Pendekatan sosiologis memandang keluarga sebagai
sistem relasional yang terus bernegosiasi antara peran, nilai, dan kepentingan individual
(Hochschild, 2012a). Sementara itu, pendekatan etika relasional menyoroti pentingnya empati,
tanggung jawab, dan pengorbanan sebagai dasar keberlanjutan relasi. Meskipun pendekatan-
pendekatan ini memberikan kontribusi penting, fokusnya sering kali terbatas pada aspek
psikologis dan sosial, tanpa secara mendalam menyentuh dimensi batiniah dan spiritual yang
menjadi sumber motivasi terdalam manusia dalam berelasi.

Dalam konteks inilah spiritualitas menjadi elemen penting dalam membangun kesatuan

hidup berkeluarga. Spiritualitas tidak hanya berfungsi sebagai praktik religius, tetapi sebagai

1 Paus Fransiskus, Amoris Laetitia (2016), no. 325.

129



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

orientasi hidup yang membentuk cara seseorang memandang diri, pasangan, konflik, dan
tujuan hidup bersama. Salah satu spiritualitas yang menawarkan kerangka reflektif sekaligus
praksis dalam mengelola relasi adalah Spiritualitas Ignasian, yang berakar pada pengalaman
rohani Santo Ignatius Loyola dan dirumuskan dalam Latihan Rohani.?

Pada intinya, Spiritualitas Ignasian bertumpu pada Asas dan Dasar?®, yaitu kesadaran
bahwa manusia diciptakan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Tuhan, dan bahwa
segala sesuatu lainnya merupakan sarana untuk mencapai tujuan tersebut (Ignatius Loyola,
1993). Prinsip ini membantu individu membedakan antara tujuan dan sarana dalam hidup,
termasuk dalam relasi keluarga. Konflik sering kali muncul ketika sarana—seperti ego,
kenyamanan pribadi, gengsi, atau keinginan untuk menang—menggantikan tujuan sejati relasi,
yakni kasih yang mempersatukan. Dengan menempatkan tujuan hidup secara benar,
Spiritualitas Ignasian menyediakan landasan bagi proses pembedaan (discernment) yang jujur
dan membebaskan.

Berangkat dari Asas dan Dasar ini, Spiritualitas Ignasian mengembangkan prinsip-
prinsip lain yang relevan bagi kehidupan keluarga, seperti self-denial (menyangkal diri),
kebebasan dari kelekatan tak teratur (indifference), jiwa besar (magnanimity), kerendahan hati,
serta discernment of spirits (pembedaan roh). Prinsip-prinsip ini tidak dimaksudkan sebagai
ideal moral abstrak, melainkan sebagai latihan konkret yang membantu seseorang mengenali
gerak batin, mengelola konflik, dan mengambil keputusan yang lebih selaras dengan kasih.
Dalam konteks relasi suami istri, praktik-praktik Ignasian ini menuntun individu untuk berani
mengubah diri sendiri, alih-alih menuntut perubahan dari pasangan.

Meskipun Spiritualitas Ignasian memiliki kekayaan konseptual dan praksis yang
mendalam, kajian akademik yang menempatkannya secara konkret dalam konteks kehidupan
berkeluarga—terutama melalui studi kasus kualitatif—masih relatif terbatas. Banyak
pembahasan mengenai Spiritualitas Ignasian berfokus pada kehidupan religius, pendidikan,
atau kepemimpinan, sementara penerapannya dalam dinamika keluarga sehari-hari belum

banyak dieksplorasi secara sistematis.

2 Ignatius Loyola, St. Latihan St. Ignatius Loyola. Diterjemahkan oleh J. Darminta, SJ. Pusat Spiritualitas
Girisonta. Yogyakarta: Kanisius, 1993.

3 “Manusia diciptakan untuk memuji, menghormati, dan mengabdi Allah Tuhan kita, dan dengan demikian menyelamatkan
Jjiwanya. Hal-hal lain di atas bumi diciptakan untuk manusia, dan untuk membantunya mencapai tujuan ia diciptakan. Dari
situ manusia harus menggunakan semuanya sejauh hal-hal itu membantunya mencapai tujuan itu, dan harus melepaskan diri
darinya sejauh menghalanginya. Oleh karena itu kita perlu menjadikan diri kita tak terikat terhadap segala hal ciptaan, sejauh
hal itu diserahkan kepada kebebasan kehendak kita dan tidak dilarang, sehingga kita tidak lebih menginginkan kesehatan
daripada sakit, kekayaan daripada kemiskinan, kehormatan daripada kehinaan, hidup panjang daripada hidup pendek,
melainkan hanya menginginkan dan memilih apa yang lebih menghantar kita kepada tujuan kita diciptakan.”

130



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana
Spiritualitas Ignasian berfungsi sebagai jalan rohani dalam membangun dan memelihara
kesatuan hidup berkeluarga. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kasus
pasangan suami istri Katolik yang telah menjalani kehidupan perkawinan lebih dari lima
dekade, artikel ini menelusuri pengalaman konkret, konflik, dan proses transformasi relasional
dalam terang prinsip-prinsip Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola. Melalui kajian ini, artikel
ini hendak menunjukkan bahwa Spiritualitas Ignasian bukan sekadar praktik devosional
personal, melainkan sebuah kerangka holistik yang relevan dan efektif untuk membantu

keluarga bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan dalam kehidupan modern.

2. METODE
2.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus intrinsik.
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam
pengalaman hidup, makna, serta proses reflektif yang dialami oleh pasangan suami istri dalam
membangun kesatuan hidup berkeluarga. Studi kasus intrinsik dipandang relevan karena fokus
penelitian bukan pada generalisasi, melainkan pada pendalaman satu kasus yang secara khas
memperlihatkan dinamika penerapan prinsip-prinsip Spiritualitas Ignasian dalam kehidupan
keluarga (Stake, 1995).

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menangkap kompleksitas relasi, pergulatan
batin, dan transformasi spiritual yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, tetapi terungkap

melalui narasi, refleksi, dan interpretasi makna.

2.2 Partisipan Penelitian

Partisipan dalam penelitian ini adalah sepasang suami istri Katolik (selanjutnya disebut
dengan inisial P1 dan P2) yang telah menjalani kehidupan perkawinan selama lebih dari lima
dekade. Pasangan ini dipilih secara purposif dengan beberapa pertimbangan: (1). Lamanya
masa hidup perkawinan yang memungkinkan refleksi atas dinamika relasi jangka panjang; (2).
Keterbukaan partisipan dalam merefleksikan pengalaman konflik dan pertumbuhan relasional;
serta (3). Kekayaan narasi yang memperlihatkan proses transformasi batin dalam kehidupan

berkeluarga.

131



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Penting dicatat bahwa partisipan P1 merupakan mantan anggota Ordo Serikat Yesus
(Yesuit) yang telah mengundurkan diri setelah menjalani pendidikan selama beberapa tahun.
Dalam proses kehidupan selanjutnya, P1 masih menjadikan spiritualitas (Ignasian) yang
ditanamkan dalam dirinya oleh para pendidik di Ordo Serikat Yesus sebagai cara bertindak
dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam kehidupan rumah tangga. Karena itu, refleksi dan
praktik hidup yang dinarasikan menunjukkan pola-pola yang secara substantif sejalan dengan

kerangka Spiritualitas Ignasian.

2.3 Sumber dan Teknik Pengumpulan Data

Data utama penelitian diperoleh dari dokumen refleksi personal yang ditulis oleh
partisipan dan memuat pengalaman hidup berkeluarga, konflik relasional, proses pengambilan
keputusan, serta refleksi iman yang menyertainya. Dokumen ini bersifat naratif dan reflektif.*
Untuk memperkuat pemahaman konteks dan memperdalam makna refleksi, data tersebut
dilengkapi dengan klarifikasi naratif melalui percakapan (wawancara) reflektif tidak terstruktur
antara peneliti dan partisipan. Selain itu, data sekunder diperoleh dari literatur akademik dan
spiritual mengenai Spiritualitas Ignasian, khususnya Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola dan

karya-karya teolog serta praktisi Ignasian.

2.4 Instrumen Penelitian dan Posisi Peneliti

Dalam penelitian kualitatif, peneliti merupakan instrumen utama (Patton, 2015). Peneliti®
dalam studi ini memiliki latar belakang pemahaman dan keterlibatan dalam tradisi Spiritualitas
Ignasian, yang memungkinkan interpretasi data dilakukan secara reflektif dan kontekstual.
Kesadaran akan posisi ini mendorong peneliti untuk terus melakukan refleksi diri guna
meminimalkan bias interpretatif dan menjaga keterbukaan terhadap makna yang muncul dari
data. Refleksivitas peneliti dijaga melalui pencatatan proses interpretasi, dialog dengan
literatur, serta pembacaan ulang data secara berulang untuk memastikan bahwa analisis

berangkat dari pengalaman partisipan, bukan dari asumsi awal peneliti.

4 Damar Harsanto dkk., Membangun Keluarga Berdasarkan Semangat Ignasian: Antologi Pengalaman Berkeluarga Awam
Yesuit (Yogyakarta: Kunca Wacana bekerja sama dengan Yayasan Sesawi, 2025), hlm. 1-13.

5 Peneliti pernah menjadi siswa di Seminari Menengah Mertoyudan (1991-1995), Magelang dan anggota Serikat Yesus
Provinsi Indonesia dari tahun 1995-2001. Selama waktu itu, peneliti mendapatkan pendidikan penanaman Spiritualitas Yesuit
(Ignasian) melalui proses formasi baik di tahapan seminari menengah maupun di Novisiat juga tahap filosofan (belajar filsafat
di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara). Pemahaman mendalam mengenai spiritualitas didapat baik dari pembacaan dokumen
maupun dari kuliah lisan.

132



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

2.5 Teknik Analisis Data
Analisis data dilakukan dengan analisis tematik reflektif, melalui tahapan berikut:

1. Pembacaan berulang terhadap dokumen refleksi untuk memahami konteks dan alur
pengalaman partisipan.

2. Identifikasi kata kunci dan tema awal yang berkaitan dengan konflik, relasi,
pengambilan keputusan, dan pengalaman batin.

3. Pengelompokan tema berdasarkan prinsip-prinsip utama Spiritualitas Ignasian, seperti
self-denial, discernment of spirits, kebebasan dari kelekatan tak teratur, kerendahan hati,
dan jiwa besar.

4. Interpretasi tematik dengan mengaitkan pengalaman partisipan dengan kerangka
Latihan Rohani Santo Ignatius Loyola serta literatur pendukung.

5. Penarikan makna reflektif, yaitu memahami bagaimana prinsip-prinsip Ignasian

berfungsi dalam membentuk kesatuan hidup berkeluarga.

2.6 Keabsahan Data

Keabsahan data dijaga melalui beberapa strategi, antara lain: (1). Triangulasi sumber,
dengan membandingkan refleksi personal, klarifikasi naratif, dan literatur Ignasian; (2),
ketekunan pengamatan, melalui pembacaan mendalam dan berulang terhadap data; dan, (3)
konsistensi teoretis, yakni kesesuaian antara tema-tema yang muncul dan kerangka

Spiritualitas Ignasian yang digunakan.

2.7 Batasan Penelitian

Penelitian ini bersifat kontekstual, sehingga temuan-temuannya lebih relevan untuk
keluarga dengan latar belakang Agama Katolik atau mereka yang ingin menerapkan prinsip-
prinsip Spiritualitas Ignasian. Studi ini juga bergantung pada narasi subjektif, sehingga tidak

mewakili semua pengalaman keluarga.

2.8 Etika Penelitian

Penelitian ini memperhatikan prinsip-prinsip etika penelitian kualitatif. Identitas
partisipan disamarkan dengan penggunaan inisial untuk menjaga privasi dan kerahasiaan.
Partisipan memberikan persetujuan atas penggunaan refleksi personal mereka untuk

kepentingan akademik. Penelitian ini tidak menimbulkan risiko psikologis maupun sosial bagi

133



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

partisipan, serta dilakukan dengan menjunjung tinggi sikap hormat terhadap pengalaman hidup

dan iman mereka.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1. Kisah Pasutri P1 dan P2
3.1.1. Awal Perkawinan
3.1.1.1.Dua Kasus

Sebagai pasangan suami istri Katolik, P1 dan P2 menyadari bahwa Perkawinan Katolik
itu tidak bisa dipisahkan sampai maut sendiri yang memisahkan. Ini sudah disadari saat misa
pemberkatan perkawinan 55 tahun lalu. Namun, P1 merasa, untuk sampai menjalani komitmen
ini semestinya ada yang menopang agar cinta ini bisa awet seumur hidup. Khususnya
menopang perbedaan-perbedaan yang ada antara kedua belah pihak sehingga bisa dikelola
dengan baik. Dengan demikian, kesatuan sebagai keluarga Katolik tetap terjaga seumur hidup.

Mulailah P1 menuturkan dua kasus kecil di awal perkawinan.

Kasus Pertama

Suatu hari saya pulang dari kantor dan ketemu P2 di rumah tetapi dia diam saja
saat saya memulai sambutan dengan seruan singkat “Hai P2, baik-baik saja di
rumah?” Tetapi dia diam saja, tidak menjawab dan membalas seruan saya. Saya
diam juga, ganti pakaian kemudian membaca koran. Saat sudah mendekati makan
malam, saya tanya: “Ada makanan kan?”. Dia diam sambil menyediakan
makanan. Selesai makan, masih diam. Saya masih meneruskan membaca koran.
Menjelang tidur, kami berdua masih diam satu sama lain. Tidak ada celetukan
sama sekali. Sampai akhirnya saat tengah malam saya kaget mendengar teriakan
P2, “Kamu kawin saja dengan koran!”

“Lho maksudmu apa?” jawab saya agak bingung.

“Coba bayangkan Mas. Dari pulang kantor yang kamu cari koran, sebelum makan
vang dipegang koran, sesudah makan juga koran yang disentuh!” seru P2.

Kaget juga saya dengan kejadian ini.

“Selama 8 jam lebih saya di rumah sendiri ngomong hanya dengan pembantu,’
seru P2.

Saya sadari apa yang disampaikan P2 dengan berteriak itu tidak ada yang salah.
Saya mengakui kebenaran itu dan tidak menolaknya. Setelah P2 menuntaskan
keluhannya, saya kemudian menanggapinya dengan kalimat,

“Maaf, saya tidak sadar” Mungkin kalau saya jawab “So what?” Hancurlah
perkawinan kami.

’

Situasi tegang ini rupanya tidak berhenti sampai di situ. Kejadian lain menyusul. Bahkan lebih

gawat.

134



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Kasus Kedua

Setahun setelah menikah saya ditugaskan Rm Kadarman, Direktur dan Pendiri
LPPM, Menteng agar saya sekolah di Asian Institute of Management di Philipina
dan saya diizinkan membawa isteri. Salah satu mata kuliah yang harus saya ikuti
adakah Psikologi di Universitas Ateneo. Sangat mengagetkan tetapi juga sangat
menyenangkan karena ternyata dosennya cantik sekali.

Maka, timbulah keinginan-keinginan manusiawi saya: ingin sering ketemu terus
dan pura-pura menanyakan beberapa hal yang yang sebetulnya sudah saya
pahami. Dalam hati, yang penting dalam sesi itu: saya ketemu, kesengsem, bahkan
ingin mencium.

Keinginan ini begitu kuat hingga saya kerap minta izin P2 agar bisa dulu ke kampus
meski sebenarnya hanya ingin ketemu dosen cantik itu. Namun, rupanya di sisi lain,
dalam hati ada yang mengingatkan saya. Roh baik itu bilang, “Ingat janjimu ke P2
dan Tuhan.”

Tarik menarik dua kekuatan itu (roh baik dan roh jahat) membuat saya akhirnya
memutuskan untuk mengaku ke P2 dan membeberkan semua godaan yang saya
alami terkait dengan dosen cantik itu.

“Mom (panggilan saya ke P2) saya kasih tahu. Dosen psikologi saya itu cantik
sekali”.

“Kepengen yah? "komentgr singkat P2. “Makanya sering pamit mau ke Atheneo.
Biar bisa ketemu lama yah?”, ungkap P2.

Rupanya bukan saya yang mengaku dosa tetapi justru P2 yang malah membuka
rahasia saya. Rupanya dia sudah tahu. Namun, yang membuat saya terkejut adalah
permintaan P2,

“Kapan kamu mau ketemu dia? Aku ikut biar bisa lihat juga? ujar P2.
Mendengar apa yang disampaikan P2, saya langsung lemas. Ternyata apa yang
saya rahasiakan selama ini, sudah diketahui P2. Saat kami berdua ketemu si dosen,
P2 malah komentar,

“Bener Mas, cantik sekali! Nyesel ya kamu ha ha ha haaaa... ... ” serunya.

Dari kedua kasus ini, P1 menemukan beberapa hal penting dalam perkawinan agar tetap
bisa bersatu meski penuh perjuangan. Kasus pertama, P1 menegaskan bahwa kesatuan harus
didasari pada, (1) pengenalan akan sifat dan minat kedua pribadi dan (2) kesediaan untuk
menerima perbedaan-perbedaan yang ada. (3) Kesadaran ini akan menuntun pasutri sampai
pada sikap saling mengerti atau understanding.

Kesadaaran itu tidak terjadi otomatis. Sering sukar sampai ke arah itu. Bahkan bisa jadi
salah satu, atau keduanya harus rela dan banyak berkorban. Ambil contoh misalnya. Sejak P1
didamprat P2, dirinya mulai menyadari dan bertekad tidak ingin “kawin dengan koran”.
Mulailah P1 rela menemani dan mengantar P2 ke pasar, ikut mendengarkan P2 tawar-menawar
dengan para pedagang, yang bagi P1 sering terasa menyedihan bagi si penjual. P1 juga harus
berkorban dengan tidak menonton pertandingan sepak bola di Senayan yang disenanginya

karena ‘terpanggil’ untuk menemani P2 berbelanja.

135



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Sementara kasus terpincut dosen cantik juga menimbulkan pertempuran dalam hati
(nurani). Ini karena P1 benar-benar jatuh hati, namun sudah terlanjur sumpah di hadapan Tuhan
untuk mencintai dalam suka dan duka sampai mati. Untungnya, di saat-saat genting itu, ada
dorongan kuat untuk ‘mengaku’ meski dibayangi ‘pertempuran hebat’. Dan untungnya lagi,
keberanian mengaku itu cukup kuat untuk mengalahkan ketakutan bakal terjadi ‘perang dunia’
(pertengkaran hebat). Karena, ternyata pengakuan bahwa P1 telah jatuh hati pada dosennya itu
diterima dengan baik oleh P2. Malah P2 mengajak ketemu dosen cantik itu.

Peristiwa penerimaan atas pengakuan ini merupakan jawaban penuh understanding yang
ternyata sangat diperlukan dalam usaha bersatu dalam kehidupan keluarga. Sikap
Understanding dari P2 itu menurut P1 dianggap sebagai ‘pengampunan atas kesalahan atau
kekurangan yang melekat cukup dalam dalam diri P1 yaitu: ‘mudah jatuh hati pada perempuan

cantik.’

3.1.1.2. Perspektif Psikologi Keluarga Modern

Komunikasi dan kesetiaan merupakan dua aspek fundamental yang menentukan
keharmonisan hubungan (rumah tangga) jangka panjang. Berdasarkan dua kasus yang dialami
oleh P1 dan P2, dari perspektif psikologi keluarga modern, dinamika komunikasi dan
manajemen godaan dalam relasi pasangan suami istri dapat dilihat dalam beberapa aspek.

Pentingnya komunikasi interpersonal dalam pernikahan. Kasus pertama mencerminkan
pentingnya komunikasi interpersonal dalam menjaga hubungan yang sehat. Menurut Markman
et al. (2010) dalam bukunya "Fighting for Your Marriage", komunikasi yang buruk sering kali
menjadi pemicu utama konflik dalam pernikahan. P1 yang sibuk dengan koran tanpa menyadari
kebutuhan emosional P2 menunjukkan kurangnya komunikasi yang responsif. Gottman &
Silver (1999) dalam "The Seven Principles for Making Marriage Work" menegaskan bahwa
salah satu kunci keberhasilan pernikahan adalah turning toward each other, yaitu keterampilan
untuk merespons pasangan dengan perhatian dan kepedulian.

Dalam kasus ini, reaksi emosional P2 yang mengekspresikan ketidakpuasannya
merupakan bentuk bid for attention, atau permintaan perhatian dari pasangan, yang jika
diabaikan dapat memicu ketegangan jangka panjang. Berdasarkan penelitian Fincham & Beach
(2010), pasangan yang secara aktif berpartisipasi dalam komunikasi yang responsif dan terbuka
cenderung memiliki hubungan yang lebih stabil dibandingkan pasangan yang mengabaikan
perasaan satu sama lain. P1 akhirnya belajar untuk lebih beradaptasi dengan kebutuhan

emosional P2, yang sejalan dengan konsep emotional attunement dari Johnson (2004) dalam

136



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

"The Practice of Emotionally Focused Couple Therapy" yang menyatakan bahwa pasangan
yang secara emosional peka terhadap pasangannya lebih mampu menyelesaikan konflik
dengan damai.

Terkait dengan manajemen godaan dan kesetiaan dalam pernikahan, kasus kedua
berkaitan dengan tantangan dalam menjaga kesetiaan. Menurut Glass (2003) dalam "Not Just
Friends", godaan dalam pernikahan sering kali muncul dari ketertarikan terhadap orang lain di
luar pasangan, dan dapat berkembang menjadi keterlibatan emosional atau bahkan
perselingkuhan jika tidak dikelola dengan baik. P1 menghadapi tarik-menarik antara kesetiaan
kepada P2 dan ketertarikannya pada dosen cantik, yang merupakan fenomena psikologis umum
dalam relasi jangka panjang. Dalam kajian psikologi pernikahan, Buss & Shackelford (1997)
dalam Jurnal Personality and Individual Differences menyoroti bahwa dorongan biologis
manusia cenderung menginginkan variasi dalam hubungan romantis, tetapi kontrol diri dan
komitmen adalah faktor utama yang menentukan keberhasilan pernikahan. P1 akhirnya
memilih untuk terbuka dan mengakui perasaannya kepada P2, yang merupakan langkah
penting dalam menjaga transparansi dalam pernikahan. Tanggapan P2 yang penuh humor dan
pemahaman menunjukkan tingginya tingkat marital satisfaction, sebagaimana dijelaskan oleh
Karney dan Bradbury (2005) dalam Jurnal Journal of Marriage and Family, bahwa pasangan
dengan tingkat kepercayaan dan keterbukaan tinggi lebih mampu mengatasi tantangan dalam
hubungandibandingkan dengan pasangan yang cenderung menyembunyikan perasaan mereka.

Jadi, kunci keberhasilan pernikahan dalam psikologi keluarga, bisa diuraikan dalam
beberapa prinsip: (1) Komunikasi responsif, pasangan perlu mengenali dan merespons
kebutuhan emosional satu sama lain untuk membangun koneksi yang lebih dalam (Gottman,
1999). (2) Kesadaran dan adaptasi, menyadari perbedaan dalam kebiasaan dan minat
membantu pasangan lebih memahami dan menghargai satu sama lain (Markman et al., 2010).
Dan, (3) manajemen godaan dan transparansi. Keterbukaan dalam menyampaikan perasaan
dapat membantu menjaga kesetiaan dan memperkuat kepercayaan dalam hubungan (Glass,
2003).

Dari perspektif psikologi keluarga modern, pernikahan yang langgeng bukan hanya
bergantung pada cinta di awal hubungan, tetapi juga keterampilan untuk berkomunikasi,

beradaptasi, dan mengelola tantangan yang muncul sepanjang perjalanan hidup bersama.

137



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

3.1.2. Perbedaan Fundamental Terasa Sekali
3.1.2.1.China dan Jawa

Kedua kasus yang telah disampaikan sebelumnya bagi P1 rupanya masih dianggap
sebagai ujian. P1 belum merasa dihadapkan pada persoalan perbedaan yang lebih mendalam,
seperti misalnya perbedaan karakter, perbedaan nilai dan perbedaan budaya. Tentu saja, di
antara mereka ada perbedaan yang mencolok.

P2 adalah keturunan China dan P1 adalah keturunan Jawa yang masing-masing
mempunyai latar belakang kuat terkait budaya. Ciri yang terlihat dalam hidup pasutri ini
misalnya: P2 sebagai keturunan China lebih terbuka, lebih mudah berkata terus terang dan apa
adanya, bahkan bisa menyakitkan. Terhadap tantangan seperti itu orang Jawa lebih cenderung
‘mendem jero’ atau menyimpan dalam hati.

Disamping itu juga ada minat dan keinginan yang sangat berbeda antara P2 dan P1. P2
cenderung rapi, bersih, dan hemat. P1 cenderung tidak peduli dan bossy (maunya dilayani dan
memerintah). Maka ketika pulang dari kantor, P1 cenderung seenaknya melepas sepatu dan
menaruh asal-asalan. Tak heran, sikap itu kemudian direspon P2 dengan kalimat, “sepatunya
ditaruh ditempatnya dong!”. Dan bila P1 mau makan, saat memegang piring dan hendak
mengambil makanan, tiba-tiba terdengar suara nyaring, “cuci tangan dulu deh”, seru P2. Saat
keluar kamar dan lampu tetap nyala, terdengar teriakan, ”lampu dimatiin dong!” Perintah-
perintah seperti ini, menurut P1 pada dasarnya baik. Namun, P1 menganggapnya sebagai
sebuah penghinaan dan dianggap sebagai ungkapan kurang menghargai kerja kerasnya di
kantor. Bagi P1, bukankah semua hal itu menjadi tugas perempuan?

Ini semua baru perbedaan gaya. Belum lagi perbedaan-perbedaan yang lebih berat seperti
perbedaan minat, perbedaan kepentingan, perbedaan hasrat, dan perbedaan cara
penyelesaiannya. Suatu saat, pernah terjadi demikian. P2 dan P1 mengendarai mobil dan
bertengkar hebat tentang perbedaan-perbedaan yang makin tampak menajam dan meningkat.
Pertengkaran ini menyebabkan P2 sampai harus berteriak dan berniat keluar dari mobil saat
itu, meski mobil masih berjalan. Ketegangan itu menyebabkan P1 gerah dan tidak krasan dan
berniat tinggal di luar rumah. Untung keinginan itu tidak dijalankannya. Namun, keinginan itu
menguat, hingga suatu hari, P1 pergi dan meninggalkan pesan di sebuah kertas kecil
bertuliskan, “Saya pergi, dan jangan mencari saya. Juga jangan lapor ke anak-anak.” Kebetulan
saat itu anak-anak mereka masih sekolah di luar negeri.

P1 pun akhirnya menyadari dan bertanya dalam hati : mengapa harus diatasi dengan

minggat? (Jawa : pergi tanpa pamit) Dia sadar bahwa kondisi ini tidak membuatnya nyaman;

138



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

bertengkar dan masing-masing merasa benar. Hingga akhirnya, ia pergi ke Semarang untuk
bertemu dengan pastor pembimbing rohaninya, Romo FX. Tandean SJ. Dalam pertemuannya

dengan Romo Tandean, P1 berkisah:

Saat pertemuan itu, aku menceritakan segalanya—setiap pertengkaran, setiap
ketidakpuasan, setiap luka yang tertinggal dalam hubungan kami. Kata-kataku
penuh dengan pembelaan diri, menyiratkan bahwa kesalahan ada pada P2, bahwa
dialah yang seharusnya berubah. Aku ingin jawaban, ingin solusi, ingin jalan
keluar yang bisa membuatnya mengerti dan mengubah sikapnya.

Romo mendengarkan dengan sabar, tanpa menyela. Matanya tajam, tetapi penuh
belas kasih, seolah melihat lebih dalam daripada apa yang sanggup kusampaikan.
Setelah aku menumpahkan semua yang ada di hatiku, ia akhirnya bertanya dengan
suara yang dalam dan penuh keyakinan, “Kamu ingin P2 berubah?”

“Ya, Romo! Bagaimana caranya?”’ tanyaku penuh harap.

Namun, jawaban yang kudapat bukanlah yang kuinginkan. Romo menatapku lekat
dan berkata dengan tegas, “Kamu tidak bisa mengubah dia. Satu-satunya yang bisa
kamu ubah adalah dirimu sendiri.”

Kata-kata itu menghantamku seperti petir di siang bolong. Aku terdiam, merasa
seakan seluruh pemahamanku tentang hubungan ini runtuh dalam sekejap.
Bagaimana mungkin? Bukankah selama ini aku berusaha mencari cara agar P2
berubah? Mengapa justru aku yang harus berubah?

Romo memberiku waktu untuk merenungkan itu semua. Hari itu, aku diminta untuk
menyelami kitab suci—secara khusus, Injil Markus 8:34 dan Lukas 9:23. Ayat-ayat
yang berbicara tentang menyangkal diri, memanggul salib, dan mengikut Kristus.

Saat membaca dan merenungkannya, pergulatan batinku semakin dalam. Aku
bertanya pada diriku sendiri: mengapa aku hidup? Mengapa aku memilih
pernikahan ini? Apakah aku sungguh memahami maknanya? Hari itu bersama
Romo Tandean menjadi titik balik yang tak terduga. Sebelum aku pulang, ia
memberi satu perintah terakhir—mengundang P2 ke Semarang untuk berekoleksi
bersama.

Dan di sanalah, dalam perjalanan batin yang panjang itu, P1 merasa dihancurkan oleh
Sabda Tuhan sendiri. Ia dihadapkan pada realitas bahwa cinta sejati bukan soal menuntut
perubahan dari orang lain, melainkan tentang belajar menyerahkan diri, menyangkal ego, dan
memanggul salib dengan penuh kerelaan. Hanya dengan begitu, P1 merasa benar-benar
mengikuti-Nya.

Dalam perjalanan memahami self-denial, P1 mulai membuka kembali peristiwa-
peristiwa yang kerap terjadi di antara mereka. Di setiap konflik, yang selalu muncul adalah
keinginan untuk mempertahankan kebenaran masing-masing, sebuah pertarungan ego di mana
Pl mencoba membenarkan diri sendiri dan secara tak langsung menyalahkan P2. P1

melanjutkan ceritanya:

139



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Perubahan perlahan terjadi ketika aku mulai mencoba memahami pandangan P2—
bukan sekadar mendengar, tetapi benar-benar menyelami maksudnya. Aku
berusaha merangkum apa yang ia katakan, lalu memeriksanya kembali padanya.
Jika ia merasa pemahamanku benar, maka aku tahu aku telah menangkap
maksudnya dengan baik. Jika tidak, aku belajar untuk meminta maaf dan
mengulanginya hingga P2 benar-benar merasa bahwa aku memahami apa yang ia
maksud.

Proses ini tidak mudah. Mengakui bahwa aku salah dalam memahami P2 bukanlah
hal yang nyaman. Setiap kali ia memberikan umpan balik bahwa aku keliru, ada
dorongan dalam diriku untuk membela diri, untuk menolak kesalahan itu. Namun,
di titik ini aku menyadari sesuatu yang mendasar: ketidaksiapan menerima
kesalahan dalam memahami orang lain adalah batu penghalang terbesar bagi
saling pengertian.

Ketika aku akhirnya bisa menerima bahwa aku salah—dan lebih dari itu,
memahami di mana letak kesalahanku—aku justru merasakan semacam konsolasi
batin yang mendalam. Sebuah kedamaian yang ingin kujaga, bukan sekadar demi
menghindari konflik, tetapi karena aku mulai melihat bahwa dalam memahami
orang lain, ada kasih yang tumbuh.

Dari titik ini, lahirlah sebuah keseimbangan baru: setelah aku memahami P2,
tanpa kusadari, P2 pun mulai memahami aku. Namun, ini bukanlah tentang
menuntut pemahaman darinya. Aku hanya berusaha menemukan di mana letak
perbedaan di antara kami, bukan untuk diperdebatkan, melainkan untuk dipahami.
Seiring berjalannya waktu, pola ini berulang, dan konflik yang dulu sering muncul
perlahan mulai mereda. Aku tak tahu pasti apakah semua ini terjadi semata-mata
karena kesediaan kami untuk memahami satu sama lain. Namun, satu hal yang
jelas: berkurangnya kesalahpahaman membawa dampak yang nyata pada
hubungan kami—kerukunan, bahkan kemesraan, tumbuh dengan lebih alami.

Konflik yang mereka alami sering kali berakar pada ketidaksiapan untuk menerima
perbedaan pemahaman. Sesederhana memilih jam misa di hari Minggu bisa menjadi
perdebatan yang tak berujung. Jika masing-masing mempertahankan keinginan sendiri,
akhirnya mereka akan pergi misa di waktu yang berbeda. Namun, ketika ada kesediaan untuk
memahami keinginan satu sama lain, P1 menyadari bahwa memanggul salib bukan selalu
tentang penderitaan besar—kadang ia hadir dalam bentuk sederhana: merelakan sesuatu demi

kebersamaan. Dan mungkin, di situlah letak makna salib yang sebenarnya.

3.1.2.2. Perspektif Psikologi Keluarga Modern

Dalam dinamika hubungan pernikahan modern, konflik antara pasangan sering kali
muncul bukan hanya karena perbedaan latar belakang budaya, tetapi juga karena perbedaan
nilai, pola pikir, dan ekspektasi terhadap peran masing-masing dalam rumah tangga. Kisah P1
dan P2 menggambarkan bagaimana perbedaan ini dapat menimbulkan gesekan yang tajam,

bahkan berujung pada keinginan untuk meninggalkan hubungan. Namun, melalui refleksi

140



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

mendalam, Pl menemukan bahwa penyelesaian konflik tidak terletak pada perubahan
pasangan, melainkan pada perubahan diri sendiri. Perspektif ini dapat dianalisis lebih jauh
dalam kerangka psikologi keluarga modern.

John Gottman dalam "The Seven Principles for Making Marriage Work" (1999),
mengungkapkan bahwa pasangan yang berhasil bukanlah mereka yang tidak mengalami
konflik, melainkan mereka yang mampu mengelola konflik dengan cara yang sehat. Salah satu
faktor utama yang menentukan keberhasilan hubungan adalah bagaimana pasangan memahami
dan merespons perbedaan. Dalam kasus P1 dan P2, P1 pada awalnya melihat P2 sebagai
sumber masalah, tetapi seiring waktu, ia menyadari bahwa keberhasilan pernikahan tidak
terletak pada perubahan P2, melainkan pada kemampuannya untuk menerima, memahami, dan
menyesuaikan diri dengan perbedaan tersebut.

Menurut teori keterikatan dalam hubungan dewasa yang dikembangkan oleh Sue
Johnson dalam "Hold Me Tight: Seven Conversations for a Lifetime of Love" (2008),
hubungan yang sehat dibangun di atas rasa aman emosional, di mana masing-masing pasangan
merasa didengar, dipahami, dan diterima. Johnson menekankan pentingnya "momen korektif
emosional," yaitu saat individu dalam hubungan dapat mengubah pola komunikasi yang
merusak menjadi lebih empatik dan terbuka. Proses yang dialami P1 menunjukkan bahwa
ketika ia mulai mencoba memahami P2 dengan tulus—bukan sekadar untuk memenangkan
argumen—hubungan mereka mulai mengalami perbaikan yang signifikan.

Lebih jauh, dalam perspektif psikologi positif, Martin Seligman dalam "Authentic
Happiness" (2002) menjelaskan konsep "pernikahan yang berkembang" di mana pasangan
tidak hanya berusaha untuk bertahan, tetapi juga berusaha untuk mencapai kebahagiaan dan
kesejahteraan bersama. Salah satu elemen kunci dalam konsep ini adalah kemampuan untuk
melihat konflik sebagai peluang untuk bertumbuh, bukan sebagai ancaman terhadap hubungan.
Dalam perjalanan P1, perubahan terjadi ketika ia beralih dari pola pikir defensif menuju pola
pikir reflektif. Dengan memahami P2 tanpa langsung bereaksi secara emosional, ia mulai
membangun hubungan yang lebih harmonis.

Konflik dalam pernikahan juga sering kali terkait dengan ekspektasi sosial terhadap
peran gender. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Arlie Hochschild dalam "The Second
Shift: Working Families and the Revolution at Home" (2012b), ia menemukan bahwa banyak
pria dalam pernikahan tradisional masih memegang ekspektasi bahwa tugas domestik adalah
tanggung jawab perempuan. Hal ini selaras dengan pola pikir awal P1 yang menganggap bahwa

P2 seharusnya mengurus urusan rumah tangga tanpa banyak keluhan. Namun, setelah proses

141



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

refleksi dan bimbingan spiritual, P1 menyadari bahwa pernikahan adalah kemitraan yang
membutuhkan kontribusi dan kompromi dari kedua belah pihak. Dalam konteks psikologi
keluarga modern, teori "relational dialectics" dari Leslie Baxter dan Barbara Montgomery
dalam "Relating: Dialogues and Dialectics" (1996) juga relevan. Mereka berargumen bahwa
hubungan romantis selalu menghadapi ketegangan antara kebutuhan untuk kemandirian dan
kebutuhan untuk keterhubungan. Dalam kasus P1 dan P2, perbedaan mereka menciptakan
ketegangan yang pada awalnya sulit untuk didamaikan. Namun, dengan proses negosiasi dan
pemahaman yang lebih dalam, mereka mulai menemukan keseimbangan antara individualitas
dan kebersamaan.

Transformasi yang dialami P1 juga sejalan dengan pendekatan terapi berbasis kesadaran
(mindfulness-based therapy), seperti yang dikembangkan oleh Jon Kabat-Zinn dalam "Full
Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Body and Mind to Face Stress, Pain, and
Illness" (2003). Mindfulness membantu individu untuk merespons situasi dengan kesadaran
penuh, alih-alih bereaksi secara impulsif berdasarkan emosi sesaat. Dengan mulai memahami
pola komunikasinya dengan P2 dan mencoba merespons dengan lebih bijaksana, Pl
menunjukkan perkembangan dalam kesadaran diri dan regulasi emosinya.

Kisah P1 dan P2 menggambarkan perjalanan psikologis yang kompleks tetapi bermakna
dalam membangun hubungan pernikahan yang lebih matang. Mereka menghadapi berbagai
tantangan, dari perbedaan budaya hingga ekspektasi gender, tetapi keberhasilan mereka dalam
mengatasi konflik bukanlah hasil dari satu pihak yang berubah secara drastis, melainkan dari
kesediaan untuk memahami, menerima, dan menyesuaikan diri secara mutual. Sebagaimana
yang dikatakan oleh Carl Rogers dalam "On Becoming a Person: A Therapist's View of
Psychotherapy" (1961), "Ketika seseorang benar-benar didengar dan dipahami, ia lebih
mungkin untuk berubah." Perubahan yang terjadi dalam hubungan mereka bukanlah tentang
mengalah atau menghilangkan identitas masing-masing, melainkan tentang menemukan

keseimbangan yang memungkinkan mereka untuk tetap bersama dalam harmoni.

3.1.2.3.8Sabda Yesus: Ikutlah Aku

Sabda Yesus: lkutilah Aku menjadi kunci yang membuka jalan bagi keakraban,
kerukunan, dan bahkan kemesraan dalam kehidupan rumah tangga P1 dan P2. Dalam
perjalanan batinnya, P1 menemukan bahwa suasana yang lebih harmonis, yang lahir dari
kesediaan untuk memahami dan menyangkal diri, telah menumbuhkan minat yang lebih dalam

terhadap makna panggilan itu. Dia mulai mendalami Injil dengan sederhana—membaca teks

142



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

bacaan misa harian sebelum tidur, lalu mengingat kembali dua butir penting dari Injil itu saat
kepalanya telah menyentuh bantal. Perenungan ini menjadi bagian dari keseharian, bersama
doa pagi dan kehadiran di misa harian.

Sejak mencoba menerapkan self-denial, memanggul salib, dan mengikuti Yesus,
perlahan- lahan kebiasaan kecil dalam rumah tangga berubah. P1 dan P2 berusaha menghadiri
misa setiap hari, mengenakan pakaian yang selaras saat ke gereja, makan bersama, dan selalu
memberikan salam penuh kasih saat berpisah dan bertemu kembali. Kadang, mereka berdua
melantunkan doa koronka atau rosario bersama. Semua ini menjadi ekspresi nyata dari
pembangunan kesatuan dalam keluarga.

Kini, setelah menerima panggilan untuk berubah, P1 merasakan keindahan yang tak
pernah disangka sebelumnya. Keakraban, kerukunan, dan kerja sama dalam rumah tangga
menjadi lebih nyata. P1 dan P2 menjalani hari-hari dengan lebih selaras—pergi ke pasar
bersama, menghadiri misa setiap pagi, dan berbagi doa di waktu-waktu tertentu. Bahkan dalam
hal kecil seperti berpakaian serasi, P2 selalu memastikan ada keselarasan, seolah itu adalah

lambang dari kesatuan hati kami.

Saat ini, P2 berusia 80 tahun dan saya 86 tahun. Pernikahan kami, yang telah
berlangsung sejak 1971, telah melewati lebih dari lima dekade perjalanan. Kami
telah menapaki begitu banyak suka dan duka, namun di usia senja ini, kami
menemukan kebahagiaan yang sejati: sebuah kesatuan yang tidak hanya bertumpu
pada cinta manusiawi, tetapi juga pada kasih Tuhan yang selalu menyertai.

P1 bersyukur bahwa dalam perjalanan panjang ini, Tuhan telah menuntunnya memahami
bahwa cinta sejati bukanlah soal siapa yang menang dalam perdebatan, tetapi siapa yang
bersedia merendahkan hati dan saling mengasihi. Jika dulu dirinya mengira bahwa kebahagiaan
ada dalam mempertahankan pendapat pribadi, kini dirinya sadar bahwa kebahagiaan sejati ada
dalam pengorbanan kecil yang dilakukan setiap hari untuk istrinya dan dalam menyaksikan

senyum bahagianya setiap pagi.

3.1.3. Melihat dari Sudut Pandang Ignasian
3.1.3.1.Mulai Membaca Latihan Rohani

P1 menyadari bahwa keindahan yang kini mereka alami bukanlah hasil dari upaya
manusiawi semata, melainkan rahmat yang menyertai keputusan untuk berkata Ikutilah Aku—
menggantikan egoisme yang dulu kerap berkata, Gue mau gini! Peduli amat kamu! Namun,

dia bertanya-tanya: di mana letak Spiritualitas Ignasian dalam semua ini? Manajemen

143



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

perbedaan dalam rumah tangga belum tentu berujung pada Spiritualitas Ignasian. P1 lalu
mencoba menelusuri peristiwa-peristiwa dalam hidup mereka dan melihat bagaimana Latihan
Rohani Santo Ignatius telah memberikan tuntunan bagi pertobatannya.

Mulailah P1 membaca bagian awal dari Latihan Rohani Annotasi® 165. Saat mempelajari
kembali, hati P1 tersentak. Di situ Santo Ignatius menulis, syarat mutlak untuk memperoleh
keselamatan kekal adalah bila kita (dirinya) sudah menundukkan dan sedapat mungkin sampai
dalam segala hal taat kepada hukum Tuhan. Menyadari hal itu, P1 merasa malu dan menyesal.
Selama ini, dia lebih mementingkan harga diri, keangkuhan, dan keinginan untuk selalu
menang. P1 selalu merasa bahwa P2-lah yang harus berubah, bukan dirinya.

Refleksi ini membawa P1 lebih dalam pada tiga tingkatan kerendahan hati yang diajarkan
Santo Ignatius Loyola (1993), dalam Latihan Rohani. (1). Kerendahan hati tingkat pertama, ini
adalah dasar yang esensial untuk keselamatan kekal. Seseorang mencapai tingkat ini ketika ia
berkomitmen untuk tidak pernah melakukan dosa berat, bahkan jika ditawarkan seluruh
kekayaan dunia atau diancam dengan kehilangan nyawa. (2). Kerendahan hati tingkat kedua,
lebih tinggi dari yang pertama, tingkat ini dicapai ketika seseorang tidak terikat pada kekayaan
atau kemiskinan, kehormatan atau penghinaan, hidup panjang atau pendek, asalkan semua itu
sama artinya bagi pengabdian kepada Tuhan dan keselamatan jiwanya. Bahkan, ia lebih
memilih mati daripada dengan sengaja melakukan dosa ringan. (3). Kerendahan hati tingkat
ketiga, ini adalah tingkat yang paling sempurna. Setelah mencapai tingkat pertama dan kedua,
seseorang, demi meneladan dan lebih menyerupai Kristus, memilih kemiskinan bersama
Kristus yang miskin daripada kekayaan, penghinaan bersama Kristus yang dihina daripada
penghormatan, dan lebih memilih dianggap bodoh demi Kristus yang lebih dahulu dianggap
demikian, daripada dianggap bijaksana di dunia ini. Ketiga tingkat kerendahan hati ini
menggambarkan perjalanan rohani menuju penyerahan diri sepenuhnya kepada kehendak
Tuhan, dengan meneladani kehidupan dan pengorbanan Kristus.

Dalam perjalanan reflektif ini, P1 tampaknya bergerak dari tingkat pertama ke tingkat
kedua. P1 sadar, dirinya belum sampai ke tingkatan ketiga. Namun, telah memulai dengan
langkah-langkah sederhana: mengakui kesalahan, mengakui bahwa P2 benar, dan mengakui

bahwa selama ini diinya sering menonjolkan kepentingan dan kebaikan sendiri. P1 belajar

6 John Nugroho,” Latihan Rohani St. Ignasius Loyola,” Pantisemedi (Agustus, 2020).
https://pantisemedi.com/read/42/in/latihan-rohani-st.-ignasius-loyola.html. Annotasi merupakan keterangan introduksi bagi
pembimbing. Beberapa annotasi merupakan pengalaman Inigo di Loyola dan Manresa serta hasil pembelajarannya dalam
membimbing orang lain. Beberapa annotasi membungkus sejumlah karakteristik Spiritualitas Ignasian.

144



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

untuk berkata dengan tulus, “Saya salah. Saya bodoh”. Dan di sinilah P1 menemukan cinta

kasih yang sejati.

Aku kini menyadari bahwa dalam setiap pertikaian, keangkuhanlah yang sering
kali menjadi penghalang terbesar. Aku ingin menang, aku ingin dianggap benar,
aku ingin P2 berubah demi kenyamananku sendiri. Namun, melalui Latihan Rohani
dan panggilan lkutilah Aku, aku belajar bahwa perubahan itu harus dimulai dari
diriku sendiri. Sejak saat itu, aku mulai menjadikan tiga macam kerendahan hati
Santo Ignatius sebagai pegangan hidup. Aku belajar untuk tidak lagi terpaku pada
harga diri, untuk menerima kesalahanku dengan rendah hati, dan untuk
menempatkan kasih di atas segala-galanya. Kini, perbedaan yang dulu memicu
pertengkaran, dapat diselesaikan dengan lembut dan penuh pengertian. Hubungan
kami pun semakin dipenuhi dengan cinta dan kebersamaan. Aku bersyukur bahwa
melalui bimbingan Tuhan dan tuntunan Santo Ignatius, aku dapat menemukan
kembali makna sejati dari mencintai dan dicintai.

Mengatakan bahwa diri sendiri adalah bodoh dan salah membutuhkan jiwa besar. Sikap
seperti ini, dalam Latihan Rohani bisa diketahui melalui petunjuk yang diberikan Ignatius
Loyola (1993) dalam annotasi 5’. Tindakan ini mencerminkan semangat Ignasian yang sudah
terinternalisasi dalam diri P1. Berjiwa besar ini rupanya yang menjadi pemicu datangnya
transformasi dalam relasi mereka satu sama lain. Dengan kesadaran akan Sabda Yesus lkutilah
Aku, P1 memahami bahwa jalan yang harus ditempuhnya adalah jalan Kristus meski tidak
menyenangkan. Dalam hal ini Latihan Rohani annotasi 91-100 menjadi pegangan P1.

Dalam bagian ini, Ignatius Loyola memperkenalkan meditasi "Panggilan Raja," di mana
seseorang diajak untuk merespons panggilan Yesus (lebih memilih Panji Kristus daripada Panji
Setan) dengan totalitas hidup. P1 melihat, apa yang disampaikan pembimbing rohani tentang
penaklukan diri sejalan dengan Latihan Rohani annotasi 21 yang menekankan bahwa latihan
rohani dijalankan untuk menaklukkan diri dan mengatur hidup begitu rupa hingga tidak ada
keputusan diambil karena pengaruh rasa lekat tak teratur mana pun juga. Maka, P1, yang
awalnya lebih mengutamakan ego, mulai berusaha keras belajar menyangkal diri (self- denial

atau sering disebut Agere Contra)®.

7 “Bagi yang akan menjalani Latihan Rohani sangat berguna bila dia masuk dengan jiwa besar dan hati rela berkorban untuk
Pencipta dan Tuhannya, serta mempersembahkan kepada-Nya seluruh kehendak dan kemerdekaannya, agar Keagungan ilahi
mau mempergunakan pribadi dan segala miliknya menurut kehendak-Nya yang mahakudus.”

8 Dotmagiseditor, “Agere contra for Lent,” ignatianspirituaity.com (February 8, 2025).

https://www.Ignasianspirituality.com/agere-contra-lent/. Agere Contra-Istilah Ignasian yang populer ini berarti “bertindak
melawan”. Ini berarti bahwa kita dapat dengan sengaja memilih untuk melawan kecenderungan kita. Hal ini berguna untuk
menghindari godaan atau kebiasaan buruk, namun juga dapat membantu pertumbuhan rohani kita. Jadi, jika Anda menyadari
bahwa Facebook menyebabkan kecanduan, Anda bisa mempraktikkan agere contra dan berhenti menggunakan Facebook.
Mungkin Anda memilih untuk “menentang” membaca majalah gosip. Atau Anda merasa malas dan ingin menyalakan TV;
sebagai gantinya Anda “melawan” dan menelepon seorang teman yang ingin Anda ajak ngobrol. Hal ini tentu saja akan

145



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Dan dengan bekal inilah P1 mengalami pertobatan bertahap. Ia sadar bahwa dirinya harus
mengorbankan keinginan pribadi demi penggilan yang lebih besar. Semua dimulai dengan
kebiasaan-kebiasaan sederhana dan kecil. Seperti membaca Injil, misa harian, dan doa bersama,
menemani P2 ke pasar atau mengalah dalam diskusi. Bahkan pergulatannya saat tertarik
dengan dosen cantik memperlihatkan momen di mana P1 harus melawan keinginan
manusiawinya dan memilih kesetiaan. Keputusannya untuk terbuka kepada istrinya
mencerminkan latihan Ignasian untuk melepaskan diri dari kelekatan yang tidak teratur agar
lebih bebas dalam mengasihi. Sikap-sikap ini sejalan dengan prinsip magis’, yaitu semangat
untuk selalu memilih yang lebih besar bagi Tuhan. P1, dengan mengorbankan egonya, pada
akhirnya justru mengalami cinta yang lebih dalam dengan P2.

Selanjutnya, konflik pasutri (P1 dan P2) dan momen-momen pertarungan batinnya dapat
ditinjau dengan menggunakan alat yang sudah disediakan Ignatius Loyola (1993) yang disebut
dengan Pembedaan Roh atau Discernment of Spirit (LR annotasi 313-336). Saat ia tergoda
oleh dosen cantik atau ketika ia mempertahankan egonya dalam konflik rumah tangga, roh
jahat mendorong ke arah egoisme, ketidaksetiaan, dan mencari kesenangan pribadi.
Sebaliknya, roh baik mengingatkan janji kepada Tuhan dan mendorong untuk setia pada
panggilan hidup. Ketika P1 akhirnya memilih jujur (menceritakan rahasianya) kepada P2, itu
adalah contoh nyata dari discernment yang membuahkan konsolasi (penghiburan batin),
sebagaimana Ignatius ajarkan bahwa keputusan yang selaras dengan kehendak Tuhan akan
membawa ketenangan dan sukacita sejati. Dalam penjelasannya tentang sifat godaan, Paul
Suparno (1998) menyebutkan bahwa roh jahat itu seperti buaya darat yang selalu ingin agar
perbuatannya disembunyikan, demikian juga godaannya. Paul, mengutip Latihan Rohani (LR
326). Katanya, setan ingin tipuannya disembunyikan dan tidak dibuka. Maka, kalau kita ingin
maju dalam hidup rohani, kita harus terbuka dan berani mengatakannya, seperti yang dilakukan
P1 kepada istrinya.

Dan dalam banyak momen lainnya, P1 juga menyadari berbagai gerak batinnya. Roh baik

mengarahkan P1 bertindak dengan kasih, memahami P2, dan memilih jalan kerendahan hati.

meregangkan tubuh Anda, memberikan perhatian yang lebih besar pada kebiasaan dan kecenderungan Anda, dan
memungkinkan Anda untuk fokus pada hal-hal lain seperti membaca bacaan rohani atau waktu teduh untuk berdoa (atau
keluarga Anda).

 Brouillette, A. SJ. (2021, January 19). The Ignasian magis: Spirituality and growth. Jesuits of Canada.
https:/jesuits.ca/stories/the-Ignasian-magis-spirituality-and-growth/. Magis adalah kata kunci dalam spiritualitas Ignasian.
Kata ini berasal dari bahasa Latin yang berarti “lebih”. Ignatius dari Loyola menggunakan kata mas dalam bahasa Spanyol
untuk mengekspresikan ide yang sama, terutama dalam Latihan Rohani. Konsekuensi dari pembacaan kuantitatif atas nasihat
spiritual ini sudah jelas: lebih banyak, lebih banyak, selalu lebih banyak. Lebih banyak aktivitas, lebih banyak doa, lebih
banyak pekerjaan.

146



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Sebaliknya, roh jahat menggoda dengan keangkuhan, keinginan untuk menang, serta
ketidakmampuan menerima kelemahan diri sendiri. Dalam dinamika ini, P1 mengalami juga
pergerakan batin'® yang khas dalam Latihan Rohani, yaitu dari desolasi (kegelisahan,
kemarahan, ingin menang sendiri) menuju konsolasi (damai, kasih, pengorbanan kecil).

Pernyataan Romo Tandean yang menyebutkan bahwa P1 harus mengubah diri dan tidak
bisa mengubah orang lain (istri) pada akhirnya menjadi solusi paling ampuh bagi selarasnya
kehidupan rumah tangga PI1-P2. Langkah ini mencerminkan konsep metanoia dalam
Spiritualitas Ignasian. Ignatius tidak menekankan perubahan eksternal, tetapi transformasi
batiniah yang kemudian akan mempengaruhi tindakan lahiriah. P1 mulai memahami bahwa
mencintai dengan tulus berarti menanggalkan kelekatan akan harga diri dan keinginan untuk
diakui benar. Perjalanan ini juga menggambarkan konsep "detachment" atau melepaskan ego
sebagai bentuk kebebasan rohani.

Pada akhirnya, P1 menyadari bahwa dirinya sedang dididik oleh Tuhan dalam proses
yang panjang menjalani hidup rumah tangganya. Dia menemukan bahwa dalam seluruh
perjalanan inilah Tuhan sebenarnya terus dan sedang berkomunikasi. Penemuan akan hadirnya
Tuhan ini juga tampak dalam kesadaran bahwa: (1) Pertengkaran dan perbedaan bukanlah
hambatan, tetapi jalan menuju kedewasaan dalam kasih. (2) Perjalanan iman bukan hanya di
gereja, tetapi dalam interaksi sehari-hari dengan pasangan hidup. (3) Keberanian untuk
mengubah diri sendiri adalah bentuk nyata dari mengikuti Kristus dan dalam (rahmat)
keberanian inilah kita menemukan Tuhan.

Jadi, Tuhan tidak hanya ditemukan dalam doa atau retret, dalam gereja atau biara, tetapi
juga di pasar tempat mereka berbelanja, di meja makan, dan dalam percakapan serta pergaulan
atau interaksi sehari-hari. Tuhan hadir dalam dunia ini, dalam semua aktivitas manusia, dan
dalam keberanian kita untuk mencintai serta berkorban'!. "Finding God in All Things'*" atau
menemukan Tuhan dalam segala hal jelas ciri yang sangat menonjol Spiritualitas Ignasian.
Tuhan tidak hanya disadari kehadiran-Nya dalam doa, saat ke gereja atau beribadat, tetapi
ditemukan dalam dinamika relasi manusia, termasuk dalam suasana berat yang dialami karena

pertengkaran dan konflik.

19 Timothy M. Gallagher, OMV, The Discernment of Spirits: An Ignasian Guide for Everyday Living (Crossroad, 2005), 60-
75.

1 Teilhard de Chardin, Pierre. The Divine Milieu. New York: Harper & Brothers, 1955.

12 William Barry, SJ, Finding God in All Things: A Companion to the Spiritual Exercises of St. Ignatius (Loyola Press, 1999),
102-110.

147



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

3.1.3.2.Kesadaran akan Tujuan Bersama

Hasil analisis refleksi atas pergulatan yang dialami P1 dan pasangannya menunjukkan
bahwa kesatuan hidup berkeluarga pada dasarnya bertumpu pada kesadaran akan tujuan hidup
bersama yang melampaui kepentingan personal. Dalam refleksi-refleksi yang ditulis, tampak
bahwa konflik tidak dipahami semata-mata sebagai kegagalan relasi, melainkan sebagai ruang
pembelajaran untuk kembali menata orientasi hidup. Kesadaran ini sejalan dengan Asas dan
Dasar dalam Spiritualitas Ignasian, yang menempatkan Allah sebagai tujuan akhir hidup
manusia, sementara relasi, keberhasilan, dan kenyamanan pribadi dipahami sebagai sarana.

Dalam konteks kehidupan berkeluarga, prinsip ini membantu partisipan membedakan
antara tujuan dan sarana dalam relasi suami istri. Ketika ketegangan muncul, mereka belajar
untuk bertanya bukan terutama “siapa yang benar”, melainkan “apa yang membawa kami
semakin setia pada panggilan hidup bersama.” Pergeseran orientasi ini menjadi fondasi bagi
proses transformasi relasional yang berkelanjutan.

Refleksi partisipan menunjukkan proses pengenalan diri yang semakin mendalam seiring
perjalanan hidup berkeluarga. Mereka menyadari bahwa konflik sering kali tidak berakar pada
peristiwa eksternal, melainkan pada luka batin, kelekatan emosional, dan ekspektasi yang tidak
disadari. Kesadaran ini muncul melalui kebiasaan refleksi dan doa yang menuntun pada
kejujuran terhadap diri sendiri.

Dalam terang Spiritualitas Ignasian, proses ini selaras dengan latihan mengenali gerak
batin—penghiburan dan kekeringan—yang memengaruhi cara seseorang merespons pasangan.
Dengan mengenali dinamika batin ini, partisipan mampu menunda reaksi spontan,
merefleksikan sumber emosi, dan memilih respons yang lebih membangun relasi. Pengenalan
diri menjadi pintu masuk bagi pertumbuhan relasional yang lebih dewasa.

Salah satu temuan utama penelitian ini adalah peran penting discernment of spirits dalam
pengambilan keputusan keluarga. Partisipan menggambarkan bagaimana keputusan-keputusan
besar—seperti pendidikan anak, pilihan pekerjaan, dan penanganan konflik—tidak diambil
secara impulsif, melainkan melalui proses refleksi, dialog, dan doa bersama.

Proses pembedaan ini membantu mereka mengenali dorongan batin yang membawa pada
kedamaian dan keterbukaan, serta membedakannya dari dorongan yang bersumber dari
ketakutan, ego, atau keinginan untuk menguasai. Dalam konteks ini, pembedaan roh bukanlah
praktik eksklusif religius, melainkan sebuah kerangka reflektif yang membentuk cara pasangan

menimbang pilihan hidup secara bertanggung jawab dan berorientasi pada kebaikan bersama.

148



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Refleksi partisipan secara konsisten menampilkan praktik self-denial dan agere contra
sebagai kunci dalam merawat kesatuan relasi. Dalam situasi konflik, mereka menyadari
kecenderungan untuk mempertahankan ego, gengsi, dan keinginan untuk menang. Namun,
melalui refleksi rohani, muncul keberanian untuk melawan dorongan tersebut dengan memilih
sikap mengalah, mendengarkan, dan meminta maaf.

Praktik agere contra—bertindak berlawanan dengan dorongan batin yang tidak teratur—
menjadi latihan konkret yang memungkinkan terjadinya rekonsiliasi. Dalam kehidupan
berkeluarga, tindakan ini tidak selalu spektakuler, tetapi tampak dalam keputusan-keputusan
kecil yang diulang setiap hari. Temuan ini menegaskan bahwa kesatuan keluarga tidak
dibangun melalui absennya konflik, melainkan melalui kesediaan untuk terus-menerus
mengolah konflik secara reflektif dan penuh kasih.

Penelitian ini juga menemukan bahwa partisipan mengembangkan pemahaman kritis
terhadap konsep “kesuksesan” dalam kehidupan keluarga. Kesuksesan tidak diukur semata-
mata dari pencapaian material atau status sosial anak-anak, melainkan dari kualitas relasi,
kebebasan batin, dan kesetiaan pada nilai-nilai hidup yang diyakini.

Dalam terang Spiritualitas Ignasian, kebebasan dari kelekatan tak teratur memungkinkan
keluarga untuk tidak menjadikan keberhasilan eksternal sebagai tujuan utama. Prinsip ini
membantu partisipan melepaskan ekspektasi berlebihan dan menerima keterbatasan, baik
dalam diri sendiri maupun anggota keluarga lainnya. Kebebasan batin ini memperkuat kesatuan
relasi karena mengurangi tekanan dan tuntutan yang tidak realistis.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan Spiritualitas Ignasian dalam
kehidupan berkeluarga tidak bersifat instan atau linear. Transformasi relasional dipahami
sebagai proses berkelanjutan yang melibatkan refleksi, kegagalan, pertobatan, dan pembaruan.
Partisipan menegaskan bahwa kesatuan keluarga bukanlah kondisi yang sekali dicapai,
melainkan relasi yang terus diperjuangkan.

Temuan ini memperkaya diskursus akademik dengan menunjukkan bahwa Spiritualitas
Ignasian dapat berfungsi sebagai kerangka dinamis dalam membangun kesatuan hidup
berkeluarga. Dengan menempatkan pengalaman konkret sebagai locus teologis dan reflektif,
penelitian ini menegaskan relevansi Spiritualitas Ignasian dalam menjawab tantangan

relasional keluarga modern.

149



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

4. KESIMPULAN

Dari analisis dan pembahasan kita tahu bahwa Spiritualitas Ignasian merupakan jalan
rohani yang relevan dan efektif dalam membangun serta memelihara kesatuan hidup
berkeluarga. Melalui pendekatan studi kasus kualitatif, artikel ini menegaskan bahwa prinsip-
prinsip Spiritualitas Ignasian—terutama Asas dan Dasar, pengenalan dinamika batin,
pembedaan roh, self-denial, agere contra, serta kebebasan dari kelekatan tak teratur—bukan
sekadar konsep teoretis, melainkan praksis reflektif yang nyata dalam kehidupan keluarga
sehari-hari.

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa kesatuan hidup berkeluarga tidak lahir dari
absennya konflik, melainkan dari kemampuan untuk mengolah konflik secara reflektif dan
berorientasi pada kasih. Spiritualitas Ignasian membantu pasangan suami istri untuk menata
kembali orientasi hidup bersama, membedakan antara tujuan dan sarana dalam relasi, serta
berani mengubah diri sendiri sebagai jalan rekonsiliasi. Dengan demikian, kesatuan keluarga
dipahami sebagai proses transformasi relasional yang terus-menerus, bukan sebagai kondisi
statis yang sekali dicapai.

Kontribusi utama artikel ini terletak pada pengoperasian prinsip-prinsip Spiritualitas
Ignasian dalam konteks kehidupan berkeluarga melalui studi kasus yang mendalam. Dengan
menempatkan pengalaman konkret keluarga sebagai locus refleksi teologis dan spiritual,
penelitian ini memperluas cakupan kajian Spiritualitas Ignasian yang selama ini lebih banyak
difokuskan pada kehidupan religius, pendidikan, dan kepemimpinan. Temuan ini menunjukkan
bahwa Spiritualitas Ignasian memiliki daya transformatif yang signifikan dalam membentuk
relasi keluarga yang lebih dewasa, bebas, dan setia.

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya berfokus pada
satu kasus, sehingga temuan tidak dimaksudkan untuk digeneralisasi. Penelitian lanjutan
dengan melibatkan lebih banyak partisipan, latar sosial yang beragam, serta metode
pengumpulan data yang lebih variatif sangat dianjurkan untuk memperkaya pemahaman
tentang penerapan Spiritualitas Ignasian dalam kehidupan berkeluarga. Kendati demikian,
studi ini memberikan dasar reflektif dan metodologis yang kuat bagi penelitian selanjutnya
serta bagi praksis pastoral keluarga.

Sebagai penutup, artikel ini menegaskan bahwa Spiritualitas Ignasian tidak hanya relevan
bagi individu atau komunitas religius, tetapi juga menawarkan sumber daya rohani yang
konkret bagi keluarga dalam menghadapi tantangan relasional kehidupan modern. Dengan

menempatkan Kristus sebagai orientasi tujuan hidup bersama, Spiritualitas Ignasian membuka

150



ISSN 3064-1764

Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

jalan bagi keluarga untuk bertumbuh dalam kasih, kebebasan batin, dan kesetiaan yang

berkelanjutan.

Tabel 1. Prinsip Ignasian, Aplikasinya, dan Dampak yang Dihasilkan

Prinsip Ignasian

Aplikasi dalam Keluarga

Dampak yang Dihasilkan

Self Denial
(Menyangkal diri)

Pembedaan Roh

(Discernment of Spirit)

Kerendahan Hati

Jiwa Besar

(Magnanimity)

Finding God in All Things

Mengutamakan kepentingan

pasangan di atas ego pribadi.

Membaca Gerak batin untuk
membedakan dorongan

egoisme dan kasih sejati.

Mengakui kesalahan dan
menerima kekurangan
pasangan.

Kesediaan untuk berkorban
demi keharmonisan
keluarga.

Melihat Tuhan dalam setiap
dinamika rumah tangga,
termasuk dalam konflik dan

perbedaan pendapat.

Hubungan menjadi lebih
harmonis dan minim
konflik.

Memungkinkan pasangan
mengambil keputusan
dengan bijak dan selaras
dengan kehendak Tuhan.
Meningkatkan saling
pengertian dan rasa hormat
dalam hubungan.
Menumbuhkan cinta kasih
yang lebih mendalam dan
tulus.

Kehidupan berkeluarga
menjadi sarana pertumbuhan

Rohani dan iman.

KEPUSTAKAAN

Barry, W. (1999). Finding God in all things: A companion to the spiritual exercises of St.

Ignatius. Loyola Press.

Brouillette, A., SJ. (2021, January 19). The Ignatian magis: Spirituality and growth. Jesuits of
Canada. https://jesuits.ca/stories/the-Ignatian-magis-spirituality-and-growth/

Fincham, F. D., & Beach, S. R. H. (2010). Marriage in the new millennium: A decade in review.
Journal of Marriage and Family, 72(3), 630-649. https://doi.org/10.1111/].1741-

3737.2010.00722.x

151



https://jesuits.ca/stories/the-Ignatian-magis-spirituality-and-growth/
https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2010.00722.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2010.00722.x

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Gallagher, T. M. (2005). The discernment of spirits: An Ignatian guide for everyday living.
Crossroad.

Glass, S. P. (2003). Not just friends: Protect your relationship from infidelity and heal the
trauma of betrayal. Free Press.

Gottman, J. M. (1999a). The marriage clinic: A scientifically based marital therapy. W. W.
Norton & Company.

Gottman, J. M. (1999b). The seven principles for making marriage work. Harmony.

Harsanto, D., et al. (2025). Membangun keluarga berdasarkan semangat Ignasian: Antologi
pengalaman berkeluarga awam Yesuit. Kunca Wacana bekerja sama dengan Yayasan
Sesawi.

Hochschild, A. R. (2012a). The outsourced self: Intimate life in market times. Metropolitan
Books.

Hochschild, A. R. (2012b). The second shift: Working families and the revolution at home.
Penguin Books.

Ignatius Loyola, St. (1993). Latihan St. Ignatius Loyola (J. Darminta, SJ, Trans.). Pusat
Spiritualitas Girisonta & Kanisius.

Ignatius of Loyola. (1993). The spiritual exercises of St. Ignatius (G. E. Ganss, Trans.). Loyola
Press. (Original work published 1548)

Johnson, S. M. (2004). The practice of emotionally focused couple therapy: Creating
connection (2nd ed.). Routledge.

Johnson, S. M. (2008). Hold me tight: Seven conversations for a lifetime of love. Little, Brown
and Company.

Kabat-Zinn, J. (2003). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to
face stress, pain, and illness. Bantam Books.

Karney, B. R., & Bradbury, T. N. (2005). Contextual influences on marriage: Implications for
policy and intervention. Journal of Marriage and Family, 67(4), 862—884.
https://doi.org/10.1111/5.1741-3737.2005.00194.x

Markman, H. J., Stanley, S. M., & Blumberg, S. L. (2010). Fighting for your marriage (3rd
ed.). Jossey-Bass.

Martin, J. (2010). The Jesuit guide to (almost) everything: A spirituality for real life.
HarperOne.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage Publications.

Pope Francis. (2016). Amoris laetitia: Post-synodal apostolic exhortation on love in the family.
Vatican Press.

152


https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2005.00194.x

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 128-153

Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy. Houghton
Mifflin.

Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to realize
your potential for lasting fulfillment. Free Press.

Stake, R. E. (1995). The art of case study research. Sage Publications.

Suparno, P. (1998). Roh baik dan roh jahat: Praktek pembedaan roh dan pemilihan menurut
Latihan Rohani St. Ignatius. Kanisius.

153



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

LATIHAN ROHANI PEMULA UNTUK PESERTA MUSLIM:
STUDI KASUS TIGA PENGALAMAN

THE FIRST SPIRITUAL EXERCISES FOR MUSLIM PARTICIPANTS: A CASE
STUDY OF THREE EXPERIENCES

Antonius Sumarwan'®, Yohanna Tungga Prameswarawati’
'Magister Manajemen, Universitas Sanata Dharma, Indonesia
Psikolog, Magister Psikologi Profesi (S2), Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya, Indonesia
marwansj@usd.ac.id', yoprameswari.20@gmail.com?®
*Korespondensi: marwansj@usd.ac.id

Dikirimkan: 13 Oktober 2025; Diterima: 29 Desember 2025
DOI: https://doi.org/10.24071/s1.v2511.13659

ABSTRACT

The First Spiritual Exercises is an adaptation of the Spiritual Exercises of St. Ignasius Loyola,
designed to make them more accessible to a wider audience. In Indonesia, The First Spiritual
Exercises have been introduced as Latihan Rohani Pemula (LRP) and are conducted through
online accompaniment, enabling participation from people of diverse backgrounds, including
Muslims. This study aims to explore the experiences of Muslim participants in LRP and its
impact on their spiritual life and inner well-being. Employing a qualitative approach with a
case study design, this research examines the experiences of three Muslim participants who
took part in LRP: two active (registered) participants and one passive (unregistered)
participant. Data were collected through telephone interviews, written reflections, and
triangulation with facilitators and significant others (family members or companions).
Descriptive analysis was conducted through processes of data organization, coding, and
reduction into key themes. The findings show that despite differences between active and
passive participants, both experienced meaningful benefits, including growth in prayer,
experiences of God'’s love, reconciliation with themselves and others, and more realistic
changes in attitudes and behavior. This study affirms that LRP can contribute to the
development of interfaith spirituality, support mental well-being, and open spaces for practical
dialogue between Islam and Christianity.

Keywords: First Spiritual Exercises, Ignatian spirituality, interfaith dialogue, mental well-
being, Muslim participants, qualitative case study

ABSTRAK
The First Spiritual Exercises merupakan adaptasi dari Latihan Rohani St Ignasius Loyola agar
lebih mudah diikuti oleh banyak orang. Di Indonesia, The First Spiritual Exercises
diperkenalkan sebagai Latihan Rohani Pemula (LRP) dan diberikan melalui pendampingan
daring sehingga dapat diikuti oleh umat dari berbagai latar belakang, termasuk Muslim.
Penelitian ini bertujuan menggali pengalaman peserta Muslim dalam mengikuti LRP serta
dampaknya terhadap kehidupan rohani dan kesejahteraan batin. Menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus, penelitian ini mengeksplorasi pengalaman tiga orang

154

This work is licensed under CC BY-SA.
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:marwansj@usd.ac.id1
mailto:yoprameswari.20@gmail.com2
mailto:marwansj@usd.ac.id
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13659

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Muslim yang menikuti LRP: dua peserta aktif (terdaftar) dan satu peserta pasif (tidak terdaftar).
Data dikumpulkan melalui wawancara via telepon, refleksi tertulis, serta triangulasi dengan
fasilitator dan significant others (keluarga atau pendamping). Analisis deskriptif dilakukan
melalui proses pengorganisasian, pengkodean, dan reduksi data menjadi tema-tema utama.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan antara peserta aktif dan
pasif, keduanya tetap memperoleh manfaat, seperti pertumbuhan dalam doa, pengalaman cinta
Tuhan, rekonsiliasi dengan diri sendiri maupun orang lain, serta perubahan sikap dan perilaku
yang lebih realistis. Penelitian ini menegaskan bahwa LRP dapat berkontribusi pada
pengembangan spiritualitas lintas iman, mendukung kesehatan mental, serta membuka ruang
dialog praksis antara Islam dan Kristen.

Kata kunci: dialog antaragama, kesehatan mental, latihan rohani Ignasian ,Latihan Rohani
Pemula, peserta Muslim, studi kasus kualitatif

1. PENDAHULUAN

Dalam dunia modern yang ditandai oleh kelelahan batin, tekanan sosial, dan disorientasi
nilai, praktik spiritualitas yang membantu manusia menemukan kembali makna dan
keseimbangan hidup menjadi semakin penting (Pargament, 2013; Koenig, 2018). Banyak
individu mencari bentuk latihan rohani yang dapat diintegrasikan dengan kehidupan sehari-
hari dan yang mampu menjawab kebutuhan akan kedalaman batin tanpa harus meninggalkan
tanggung jawab sosial. Salah satu warisan spiritualitas yang terus memberi inspirasi lintas
generasi dan konteks adalah Latihan Rohani Santo Ignasius Loyola (Spiritual Exercises),
sebuah metode doa dan refleksi yang menuntun seseorang untuk mengenali kehadiran Allah
dalam segala hal dan menata hidupnya sesuai dengan kasih dan panggilan Ilahi (Loyola, 2018).

Namun, praktik Latihan Rohani Santo Ignasius Loyola yang menuntut orang untuk
menyepi (retret) selama 30 hari penuh sulit dijalankan oleh kebanyakan umat awam.
Akibatnya, relatif sedikit orang yang dapat menjalani Latihan Rohani. Sebagai respons
terhadap kebutuhan zaman, Michael Hansen, S] mengembangkan The First Spiritual Exercises
(FSE), sebuah adaptasi yang lebih sederhana, fleksibel, dan dapat dijalani di tengah rutinitas
hidup (Hansen, 2013). The First Spiritual Exercises dirancang sebagai retret terpandu (guided
retreat) selama empat minggu, di mana peserta berdoa secara pribadi selama empat hari dalam
seminggu di rumah masing-masing dan bertemu secara kelompok pada akhir pekan untuk
melakukan percakapan rohani (spiritual conversation) yang dipandu oleh fasilitator. Format
ini memungkinkan pengalaman rohani Ignasian menjadi lebih inklusif tanpa kehilangan
kedalaman kontemplatifnya—yakni membantu peserta belajar membedakan gerakan batin

antara penghiburan (consolation) dan kekeringan rohani (desolation) (Kozlowski, 2010, 2015).

155



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Di Indonesia, adaptasi FSE diperkenalkan oleh Antonius Sumarwan, SJ dengan nama
Latihan Rohani Pertama, yang kemudian dikenal sebagai Latihan Rohani Pemula (LRP)
(Hansen & Sumarwan, 2021). LRP dirancang untuk menghadirkan inti pengalaman Ignasian
secara sederhana dan kontekstual, agar dapat diakses oleh umat dari berbagai latar belakang,
termasuk non-Kristiani. Kekhasan adaptasi Sumarwan terletak pada pelaksanaannya yang
dilakukan secara daring (online), sehingga memungkinkan partisipasi yang lebih luas dan lintas
latar belakang sosial-keagamaan. Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa LRP memiliki
dampak positif terhadap kesehatan mental dan sikap spiritual peserta, serta meningkatkan
organizational citizenship behavior (Sumarwan, 2024; Sumarwan et al., 2025).

Sebagai bentuk guided retreat, LRP menempatkan pendamping bukan sebagai pengajar
dogmatis, melainkan sebagai sahabat rohani yang membantu peserta mengenali dan mengolah
pengalaman kehadiran Allah dalam kehidupan sehari-hari. Model ini sejalan dengan semangat
pedagogy of accompaniment (Marek & Walulik, 2022), yang menekankan pendekatan
reflektif, empatik, dan dialogis. Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Indonesia,
pendekatan ini membuka ruang dialog lintas iman, di mana peserta Muslim dapat menghayati
pengalaman rohani Ignasian tanpa harus meninggalkan keyakinan mereka, melainkan
menemukan titik temu melalui nilai-nilai spiritual yang universal. Dalam pelaksanaannya,
peserta LRP pada umumnya adalah umat Katolik dan sedikit umat Kristen Protestan. Namun
dalam perjalanan, ternyata ada beberapa umat Muslim yang mengikuti LRP ini. Hal ini
memberikan peluang untuk mengkaji sejauh mana LRP dapat diikuti oleh peserta Muslim dan
apa dampaknya bagi kehidupan mereka.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali pengalaman tiga peserta Muslim dalam
mengikuti LRP, dengan fokus pada proses pelaksanaan, manfaat yang dialami, dan dinamika
pendampingan yang terjadi. Melalui pendekatan kualitatif studi kasus (Creswell, 2015, Yin,
2009), penelitian ini berupaya memahami bagaimana spiritualitas Ignasian dapat dihayati
secara otentik oleh peserta dari tradisi iman yang berbeda, serta bagaimana pengalaman
tersebut berkontribusi pada pertumbuhan iman, kesehatan mental, dan dialog lintas agama.
Secara konseptual, penelitian ini memperkaya pemahaman tentang bagaimana The First
Spiritual Exercises dapat diadaptasi secara kontekstual; secara praktis, penelitian ini
menawarkan inspirasi bagi pendamping rohani dalam mengembangkan praktik spiritualitas
yang inklusif dan berbasis pengalaman.

Artikel ini terdiri dari lima bagian utama: bagian pertama memaparkan latar belakang

dan konteks LRP di Indonesia; bagian kedua menguraikan kajian pustaka tentang spiritualitas

156



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Ignasian, pedagogi pendampingan, dan dialog antaragama; bagian ketiga menjelaskan metode
penelitian; bagian keempat menyajikan hasil dan pembahasan mengenai pengalaman peserta
serta refleksi fasilitator; dan bagian terakhir menampilkan kesimpulan, implikasi, serta saran

untuk penelitian dan praktik selanjutnya.

1.1. Tinjauan Pustaka
1.1.1. Latihan Rohani Pemula di Indonesia

Latihan Rohani Pemula (LRP) merupakan adaptasi The First Spiritual Exercises (FSE)
karya Michael Hansen, SJ, yang sejak awal dimaksudkan sebagai bentuk Latihan Rohani
dalam kehidupan sehari-hari selama kurang lebih sebulan. Hansen (2013) merumuskannya
berdasarkan cara Santo Ignasius Loyola, ketika masih awam dan belum belajar teologi,
mendampingi teman-temannya yang juga awam sederhana untuk mengolah kehidupan rohani
mereka. Dengan demikian, LRP sejak semula dirancang bukan untuk para ahli spiritual,
melainkan untuk orang biasa yang ingin melangkah dalam perjalanan iman.

Ciri khas LRP adalah bentuknya sebagai retret terpandu. Peserta diminta membuat
komitmen: menyediakan waktu doa pribadi (sekitar 50 menit per hari, Senin—Kamis) di rumah
masing-masing, mengikuti percakapan rohani dalam kelompok seminggu sekali selama sekitar
2 jam di akhir pekan, serta menuliskan pengalaman doa dalam buku pengalaman
mendengarkan (listening book). Bahan doa dan Langkah doa selama LRP mengikuti buku
panduan yang disusun oleh Hansen (Hansen & Sumarwan, 2021). Kriteria peserta sangat
inklusif: siapa pun dapat mengikuti, tanpa syarat pendidikan, pengalaman, atau kondisi
kesehatan khusus. Syarat utamanya adalah keinginan, kemurahan hati, dan keterbukaan hati
untuk membiarkan Allah berkarya (Hansen, 2013; Hansen & Sumarwan, 2021).

Dari segi manfaat, LRP diharapkan menumbuhkan sikap penyerahan diri, keterbukaan
kepada Allah yang murah hati, serta kemampuan mengungkapkan iman dalam persaudaraan
dan tindakan nyata. Peserta diajak mengembangkan kepekaan terhadap dinamika batin berupa
penghiburan (consolation) dan kekeringan rohani (desolation), sebagaimana ditekankan
Ignasius dalam panduan pembedaan gerak-gerak roh (discernment of spirits). Melalui doa,
refleksi, dan pencatatan pengalaman, peserta belajar mengenali gerakan batin ini, sehingga
dapat mengambil keputusan hidup secara lebih bebas dan selaras dengan kehendak Allah
(Kozlowski, 2015).

LRP juga memiliki dimensi “efek domino”: setiap peserta latihan dapat pada gilirannya

menjadi pemberi bagi orang lain. Hansen (2013) menekankan bahwa pemberi LRP hanyalah

157



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

memfasilitasi proses, sementara buah rohani adalah karya Allah dan peserta. Dengan
demikian, LRP tidak hanya membentuk individu, tetapi juga mendorong pertumbuhan
komunitas rohani yang berkelanjutan.

Di Indonesia, adaptasi LRP diperkenalkan oleh Antonius Sumarwan, SJ. Kekhasannya
bukan hanya pada kontekstualisasi bahasa dan penyederhanaan format, tetapi juga pada
pelaksanaan secara online, yang memungkinkan partisipasi lintas daerah bahkan lintas agama.
Penelitian kuantitatif menunjukkan bahwa LRP berdampak pada meningkatnya sikap positif
terhadap Tuhan, menurunnya sikap negatif terhadap Tuhan, serta memperkuat kesehatan
mental (Sumarwan, 2024). Studi berikutnya menegaskan kontribusi LRP dalam memperkuat
kesehatan mental dan organizational citizenship behavior (OCB) di komunitas credit union
(Sumarwan et al., 2025). Dengan demikian, LRP di Indonesia telah berkembang dari sekadar
devosi pribadi menjadi sarana formasi spiritual dan sosial.

Namun demikian, pada penelitian tersebut, peserta LRP mayoritas umat Katolik dan
sedikit umat Kristen Protestan. Kita belum tahu apakah LRP dapat dilaksanakan oleh umat
non-Kristiani, khususnya umat Muslim, dan apakah LRP memberikan manfaat serupa bila

pesertanya non-Kristiani (Muslim). Hal inilah yang akan digali melalui penelitian ini.

1.1.2. Pedagogi Ignasian dan Pendampingan

LRP berakar kuat pada pola pedagogi Ignasian: konteks, pengalaman, refleksi, tindakan,
evaluasi. Pola ini membantu peserta mengintegrasikan latihan rohani dengan kehidupan
sehari-hari. Marek dan Walulik (2022) mengembangkan gagasan ini dalam teori pedagogy of
accompaniment, yang menekankan pendampingan partisipatif, non-koersif, dan transformatif.
Dalam kerangka ini, fasilitator bukan pengajar yang memberi instruksi sepihak, melainkan
sahabat rohani yang berjalan bersama peserta, mendengarkan, dan menolong mereka
mengolah pengalaman rohaninya.

Hansen (2013) sendiri menegaskan tiga tujuan LRP: memberi peserta pengalaman retret
yang diinginkan, menyediakan latihan rohani yang dapat digunakan setelah retret, dan
membekali peserta untuk kelak membimbing orang lain. Dengan demikian, LRP memiliki
fungsi pedagogis sekaligus transformatif. Bagi peserta Muslim, penelitian ini menunjukkan
bahwa pendekatan pedagogis yang non-koersif membuat mereka merasa aman untuk

menghayati doa Ignasian tanpa merasa harus meninggalkan identitas iman mereka.

158



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

1.1.3. Spiritualitas Ignasian dalam Dialog dengan Islam

Kajian akademik menunjukkan bahwa spiritualitas Ignasian memiliki potensi untuk
menjadi sarana dialog lintas iman. Pidel (2020), misalnya, menafsirkan kembali Apologia
Jerome Nadal—rekan awal Ignasius Loyola—sebagai dasar teologis bagi keterbukaan Latihan
Rohani terhadap dialog lintas iman. Menurutnya, pengalaman rohani dapat menjadi ruang
bersama bagi semua pencari Tuhan, sejauh pendamping menjaga kesetiaan pada dinamika
rohani Ignasian sambil menghormati kebebasan batin peserta dari tradisi lain.

Villagran (2018) secara khusus menelaah kemungkinan pendekatan Ignasian dalam
dialog dengan Islam. Menurutnya, dialog rohani dapat berlangsung dengan tiga ciri khas
Ignasian: (1) berakar pada pengalaman personal dan refleksi sehari-hari, bukan semata-mata
perdebatan teologis; (2) berlandaskan discernment, yakni kepekaan terhadap gerakan batin
yang dapat dikenali juga dalam tradisi Islam seperti muhasabah; dan (3) bercorak praktis,
terarah pada pertumbuhan hidup beriman dan pelayanan bersama. Villagran (2018)
menegaskan bahwa gaya dialog semacam ini memungkinkan perjumpaan spiritual yang
menghormati perbedaan sekaligus memperkaya iman masing-masing pihak.

Dalam konteks Asia, pengalaman tersebut terdokumentasi dalam antologi Journeying
with Muslims the Ignatian Way (JAMIA, 2022), yang menampilkan kisah nyata doa bersama,
percakapan rohani, dan adaptasi simbol maupun Bahasa, yang dilaksanakan oleh umat Katolik
dan Muslim. Praktik-praktik ini memperlihatkan bahwa umat Kristiani dan Muslim dapat
saling memperkaya secara rohani, tanpa harus meleburkan identitas iman masing-masing.
Penelitian tentang peserta Muslim dalam LRP di Indonesia dapat dipahami dalam kerangka
ini: LRP terbukti menjadi titik temu praksis antara spiritualitas Ignasian dan tradisi Islam,

khususnya dalam praktik refleksi diri yang memiliki kesamaan dengan muhasabah.

1.1.4. Tantangan dalam Adaptasi LRP bagi Peserta Muslim

Meskipun LRP memiliki potensi lintas iman, terdapat beberapa tantangan yang perlu
dicatat. Pertama, penggunaan bahasa dan simbol Kristiani dalam doa terkadang terasa asing
bagi peserta Muslim. Misalnya, ungkapan tentang Yesus sebagai Allah Putera atau sahabat
sejati, serta doa langsung kepada Allah Bapa dan Roh Kudus mungkin tidak mudah dihayati
tanpa penjelasan atau adaptasi. Kedua, perbedaan teologis dapat menimbulkan kebingungan
bila fasilitator tidak cukup peka.

Pengalaman JAMIA (2022) menegaskan pentingnya penggunaan bahasa inklusif dan

simbol yang dapat dijembatani, tanpa mengaburkan identitas iman masing-masing. Dalam doa

159



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

bersama, misalnya, fasilitator dapat menekankan dimensi universal seperti rasa syukur,
pengakuan akan keterbatasan manusia, dan permohonan bimbingan Allah. Dengan demikian,
doa tetap setia pada roh Ignasian—mencari Allah dalam segala hal—mamun dapat dihayati
juga oleh umat Muslim.

Dalam praktiknya, JAMIA (2022) merekomendasikan pemilihan simbol yang resonan
bagi kedua tradisi. Simbol cahaya, misalnya, dapat digunakan bukan hanya sebagai lambang
Kristus, tetapi juga sebagai lambang “Allah sebagai Cahaya langit dan bumi” (QS. An-Nur:
35). Dengan demikian, satu simbol dapat menjadi titik temu spiritual yang memperkaya kedua
pihak.

Selain itu, JAMIA (2022) menekankan pentingnya memberi ruang bagi ekspresi iman
masing-masing. Dalam doa kelompok, seorang Muslim dapat membaca doa A/-Fatihah atau
dzikir syukur, sementara peserta Kristiani dapat menggunakan doa spontan atau mazmur.
Pendekatan ini tidak menghapus identitas iman, tetapi menegaskan bahwa persaudaraan
spiritual dapat terwujud melalui saling menghormati perbedaan.

Akhirnya, JAMIA (2022) juga mencatat bahwa keberhasilan doa bersama lintas iman
sangat ditentukan oleh sikap pendamping: rendah hati, penuh perhatian, dan non-koersif. Hal
ini selaras dengan penekanan Hansen (2013) bahwa pemberi LRP tidak bertanggung jawab
atas buah rohani peserta—buah itu adalah karya Allah sendiri. Prinsip ini membantu
menghindari kesan pemaksaan atau dominasi simbol tertentu.

Dengan demikian, tantangan-tantangan tersebut justru merupakan peluang untuk
memperdalam praktik pedagogy of accompaniment (Marek & Walulik, 2022). Dalam hal ini
pendamping menjadi fasilitator dialog rohani yang aman, terbuka, dan menghormati

subjektivitas iman setiap peserta.

2. METODE

Metode penelitian ini adalah metode kualitatif dengan model pendekatan studi kasus.
Penelitian kualitatif didefinisikan sebagai penelitian yang menggunakan kerangka penafsiran
atau teori dengan maksud untuk memahami makna yang dimiliki oleh individu atau kelompok
tertentu pada masalah manusia atau sosial (Creswell, 2015).

Studi kasus adalah sebuah model yang memfokuskan eksplorasi “sistem terbatas”
(bounded system) atas satu kasus khusus ataupun pada sebagian kasus secara terperinci dengan

penggalian data secara mendalam (Yin, 2009). Beragam sumber informasi yang kaya akan

160



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

konteks dilakukan untuk penggalian data (Creswell, 2015; Yin, 2009). Ciri dari studi kasus
yakni diawali dengan mengidentifikasi suatu kasus dengan spesifik, kemudian
mengilustrasikan dan mendeskripsikan kasus, serta memperlihatkan pemahaman mendalam
mengenai kasus tersebut. Menurut Creswell (2015), penelitian studi kasus majemuk biasanya
tidak lebih dari 4 sampai 5 kasus. Dengan demikian, sumber data penelitian ini terdiri dari 2
peserta LRP aktif (terdaftar) dan 1 peserta LRP pasif (tidak terdaftar). Tujuannya adalah untuk
menggali pengalaman yang berbeda-beda dari peserta dari mulai proses mengikuti LRP hingga
memperoleh manfaat setelah mengikuti LRP. Kriteria dari subyek yang ditentukan adalah
peserta yang mengikuti Latihan Rohani Pemula aktif dan pasif, beragama Islam, dan masih
produktif bekerja. Usia dikisaran antara 25 tahun hingga 35 tahun. Peneliti tidak dengan
sengaja dan terencana merekrut peserta Muslim untuk mengikuti LRP demi terlaksananya
penelitian ini. Yang kami lakukan adalah mengundang tiga orang Muslim yang telah mengikuti
LRP untuk secara khusus merefleksikan kembali pengalaman mereka selama mengikuti LRP.

Selanjutnya teknik pengumpulan data menggunakan wawancara melalui media
komunikasi hand phone mengingat peserta dan fasilitator serta peneliti berada pada kota yang
berbeda-beda. Teknik analisis data yang dilakukan dalam penelitian ini yaitu analisis deskriptif.
Analisis deskriptif ini dimulai dari mempersiapkan dan mengorganisasikan data, meliputi data
teks seperti transkrip wawancara dan data gambar seperti foto, lalu mereduksi data menjadi
tema dengan proses pengkodean dan peringkasan kode, dan terakhir menyajikan data dalam
bentuk tabel, bagan, atau pembahasan (Creswell, 2015, Yin, 2009).

Penelitian ini menggunakan uji keabsahan data berupa triangulasi sumber data (Creswell,
2015, Yin, 2009). Hal yang dilakukan untuk mengecek kembali keabsahan data, yakni peneliti
juga melakukan wawancara terhadap significant other, yaitu fasilitator N dan E yang
mendampingi subyek S dan A. Juga significant others, orang yang mendampingi subjek
penelitian S dan A serta kakak dan istri subyek M (subyek pasif) guna memastikan kebenaran
data yang telah diperoleh.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1. Hasil Penelitian

Hasil penelitian studi kasus ini merupakan wawancara pada dua peserta sebagai peserta
resmi LRP sedangkan satu peserta adalah peserta tidak resmi LRP. Dua peserta resmi adalah
perempuan yaitu S dan A, sedangkan yang tidak resmi adalah laki-laki yaitu M.

161



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

3.1.1.S: Perempuan Advokat dan Relawan KPTT

S berasal dari Bengkulu dengan usia 26 tahun, beragama Islam dan pekerjaan sebagai
advokat. Memiliki latar belakang dari keluarga Muslim. S tidak merasa asing dengan liturgi
agama Katolik sebab saat bergabung sebagai relawan Kursus Pertanian Taman Tani (KPTT)
di Salatiga, S mengenal romo, frater dan teman-teman Katolik.

S tertarik pada LRP karena melihat bahwa manusia memiliki dimensi rohani dan itu
harus dilatih. Sudah lama mendalami kerohanian dan cerminannya adalah tingkah laku, namun
tidak memahami resepnya apa: “Kita manusia kan punya Rohani dan itu harus dilatih. Saya
sudah lama mendalami kerohanian dan cerminannya adalah tingkah laku kita. Nah resepnya
apa?...Saya mulai penasaran” (Wawancara, 3 April 2024).

Pada saat berproses melakukan Latihan Rohani Pemula (LRP), S merasa kesulitan.
Kesulitan tersebut lebih pada tidak mudahnya memahami materi LRP karena banyak ditemui
ayat-ayat dalam Alkitab yang perlu diterangkan secara khusus. Setelah diterangkan beberapa
kali dan membaca secara pribadi pelan-pelan, berulang-ulang dan menyederhanakannya, S
akhirnya lebih mudah memahami saat melakukan doa kontemplasi. Misalnya dengan

menentukan kalimat yang dia suka.

“Bahasa Alkitab kan seperti itu ya dan bagi saya baru pertama seperti itu. Harus

pelan-pelan banget kalau saya membaca kalimat seperti itu. Kalau saya masih
asing, gak langsung bisa. Kalau di materi memang kalimat-kalimat itu masih asing
bagi saya. Dibaca terus menerus; tentukan kalimat yang kamu suka. Sampai
sekarang mungkin saya masih sulit kalau dengar kalimat-kalimat itu” (Wawancara,
1 April 2024).

Hal ini berdampak pada doa kontemplasinya. Namun dengan pengolahan yang baik,
yaitu membaca dengan pelan-pelan, berulang-ulang dan menentukan kalimat yang disukainya,
dan membandingkannya dengan ajaran dalam Islam, dia dapat berdoa dan memperoleh buah-

buah rohani.

“Awalnya kesulitan soalnya dasarnya kan berbeda. Saya harus mikir, mengolah
dulu...ini maksudnya apa. Harus mener-jemahkan juga karena belum terbiasa
juga. Akhirnya bisa juga, saya sederhanakan....misalnya di Katolik seperti ini,
vang Islam seperti ini”’ (Wawancara, 1 April 2024).

Bagi S, semua materi dirasa sulit. Ia perlu bertanya dan minta penjelasan dari fasilitator,
baru kemudian dia mengerti. Ia pun baru kali ini mengetahui bahwa dalam mengambil

keputusan, peran roh baik dan roh jahat pun perlu dicermati. Pada dasarnya S memang cukup

162



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

lama berpikir saat mengambil keputusan. Namun penjelasan fasilitator membantu S untuk
memahami proses baru dalam pengambilan keputusan ini. Berkat bimbingan fasilitator, S juga
mampu melakukan refleksi diri dan menulis refleksi.

S juga merasa bahwa komitmen pada diri sendiri memberi pengaruh besar pada
perkembangan latihan rohaninya. Hal ini juga diperteguh oleh fasilitator E yang mendampingi
S selama Latihan Rohani. E mengatakan bahwa S terkendala oleh pekerjaan yang padat
sehingga kurang mampu memiliki komitmen dalam waktu yang rutin untuk melaksanakan
LRP.

Menurut E, kesulitan itu juga disebabkan di minggu pertama tidak melakukan Latihan
Rohani. Namun pada akhirnya bisa melakukan doa kontemplasi. E juga mendukung perkataan

S bahwa S sebenarnya mampu melakukan doa kontemplasi.

“Awalnya kesulitan soalnya dasarnya kan berbeda Saya harus mikir, mengolah
dulu...ini maksudnya apa/ Harus menerjemahkan juga karena belum terbiasa juga.
Lama kelamaan bisa kok. Kan dibaca terus menerus” (Wawancara, 1 April 2024).

S merasa harus menyesuaikan diri agar dapat memahami teks doa yaitu dengan
membaca dengan pelan-pelan sekali sebab baginya kalimat yang dibacanya masih asing:
“Harus pelan-pelan banget kalau saya membaca kalimat seperti itu. Kalau saya masih asing,
gak langsung bisa” (Wawancara, 1 April 2024).

Pekerjaan menyita waktu S sehingga terkadang ia tidak melakukan Latihan Rohani dan
tidak menulis jurnal refleksi. Meskipun beberapa kali tidak melakukan latithan rohani, namun
S selalu hadir dalam percakapan rohani yang didampingi oleh Fasilitator E. E mengatakan
bahwa S adalah peserta yang paling rajin mengikuti percakapan rohani dan hanya sekali ia
berhalangan hadir. Menurut E, “Meskipun telat, [S] berusaha datang” (Wawancara, 24 Maret
2024) dan hal itu memotivasi peserta lainnya.

S juga terbuka dan bersedia mengikuti alur materi LRP. S juga bisa membayangkan
beberapa cerita Kitab Suci seperti Perjamuan Terakhir sebab S juga pernah mengikuti
Perayaan Ekaristi. Saat melakukan percakapan rohani, S mampu terbuka sharing mengenai
hasil kontemplasinya meskipun pada minggu pertama merasa kesulitan sebab S tidak
melakukan latihan rohani. Hal itu berdampak pada sulitnya menanggapi sharing dari beberapa
peserta lain dalam kelompok percakapan rohaninya.

Di sisi lain, S merasakan manfaat LRP ini. [a memiliki dambaan bisa menata hidupnya
kembali: “Ingin menata diri, menata hati lebih mengenal dan dekat dengan Tuhan”

(Wawancara, 1 April 2024). Menata hidup baginya adalah menata hati seperti yang dijelaskan

163



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

dalam Asas dan Dasar Latihan Rohani, yaitu semua ditujukan kepada Kemuliaan Allah. S juga
merasa lebih mengenal Tuhan lebih mendalam. Dengan mengikuti LRP dia mulai mampu
menata diri seperti yang ia dambakan.

S juga mampu lebih bersyukur kepada Tuhan atas hidupnya selama ini. Ia pun mulai
berkomunikasi dengan Tuhan dan merasa dekat denganNya: “Tuhan membuka hati kita untuk
bersyukur mengingat Dia juga. Mengingat cinta-Nya, termasuk memberi hidayah itu”
(Wawancara, 1 April 2024).

Rasa Syukur juga dirasakan setelah membaca kembali tulisan refleksi yang dianggapnya
sebagai biografi yang sangat bermanfaat baginya. S juga menyadari relasinya dengan Tuhan,
membutuhkan campur tangan Tuhan untuk bertobat dan membuka diri. Ia juga sadar bahwa
untuk tobat butuh campur tangan Tuhan juga. Kalau hatinya tidak dibuka oleh Tuhan, ia pun
tidak bisa mengakui kesalahannya. S juga merasa lebih mengenal dan dekat dengan Tuhan,
mencoba menata diri.

Fasilitator E menceritakan bagaimana S berkata bahwa dia merasa damai dan bahagia
saat mampu berkomunikasi dengan Tuhan. Bahkan S lebih sumeleh (berserah) dalam
menghadapi kasus-kasus yang ditanganinya sebagai pejabat pengadilan: “Dia merasa damai,
dia mendapatkan berdoa dengan bercakap-cakap adalah doa yang membahagiakan. Aku bisa
ngobrol dengan Tuhanku itu adalah suatu yang membahagiakan. [Dia juga] lebih semeleh
saat menangani kasus-kasus dan sebagai pejabat pengadilan atau hukum” (Wawancara, 24

Maret 2024).

3.1.2.A: Perempuan, Humas Yayasan Generasi Inklusi Muda Life Project 4 Youth

Indonesia

A berasal dari Kendal dengan usia 29 tahun, beragama Islam dan bekerja sebagai Humas
Kerjasama di Yayasan Generasi Inklusi Muda Life Project 4 Youth Indonesia di Jakarta. Dari
sejak SMP hingga kuliah, A berada pada lingkungan Pendidikan yang berbasis agama Islam.
Berasal dari keluarga Islam dan tidak pernah bertemu dalam forum bersama agama lain.
Setelah berada di Jakarta, A bertemu dengan banyak teman dari berbagai agama dan latar
belakang pekerjaan yang berbeda. A juga mengenal kehidupan selibat para pater dan frater
Serikat Yesus dan merasa heran melihat cara selibat para imam SJ. Muncul ketertarikan untuk
mengikuti LRP setelah berdiskusi dengan salah seorang frater.

A mengikuti LRP karena mengenal rekan-rekan sekerja dari berbagai latar belakang
agama darinya dan karena pengalamannya tinggal di luar negeri beberapa tahun. Selama ini,

ia tidak terlalu dekat dengan Tuhan dan jarang sholat. A merasa kesulitan saat mengikuti

164



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Latihan Rohani sebab ada beberapa nama tokoh dalam Alkitab yang tidak ia kenal. Namun ia
berusaha bertanya pada fasilitator yang mendampinya, juga pada beberapa frater yang ia kenal
maupun pada teman-teman Muslim dari Nahdlatul Ulama. Ia tetap mengikuti aturan LRP dan
mengikuti arahan fasilitator meski kadang materi dimodifikasi sesuai pemahaman A sebagai
seorang Muslim. Hal ini diperteguh oleh Bruder N yang mengungkapkan bahwa A butuh

mengulang-ulang dalam memahami materi.

“Jujur saya merasa kesulitan. Ada nama-nama sebagai rujukan yang saya tidak
tahu sebenarnya ini siapa. Saya bertanya pada Bruder N secara pribadi, kadang
saya juga bertanya pada Frater E dan Frater K. Saya tanya ke teman-teman yang
Muslim NU...biasanya mengikuti arahan sih” (Wawancara, 1 April 2024).

A mampu melakukan doa kontemplasi, mampu membayangkan apa yang diminta dalam
materi. Apabila ada yang tidak dipahami, misalnya karena kurang mengenal tokoh dalam
Alkitab, maka A membayangkan karakter tokoh yang dihubungkan dengan tokoh yang ada
dalam Al Qur’an. Akhirnya A menemukan refleksi dari doa kontemplasinya.

Kesulitan lain dari doa kontemplasi adalah lebih dari cara doanya:

“Yang saya bayangkan, ya tentang pengorbanan. Ternyata menjadi nabi utusan
Tuhan itu tantangannya besar. Ya sakit hati juga. Terus aku membayanginya, ya
cerita tentang nabi Muhammad juga kan. Lalu melihatnya ke diri sendiri...Mereka
aja bisa sedangkan saya kok tidak dekat dengan penciptanya” (Wawancara, 1 April

2024).

A juga mampu menuliskan refleksi dalam bentuk catatan-catatan kecil. Setelah

terinspirasi salah satu teman peserta lainnya, A menuliskan hasil refleksinya:

“Saya biasanya membuat catatan kecil Di setiap refleksi. Setelah mengikuti refleksi
kelompok, saya terinspirasi dari salah satu peserta yang menuliskan hasil refleksinya
berbentuk narasi di MS Word” (Wawancara, 23 April 2024).

Menurut Bruder N yang menjadi fasilitator A, dalam proses mengikuti Latihan Rohani

Pemula, A mudah memahami materi:

“Dia mudah masuk, mudah memahami, bisa dimengerti. A bisa mengikuti dan
secara enak bisa menangkap. dia sendiri yang menyimpulkan setelah dia sharing.
Dia juga sangat dewasa sekali dalam menyimpulkan. Bahkan teman-temannya juga
tersemangati dalam kelompok itu. A juga semangat” (Wawancara, 7 April 2024).

165



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Terkait manfaat, Latihan Rohani bagi A cukup banyak mengembangkan dirinya:

“Dulu aku ikut LRP itu kan mencari eksistensi Tuhan, mencari pembenaran
gitu....Apakah agama yang aku anut ini yang benar atau agama lain yang benar?
Masih bingung gitu. Ketika ikut LRP sudah gak membandingkan lagi. Ooo ternyata
dengan aku belajar agama lain akan memperkuat iman aku sendiri lho. Kemudian
aku bisa ya Alloh...terimakasih, Kamu mendekatkan diriku melalui jalan yang aku
suka melalui LRP. Saya lebih menanyakan pada diriku, sejauh mana saya
mensyukuri nikmat yang saya rasakan, apa aku menjadi orang yag berbagi”
(Wawancara, 1 April 2024).

Kutipan di atas memperlihatkan bahwa, meskipun doa kontemplasi sulit bagi A, namun
akhirnya ia mampu bersyukur atas rahmat Tuhan yang selama ini ia terima. Memiliki relasi
yang semakin mendalam dengan Allah sebab dengan mengikut LRP, A tidak lagi
membandingkan agamanya dengan agama lain namun semakin memperkuat imannya. A juga
belajar meditasi dan refleksi. Ia pun mampu berbagi dengan sesama.

Selain itu A menjadi lebih semangat dalam menghidupi imannya tanpa harus pindah ke
Katolik. Manfaat LRP bagi A tersebut dilihat juga oleh Bruder N yang mengungkapkan iman
A yang semakin diperteguh:

“[Dia memperoleh] pemahaman praktis. Mendapatkan kekuatan-kekuatan untuk
menghidupi Islamnya dalam penghayatan. A sendiri tidak ingin pindah agama juga
tetapi juga boleh bergaul dengan agama-agama lain” (Wawancara, 7 April 2024).

A merasakan perasaan lepas bebas, tidak merasa ketakutan kehilangan ibu. Juga memiliki
relasi lebih mendalam dengan Tuhan sebab mampu berkomunikasi dengan Tuhan: “Ibu saya
kan meninggal sebulan setelah LRP, tapi ketika ibu saya meninggal saya sudah tidak punya
perasaan semenakutkan seperti yang saya bayangkan dulu” (Wawancara, 1 April 2024).
Bruder N sebagai fasilitator juga mengungkapkan manfaat LRP bagi A yang ia lihat
dalam diri A adalah mampu menghidupi dan terbuka dengan materi dan bahan yang

ditawarkan:

“Dia sendiri akhirnya bisa menghidupi, terbuka dengan materi dan bahan yang
ditawarkan untuk kontemplasi sesuai dinamikanya. Dia masuk, menghidupi dan
memperteguh kesaksiannya” (Wawancara,7 April 202).

A juga mengenali gerakan roh baik. Ada perasaan konsolasi melalui keikhlasan dan

bebas dari rasa takut: “Gak tahu, aku ada keikhlasan. Kok aku lkhlas banget ya. Kok gak

166



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

setakut waktu itu (dulu) gitu lho Tuhan itu positif kok, bukan ancaman (Wawancara, 1 April
2024).

Akhirnya A mampu merefleksikan semua peristiwa dengan mengucap syukur sebab
Tuhan sudah mengizinkan ia memiliki seorang ibu yang baik dan meminta pada Allah agar
memanggil ibunya dengan cara yang terbaik dan tidak tersakiti. LRP baginya adalah jalan
yang diberikan Allah untuk memahami proses kematian ibunya. A juga merasakan manfaat
menuliskan refleksi yaitu untuk mengingatkan kembali hal-hal yang dianggapnya penting

ketika akan mengambil keputusan ke depannya:

“Menulis refleksi bagi saya merupakan cara yg cukup efisien untuk bisa me-recall
kembali hal hal yang dianggap penting. Sebagai reminder untuk mengambil action
ke depan” (Wawancara, 23 April 2024).

Menurut Bruder N yang menjadi fasilitator A, A mudah memahami materi dalam LRP.
A juga sangat terbuka saat sharing dalam percakapan rohani dan menyimpulkan pengalaman-
pengalaman LRP menurut agamanya sendiri. A juga memiliki semangat untuk hadir saat
percakapan rohani sehingga teman-temannyapun ikut tersemangati. Ada kegembiraan selama
mengikuti LRP sebab ia merasa lebih banyak bisa memaknai hidupnya dan bagaimana ia
melakukan komunikasi yang baik dengan Tuhan. Akhirnya A mampu memahami apa arti
pengorbanan Yesus dan membandingkan pengorbanan apa yang telah ia berikan sebagai umat
Muslim. A juga akhirnya mampu mendampingi anak-anak Islam yang fanatik setelah ia belajar
mendampingi anak-anak jalanan dan anak-anak di gereja bersama frater Serikat Yesus. Bruder
juga mengetahui bahwa ayah A yang seorang haji membebaskan anaknya bergaul dengan
siapapun yang berbeda agama maupun suku, asalkan tidak meninggalkan imannya. Bruder N
melihat bahwa selama LRP ini A semakin bertumbuh dalam iman dan semakin memahami

tujuan hidupnya.

3.1.3. M: Laki-laki Yang Terluka

Peserta ketiga adalah M. M sebenarnya tidak mengikuti LRP dan tidak terdaftar sebagai
peserta. M mengikuti doa kontemplasi karena terpaksa. M adalah klien psikologi peneliti (Y)
sekaligus fasilitator LRP Season 5. M secara mendadak meminta konseling psikologi, namun
peneliti meminta untuk menunda beberapa waktu hingga LRP selesai. Saat itu peneliti sebagai
fasilitator yang harus mendampingi beberapa peserta dan peneliti juga melakukan latihan

rohani setiap jam sembilan malam. Peneliti sengaja mengikuti latihan rohani bersama peserta

167



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

agar peneliti mampu menghayati apa yang dilakukan oleh para peserta. Peneliti menganjurkan
M untuk konseling di pagi hari namun M menolak. M meminta dengan amat sangat agar
peneliti mau mengijinkannya ikut dalam latihan rohani. Akhirnya peneliti mengucapkan
semua rangkaian latihan rohani setiap hari agar M mampu mendengarkan dan mengikutinya.

Pada setiap latihan rohani terakhi di akhir minggu, peneliti mengajak klien melakukan
percakapan rohani. Semua dilakukan melalui Whatsapp Call sebab sejak awal M melakukan
komunikasi melalui aplikasi tersebut. Peneliti yang terlalu fokus dengan peserta tidak
menyadari bahwa M adalah klien dan menganggapnya sebagai peserta LRP secara tidak resmi.
Pada awalnya peneliti hanya menganggap bantuan itu sebagai sarana yang tidak terlalu serius
dipikirkan sebab peneliti masih berharap bahwa M akan diberi kesempatan mengikuti
konseling psikologi sebagaimana layaknya klien psikologi yang lainnya sesuai prosedur
pekerjaan peneliti.

Pada percakapan di minggu pertama M menceritakan kedukaannya karena merasa
dikhianati istrinya. Ada desolasi yang terus menerus dirasakan selama melakukan percakapan
rohani pada setiap minggunya. Ceritanya selalu sama: pengkhianatan istrinya. la selalu
mengatakan bahwa ia tak dapat mengampuni segala tindakan istrinya yang meninggalkannya
bersama seorang anaknya yang saat itu berusia dua tahun. Istrinya meninggalkan begitu saja
seorang anak yang sedang membutuhkan kasih sayang seorang ibu, dan malah memilih
menikah dengan laki-laki lain. Peneliti tidak mampu melakukan banyak hal sebab ketika
peneliti sharing mengenai kontemplasi yang peneliti lakukan, hal itu tidak mengubah pikiran
dan perasaannya yang sangat negatif terhadap istrinya.

Pada setiap akhir percakapan rohani, peneliti menerangkan mengenai materi dalam
setiap latihan rohani untuk minggu berikutnya. Peneliti berusaha menerangkan dengan
perlahan dan M tidak pernah bertanya apapun dan lebih banyak mendengarkan. Ketika peneliti
menerangkan tentang asas dan dasar dan juga menekankan doa dari St. Ignasius, “Terimalah
Tuhan kemerdekaanku, dan kehendak serta pikiranku”, peneliti mendengar suara tangisan
lirih. Namun peneliti tidak berhasrat menanyakannya dan membiarkan M memaknai apa yang
ia dengar. Sebagai fasilitator, kami diajarkan untuk tidak terlalu terlibat jauh dengan perasaan
dan pikiran peserta sebab Tuhanlah yang paling berperan dalam proses latihan rohani setiap
peserta.

Pada akhir Minggu Kelima, fasilitator mengakhiri latihan rohani, membacakan bacaan
cara Ignatian dalam pengambilan keputusan dan bagaimana cara menemukan kehendak Allah.

M hanya terdiam saat mendengarkan semua bacaan tersebut. Peneliti mencoba memberi

168



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

beberapa contoh cara mengambil keputusan menurut kehendak Allah. Saat mengakhiri LRP,
M mengucapkan terimakasih. Pada Percakapan Rohani di minggu kelima, M sudah tidak lagi
mengungkit kesalahan istrinya. Nampak ia lebih banyak mendengarkan dan hanya
mengatakan bahwa ia memahami apa yang peneliti katakan dan mengucapkan terimakasih.

Setelah itu peneliti tidak pernah menerima telepon dari M dan peneliti segera
melupakannya sebab ia tidak pernah mengisi form data apapun yang menunjukkan
identitasnya. Karena ia mengikuti LRP secara tidak resmi dan bukan konseling psikologi,
peneliti sempat mengabaikan identitas bapak tersebut. Bahkan M tidak lagi pernah menelepon
kembali setelah Percakapan Rohani yang terakhir.

Hingga beberapa hari kemudian ada seorang perempuan yang bernama Ai menghubungi
peneliti dan mengaku sebagai kakak M. Dalam pembicaraannya, Ai mengucapkan terimakasih
sebab M banyak bercerita tentang apa yang telah dilakukan peneliti selama proses mengikuti
LRP yang tidak disengaja bersama peneliti.

Selama lima minggu M tidak menunjukkan perubahan dan tetap pada pikiran dan
perasaannya yang terluka. Namun apa yang dilihat oleh fasilitator ternyata berbeda dengan
yang diceritakan oleh Ai. Ai mengatakan bahwa diam-diam ternyata M mendengarkan segala
apa yang dikatakan oleh fasil Y meski M tidak memahami saat diajak berdoa kontemplasi:
“Sebenarnya dia tidak mengerti tapi adik saya tetap mendengarkan. Juga ketika ibu mengajak
membayangkan” (Wawancara, 30 September 2023).

Meski sulit membayangkan, namun M mau merenungkan ajakan melakukan sesuatu
dalam doa kontemplasi. Menurut kakaknya, M mau membuka hati dan mengolahnya sehingga
M menyadari kesalahannya: “Katanya semula sangat sulit tapi setelah dia renungkan, dia
merasa bahwa dia pun memiliki kesalahan karena telah meninggalkan saya dan anak seharian
bekerja” (Wawancara, 30 September 2023).

Meski dalam proses melakukan Latihan Rohani, M lebih banyak diam dan belum terlihat
perubahan namun setelah Latihan Rohani M merasakan manfaat Latihan Rohani. M mampu
melakukan perubahan besar dalam hidupnya. Perubahan yang paling dirasakan oleh
keluarganya adalah M mampu mengampuni istrinya, wanita yang selama ini dikatakannya
sebagai orang yang paling menyakiti dirinya. Bahkan pada awalnya M mengatakan bahwa ia
tak akan pernah bisa memaafkan istrinya. Bukti dari pengampunan itu adalah ketika istrinya
kembali ke rumah, M tanpa syarat menerima istrinya. Dampak dari pengampunan yang ia

lakukan adalah sikap yang sabar, hati yang damai dan wajah yang bersinar dan tidak muram

169



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

terus seperti selama ini. M telah mampu berdamai dengan diri sendiri, berdamai dengan

kondisi dan Tuhan.

Kakaknya mengatakan hal tersebut:

“M mau mengampuni istrinya. Kemudian setelah istrinya mendekat, dia minta
dipeluk oleh istrinya bu. Dan mereka nangis berdua. Saya melihat hatinya damai
sekali, Bu. Lebih sabar dan wajahnya itu lebih bersinar Saya melihat adik saya
sudah bisa berdamai dengan dirinya sendiri. Tidak lagi marah terhadap
kondisinya. Tidak lagi marah pada Tuhan sebab selama ini dia sangat marah pada
Tuhan yang dirasanya tidak adil” (Wawancara 30 September 2023).

M mampu mengingat dan merasakan cinta Tuhan melalui orang-orang yang mencintai dia.
Merasakan cinta Tuhan dalam keheningan. Cinta Tuhan itu ditemukan saat fasil Y mengajak
memikirkan kebaikan orangtua, saudara, sahabat, pasangan, anak. Ketika memikirkan
orangtua yang sangat baik dan merupakan orangtua terbaik yang pernah dimilikinya, M
tersadar betapa banyaknya ia menerima cinta Tuhan melalui orang-orang disekitarnya. M
merasakan cinta Tuhan dalam diam, dalam kontemplasi. Dan setelah merasakan cinta Tuhan
dan mengingat kembali betapa banyak orang-orang disekelilingnya yang mencintai, M
mengatakan bahwa ia sudah tak lagi merasakan kesedihan.

Berikut ini kesaksian kakak M:

“M mampu mengingat dan merasakan betapa banyak orang-orang yang mencintai
dia. Nah waktu memikirkan orangtuanya itulah dia sadar bahwa orangtuanya
adalah orangtua yang terbaik baginya. Mertua saya sangat baik, Bu. Adik saya
mengatakan bahwa dia merasakan cinta Tuhan, cinta dalam diam. Dia mengatakan
sudah tak ada lagi kesedihan dalam dirinya” (Wawancara, 30 September 2023).

M juga memiliki relasi yang lebih mendalam dengan Tuhan. Selama dalam kondisi marah
dengan kondisinya, M tak lagi mau sholat. Namun saat ini dia sudah mau sholat kembali,
bahkan bersama istri dan anaknya. M bahkan telah mampu mengambil Keputusan yang tepat

melalui gerakan roh baik yang mendominasi dirinya. Kakaknya mengatakan,

“Dia mau sholat bersama istri dan anaknya meskipun dalam kondisi terbaring.
Dia bisa mengambil keputusan memaafkan saya. Sepertinya roh baik
mempengaruhi dia” (Wawancara, 30 September 2023)

170



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

3.1.4. Pengaalaman Fasilitator

Selain pengalaman para peserta, nampak pula pengalaman dari para fasilitator yang
menjadi pendukung peserta. Ketika mendapat penugasan sebagai fasilitator dan mengetahui
salah satu pesertanya beragama Islam, Fasilitator E sempat merasa kaget dan ragu akan
kemampuannya. la sempat menanyakan kepada romo pembimbing fasilitator apa yang harus
ia lakukan.

D1 dalam proses melakukan percakapan rohani, E telah berusaha menerangkan kepada
S apa yang ia mampu. Namun E mengatakan bahwa ia menurunkan standarnya saat S tidak
mampu melakukan sharing dan E hanya memaklumi saja: “Jadi aku menurunkan standar
menuntut seperti teman-teman yang lain. Kalau teman-teman lain mudah” (Wawancara, 24
Maret 2024).

Hal ini berbeda perlakuannya kepada peserta yang beragama Katolik sebab saat E
menerangkan, semua peserta beragama Katolik lebih mudah memahaminya. Fasilitator E
mengatakan bahwa peserta Muslim perlu pendampingan secara khusus. Menurut Fasilitator E,
peserta Muslim juga tidak terbiasa untuk berefleksi dan membagikannya dengan orang lain:
“Sepengamatan saya terhadap rekan Muslim, mereka tidak terbiasa untuk berefleksi dan
membagikannya dengan orang lain. Juga tentang penulisannya dalam buku” (Wawancara, 11
Oktober 2024). Dalam melakukan pendampingan, Fasilitator E merasa mendapatkan rahmat
kerendahan hati dan keterbukaan pikiran, rahmat autentik dan rahmat semangat yang

berkobar-kobar:

“Rahmat kerendahan hati dan keterbukaan hati. Rahmat menjadi seorang yang
autentik. Ketika Percakapan Rohani berlangsung, yang bersangkutan tetap
menjalankan sholat. Mbak S merupakan salah satu peserta yang hadir dalam
Percakapan Rohani, bahkan pernah sendirian” (Wawandara, 11 Oktober 2024)

Fasilitator Bruder N memiliki strategi dalam mendampingi A agar A merasa nyaman:
“Saya membuka diri lebih dahulu” (Wawancara, 7 April 2024). Bruder N menceritakan
silsilah keluarganya yang juga memiliki saudara-saudara yang beragama Islam. Bruder N juga
terbuka ketika A mengajak diskusi tentang hal-hal Rohani, misalnya tentang siapa Yesus, apa
itu kematian dan pertanyaan-pertanyaan lain yang ditanyakan oleh A.

Selama mendampingi LRP, Bruder N juga merasakan manfaatnya, yaitu menjadi pribadi
yang lebih terbuka dan mengakui pengalaman memiliki saudara-saudara dari berbagai macam
latar belakang serta mendapatkan pencerahan dari Tuhan: “Anugerah yang saya rasakan

adalah saya lebih terbuka yaitu mengakui pengalamanku yang memiliki saudara macam-

171



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

macam menurut agamaku. Saya mendapatkan pencerahan Sang Penyelenggara kehidupan
ini” (Wawancara, 15 Oktober 2024).

Pengalaman mendampingi peserta pada LRP season sebelumnya membantu peneliti Y
untuk menerima kondisi M saat bersikeras meminta ikut doa kontemplasi. Peneliti berusaha
mendengarkan apa yang menjadi permasalahan M dan tidak memberikan nasihat. Namun
dalam sharing, peneliti mencoba bercerita tentang hasil kontemplasi yang ternyata masih
mengingat hal-hal buruk yang melukai dan berusaha memahami mengapa hal itu Tuhan
kehendaki terjadi atas diri peneliti. Peneliti lebih mencoba memberi contoh lewat bacaan dan
juga mengartikan doa-doa dari St. Ignasius atau bacaan dari Alkitab saja sebab peneliti tidak
mendapat keterangan apapun dari M apakah ia paham atau tidak. Keterbatasan M dalam
berkomunikasi membuat peneliti semakin mengandalkan Tuhan sebab peneliti tidak tahu apa
yang harus dilakukan selain hanya mengikuti prosedur dari buku manual LRP.

Dari hasil wawancara dengan narasumber dan significant others, maka peneliti
merangkum hasil wawancara tersebut dalam dua tabel tentang Proses Latihan Rohani Pemula

dan Manfaat Latihan Rohani Pemula, yang ditampilkan dan dijelaskan pada bagian berikut ini.

3.1.5. Proses Latihan Rohani Pemula

Tabel 1. Proses Latihan Rohani Pemula

No. KETERANGAN S A M
PROSES LATIHAN ROHANI
1 Memahami materi V \ -
2 Membayangkan sesuai dengan apa yang diminta V \ \
3 Pengolahan materi (usaha bertanya, membaca berulang- v \ \
ulang, mengolah terus, membuka hati, mendengarkan
penjelasan)
4 Menyesuaikan diri dengan materi \ \ -
5 Berkomitmen dan serius melakukan doa kontemplasi - \ -
MENULISKAN REFLEKSI
6 Menuliskan refleksi V \ -
PERCAKAPAN ROHANI
7 Mampu menceritakan hasil Latihan Rohani v \ -
8
9 Mampu memberikan tanggapan sharing teman \ \ -
10 Mampu memiliki komitmen hadir \ \ \

172



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Dalam Proses Latihan Rohani, S dan A mampu memahami materi meski mengalami
kendala dengan berbagai macam kondisi. Namun pada akhirnya S dan A mampu memahami
materi dengan berbagai cara, misalnya membaca pelan-pelan, mengulang-ulang, bertanya
pada fasilitator atau teman seiman mereka. Sedangkan M tidak diketahui dengan pasti sebab
selama melakukan Percakapan Rohani, M tidak pernah mengungkapkan hal tersebut.

Saat doa kontemplasi, S, A dan M mampu membayangkan (doa kontemplasi) meskipun
tetap ada kesulitan terutama pada saat bahasa dalam Alkitab tidak bisa dipahami oleh mereka.
Namun pada materi yang mudah dipahami, ketiganya mampu membayangkan apa yang
diminta dalam materi. Terutama membayangkan kebaikan dan cinta Tuhan pada diri mereka
melalui orang-orang yang baik yang mencintai mereka selama ini.

Ketiga peserta mampu mengolah materi dengan berbagai cara. Bagi peserta S dan A
pengolahan tersebut dengan cara membaca pelan-pelan, mengulang-ulang membaca materi,
mendengarkan penjelasan dari fasilitator. Bagi ketiga peserta, mereka juga mengolah materi
dengan cara membuka hati sehingga mampu mendengar suara roh baik. S dan A mampu
menyesuaikan diri dengan materi meskipun itu tidak mudah bagi mereka. Bagi peserta M tidak
menunjukkan hal itu.

S belum menunjukkan komitmen yang tegas, beberapa kali tidak melakukan latihan
rohani sehingga ketika sharing dalam percakapan rohani pun mendapat kendala. Namun S
setia hadir dalam percakapan rohani. A memiliki komitmen dalam melakukan Latihan Rohani
sehingga nampak semangatnya saat melakukan percakapan rohani. Sedangkan M
menunjukkan komitmennya selama LRP.

Karena S beberapa kali tidak melakukan latihan rohani, maka ia juga tidak menuliskan
refleksinya. Namun, jika dia melakukan latihan rohani, maka ia menuliskan refleksi tersebut.
A menuliskan refleksi dalam lembaran kecil namun setelah melihat sesama peserta menuliskan
di Msword maka A tergerak melakukan hal yang sama. Sedangkan M tidak pernah menulis
refleksi disebabkan kondisinya yang terbaring karena sakit yang cukup parah.

Dalam percakapan rohani, S terkadang tidak melakukan sharing pengalaman latihan
rohaninya karena beberapa kali tidak melakukan latihan rohani. A memiliki semangat
menceritakan hasil latihan rohaninya. Bahkan teman-temannya ikut semangat mendengarkan
sharingnya. M mampu melakukan sharing namun masih terpusat pada egonya.

S dan A mampu menangkap sharing peserta lain namun M kurang mau mendengarkan
sharing fasilitator yang melakukan percakapan rohani berdua dengannya. S dan A mampu

memberikan tanggapan sharing sesama peserta sedangkan M tidak mampu melakukannya.

173



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Ketiganya memiliki komitmen hadir. Bahkan S berkomitmen hadir meski hanya berdua

dengan fasilitator di tengah kesibukannya yang padat. Hal itu dilakukan pula oleh A dan M.

3.1.6. Manfaat Latihan Rohani Pemula

Tabel 2. Manfaat Latihan Rohani Pemula

MANFAAT LATIHAN ROHANI PEMULA

1 Mampu terbuka dan berserah kepada Tuhan N \ N
(merasakan cinta Tuhan melalui orang-orang disekitar;
mengingat anugerah yang telah diterima; merasakan
secara penuh kuasa Ilahi yang hadir dalam
kelembutannya; lebih bisa beryukur)

2 Iman pribadi diungkapkan dalam persaudaraan v v V

3 Relasi yang mendalam dengan Allah \ \ \
(disentuh oleh misteri tak terduga dari Yang Ilahi)

4 Mengenali gerakan roh melalui kondisi desolasi dan \ \ V
konsolasi

5 Mampu mengambil Keputusan hidup yang tepat \ \ v

6 Menjadi pribadi yang lepas bebas \ \ \

(melakukan examen rekonsiliasi, mengampuni, damai,
tenang, terbuka dengan perbedaan, dan melakukan
perubahan hidup)

Manfaat Latihan Rohani mampu dirasakan oleh ketiga peserta. Ketiganya mampu
terbuka dan berserah kepada Tuhan. Wujud dari hal itu adalah adanya rasa bersyukur, mampu
merasakan cinta Tuhan lewat orang-orang disekitarnya, mampu mengingat anugerah dan
rahmat Tuhan selama ini.

Ketiga peserta juga mampu mengungkapkan iman mereka dalam relasi dengan sesama.
S dan A semakin mampu memahami dan menerima perbedaan agama teman-temannya. Hal
ini juga dilakukan oleh M yang tidak membedakan latar belakang agama orang-orang yang
bekerjasama dengannya.

Ketiganya semakin memiliki relasi yang mendalam dengan Tuhan. S semakin
memahami agamanya. A semakin mencintai agamanya dan melakukan aturan-aturan agama
yang selama ini diabaikan. Sedangkan M yang semula tidak mau sholat akhirnya kembali

sholat.

174



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Ketiganya mampu mengenali gerakan-gerakan roh baik sehingga mereka semakin
menyadari dan mampu mengubah hidup mereka yang sebelumnya kurang benar. Hal itu
nampak dalam konsolasi yang mereka rasakan.

Ketiganya juga pada akhirnya mampu mengambil keputusan yang tepat. S semakin
cermat dalam pengambilan keputusan terutama saat berhadapan dengan klien hukum yang ia
tangani. A mengambil keputusan untuk semakin mendalam dalam beriman dan M yang
menerima kembali orang yang selama ini dicintainya tapi sekaligus yang paling menyakitinya.
Buah-buah dari Latihan Rohani menjadikan ketiga peserta sebagai pribadi yang lepas bebas.
Mampu semeleh, mampu berdamai dengan diri sendiri, kondisi dan Tuhan. Mampu

memaafkan dan membuat perubahan-perubahan kecil dan besar hanya demi kemuliaan Tuhan.

3.2. Pembahasan

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa Latihan Rohani Pemula (LRP) dapat dihayati
secara otentik oleh peserta Muslim, meskipun berakar dalam spiritualitas Ignasian yang khas
Kristiani. Dari data penelitian, pengalaman peserta dapat dikelompokkan ke dalam tiga aspek
utama: proses pelaksanaan LRP, manfaat yang dirasakan, dan pengalaman

pendamping/fasilitator.

3.2.1. Proses Pelaksanaan LRP

Sebagaimana ditegaskan oleh Pidel (2020), warisan pemikiran Jerome Nadal membuka
kemungkinan bagi Latihan Rohani untuk dijalankan dalam konteks antaragama. Prinsip ini
sejalan dengan temuan penelitian ini, di mana peserta Muslim mampu mengalami dinamika
rohani Ignasian tanpa kehilangan identitas keimanannya, menunjukkan bahwa discernment
dan doa kontemplatif dapat menjadi bahasa spiritual yang universal.

Lebih lanjut, peserta Muslim mampu menjalani langkah-langkah utama dalam LRP:
memahami materi, membayangkan sesuai arahan doa, mengolah dan menyesuaikan diri
dengan materi, menuliskan refleksi, serta berbagi pengalaman dalam percakapan rohani.
Walaupun ada variasi dalam intensitas komitmen doa kontemplasi, mayoritas peserta
menunjukkan kesungguhan dan keterbukaan. Hal ini sejalan dengan struktur LRP
sebagaimana dirancang Hansen (2013), di mana LRP menekankan pentingnya komitmen
pribadi, doa kelompok, dan pencatatan pengalaman dalam listening book.

Dari perspektif pedagogi, hal ini menegaskan validitas konsep pedagogy of
accompaniment (Marek & Walulik, 2022). Pendamping LRP tidak memaksakan pemahaman

175



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

teologis tertentu, tetapi memberi ruang bagi peserta untuk mengolah pengalaman rohaninya

sesuai iman masing-masing.

3.2.2. Manfaat LRP bagi Peserta Muslim

Manfaat LRP bagi peserta Muslim sangat konsisten dengan tujuan yang dirumuskan
Hansen (2013) dan hasil penelitian sebelumnya (Sumarwan, 2024; Sumarwan et al., 2025).
Peserta mengalami:

e Keterbukaan dan penyerahan diri kepada Allah: merasakan cinta Allah melalui orang
lain, mengingat anugerah, bersyukur, dan mengalami kuasa Ilahi dalam kelembutan.

e Relasi yang mendalam dengan Allah: disentuh misteri Ilahi yang tak terduga.

e Mengenali gerak-gerak batin: mengenali gerakan konsolasi dan desolasi dalam hidup.

e Kebebasan batin: menjadi pribadi yang lebih damai, terbuka, mampu berdamai dengan
diri sendiri dan orang lain, serta berani mengambil langkah perubahan kecil yang
realistis.

Temuan ini memperluas literatur sebelumnya dengan menegaskan bahwa manfaat LRP
tidak terbatas pada umat Kristiani. Dalam konteks lintas iman, resonansi terlihat jelas antara
praktik Ignasian seperti examen dengan praktik Islam seperti muhasabah dan dzikir. Hal ini
meneguhkan refleksi Villagran (2018) bahwa dialog spiritual yang berbasis pengalaman,

bukan teologi semata, dapat mempertemukan Islam dan Kekristenan.

3.2.3. Pengalaman Pendamping/Fasilitator

Para pendamping LRP melaporkan bahwa mereka perlu mengembangkan strategi
penjelasan yang kreatif, memahami keberagaman peserta, dan tetap menjaga sikap rendah hati.
Manfaat mendampingi antara lain: iman mereka sendiri diteguhkan, serta kemampuan untuk
menerima perbedaan semakin terasah. Hal ini selaras dengan visi Hansen (2013) bahwa setiap
pemberi LRP sejatinya juga seorang penerima—buah rohani bukan hanya dirasakan oleh
peserta, tetapi juga oleh pendamping. Pengalaman ini sejalan dengan semangat pedagogy of
accompaniment (Marek & Walulik, 2022), yang menekankan pentingnya mendampingi tanpa

memaksakan, serta membuka ruang bagi transformasi bersama.
3.2.4. Tantangan dan Peluang

Penelitian ini juga menemukan adanya tantangan, terutama terkait bahasa dan simbol

Kristiani yang terkadang terasa asing bagi peserta Muslim. Misalnya, doa yang secara eksplisit

176



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

menyebut Yesus atau Roh Kudus memerlukan adaptasi atau penjelasan agar dapat dimaknai
secara inklusif. Temuan ini memperkuat apa yang dicatat dalam antologi JAMIA (2022):
bahwa keberhasilan dialog spiritual lintas iman sangat tergantung pada kemampuan
menggunakan bahasa dan simbol yang dapat dijembatani.

Pengalaman JAMIA memberikan contoh konkret: simbol cahaya dapat dipahami baik
dalam tradisi Kristiani maupun Islam (bdk. Yoh 8:12; QS. An-Nur: 35). Doa kelompok juga
dapat dilakukan dengan memberi ruang bagi ekspresi iman masing-masing—seorang Muslim
dengan doa Al-Fatihah, seorang Kristiani dengan mazmur. Prinsip ini memastikan bahwa
inklusivitas tidak menghapus identitas iman, tetapi menemukan titik temu yang memperkaya.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa LRP dapat menjadi
sarana perjumpaan rohani lintas iman. Peserta Muslim tidak hanya mampu menjalani proses
latihan, tetapi juga mengalami manfaat rohani yang signifikan, serta melihat fasilitator sebagai
pendamping yang meneguhkan. Tantangan bahasa dan simbol justru menjadi peluang untuk
memperdalam praktik pedagogy of accompaniment, sehingga latihan ini benar-benar menjadi
ruang di mana setiap orang, apa pun latar belakang imannya, dapat menemukan Allah yang

hidup dan berkarya dalam keseharian.

4. KESIMPULAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa manfaat yang diterima setiap peserta Muslim
dalam mengikuti Latihan Rohani Pemula (LRP) tidaklah seragam, tetapi sangat dipengaruhi
oleh keterbukaan, komitmen, dan cara mereka berproses. Peserta yang aktif cenderung
berusaha memahami materi dengan bertanya pada fasilitator maupun pemimpin agama
mereka, mengulang bacaan, dan menuliskannya dalam refleksi. Mereka lebih konsisten
mengikuti percakapan rohani, mampu melakukan doa kontemplasi, serta lebih siap berbagi
pengalaman secara terbuka. Sementara itu, peserta yang pasif pada awalnya mengalami
kesulitan, menolak materi, dan kurang komunikatif, tetapi pada akhirnya tetap memperoleh
manfaat melalui keterlibatan bertahap.

Secara keseluruhan, baik peserta aktif maupun pasif sama-sama mengalami
pertumbuhan iman dan kehidupan rohani. Mereka merasakan cinta Tuhan dalam kehidupan
keluarga dan pekerjaan, lebih mampu bersyukur, serta menemukan kembali kedekatan dengan
Allah melalui doa dan sholat. Peserta juga mengalami pelepasan batin dengan berdamai

dengan diri sendiri dan orang lain, serta belajar mengenali gerakan rohani yang membawa

177



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

penghiburan. Perubahan sikap dan perilaku tampak dalam kemampuan menerima kondisi
hidup yang sulit, mengubah perspektif dengan lebih realistis, serta mengambil langkah-
langkah kecil menuju kebaikan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa LRP
relevan tidak hanya bagi umat Katolik, tetapi juga dapat menjadi sarana spiritualitas lintas
iman yang memberi manfaat nyata.

Berdasarkan temuan penelitian, beberapa saran praktis dapat diajukan. Bagi peserta,
penting untuk mempersiapkan diri dengan menyediakan waktu khusus, komitmen yang tinggi,
serta kesediaan untuk setia pada aturan doa harian dan percakapan rohani. Bagi
penyelenggara, ada baiknya menyediakan kesempatan bagi peserta untuk mengulang kembali
materi LRP, sehingga mereka dapat semakin mantap dan mendalam dalam praktik rohani.
Bagi fasilitator, penelitian ini menegaskan pentingnya sikap sabar, empatik, dan kreatif dalam
menjembatani bahasa dan simbol iman, serta membuka ruang dialog yang aman bagi semua
peserta

Penelitian ini memberikan kontribusi pada tiga ranah penting. Pertama, bagi
pengembangan LRP, hasil penelitian memperlihatkan bahwa adaptasi lintas iman
memungkinkan LRP berkembang menjadi model retret terpandu yang lebih inklusif.
Pelaksanaan secara online semakin memperluas akses dan memfasilitasi partisipasi lintas latar
belakang. Kedua, bagi kesehatan mental, LRP terbukti mendukung kesejahteraan psiko-
spiritual peserta. Relasi dengan Allah yang semakin mendalam, kemampuan melakukan
refleksi diri, serta pengalaman rekonsiliasi dengan diri sendiri dan orang lain merupakan faktor
penting dalam memperkuat ketenangan batin dan daya tahan psikologis. Ketiga, bagi dialog
Islam—KTristen, penelitian ini menegaskan bahwa spiritualitas Ignasian dapat menjadi ruang
perjumpaan antariman yang bersifat praksis. Doa kontemplasi, percakapan rohani, dan refleksi
harian menemukan resonansi dengan praktik Islam seperti muhasabah dan sholat. Dengan
demikian, LRP dapat berfungsi sebagai sarana dialog berbasis pengalaman, yang memperkuat
persaudaraan spiritual tanpa mengaburkan identitas iman masing-masing.

Penelitian ini memiliki keterbatasan yang terutama berkaitan dengan desain dan ruang
lingkup kajian. Studi kasus ini berfokus pada pengalaman tiga peserta Muslim dalam
mengikuti Latihan Rohani Pemula, sehingga temuan yang dihasilkan merepresentasikan
dinamika pengalaman dalam konteks tertentu dan waktu tertentu. Variasi pengalaman peserta
Muslim dengan latar belakang usia, tingkat religiositas, atau konteks sosial yang berbeda

belum terakomodasi dalam penelitian ini.

178



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

Selain itu, penelitian ini menempatkan perhatian utama pada proses dan makna
pengalaman rohani peserta selama mengikuti Latihan Rohani Pemula. Oleh karena itu,
penelitian ini belum secara sistematis membandingkan pengalaman peserta Muslim dengan
peserta dari agama lain atau dengan kelompok kontrol yang tidak mengikuti Latihan Rohani.
Penelitian ini juga belum menelusuri secara longitudinal bagaimana dampak Latihan Rohani
Pemula berkembang dalam jangka waktu yang lebih panjang setelah proses latihan selesai.
Dengan demikian, temuan penelitian ini terutama menggambarkan pengalaman dan perubahan
yang dirasakan peserta dalam fase awal dan segera setelah mengikuti Latihan Rohani Pemula.

Bertolak dari ruang lingkup dan fokus penelitian ini, penelitian selanjutnya dapat
memperluas kajian dengan melibatkan peserta Muslim dari latar belakang yang lebih beragam,
baik dari segi usia, tingkat keterlibatan religius, maupun konteks sosial dan profesional.
Pendekatan ini akan memungkinkan pemahaman yang lebih kaya mengenai variasi cara
peserta menghayati Latihan Rohani Pemula dalam situasi hidup yang berbeda.

Selain itu, penelitian mendatang dapat mengembangkan desain komparatif, misalnya
dengan membandingkan pengalaman peserta Muslim dengan peserta dari tradisi agama lain,
atau dengan kelompok yang tidak mengikuti Latihan Rohani Pemula. Kajian semacam ini
dapat memperdalam pemahaman tentang elemen-elemen khas Latihan Rohani Pemula yang
bersifat universal maupun yang kontekstual.

Penelitian lanjutan juga dapat dirancang secara longitudinal untuk menelusuri
keberlanjutan dampak Latihan Rohani Pemula dalam jangka menengah dan panjang. Dengan
mengikuti peserta beberapa bulan atau tahun setelah proses latihan selesai, penelitian semacam
ini dapat memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai dinamika pertumbuhan rohani,
pembentukan sikap, serta implikasinya dalam kehidupan personal dan sosial.

Akhirnya, penelitian berikutnya dapat memperluas fokus dengan menelaah dimensi
sosial dan institusional dari praktik Latihan Rohani Pemula lintas iman, termasuk pengalaman
para fasilitator, dinamika komunitas, serta kontribusinya bagi penguatan dialog antaragama
dalam konteks masyarakat majemuk. Dengan demikian, kajian ke depan tidak hanya
memperkaya pemahaman tentang pengalaman individual, tetapi juga menempatkan Latihan

Rohani Pemula sebagai praksis spiritual yang relevan bagi kehidupan bersama.

179



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025. 154-180

KEPUSTAKAAN

Creswell, J.W. (2015). Penelitian kualitatif & desain riset: Memilih di antara lima pendekatan.
Pustaka Pelajar.

Hansen, M. (2013). The first spiritual exercises: Four guided retreats. Ave Maria Press.

Hansen, M., & Sumarwan, A. (2021). Latihan rohani pemula Ignasian: Damai sejati dalam
cinta ilahi. Jaringan Doa Bapa Suci Sedunia Indonesia.

Jesuits Among Muslims in Asia [JAMIA]. (2022). Journeying with Muslims the Ignatian way.
Jesuit Conference of Asia Pacific. https://jcapsj.org/wp-
content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf

Koenig, H. G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications.
Academic Press.

Kozlowski, K. F. (2015). The study of kinesiology and Ignatian spirituality: Parallels through
exercise.  Jesuit  Higher  Education: A  Journal, 4(2), Article 16.
https://epublications.regis.edu/jhe/vol4/iss2/16

Loyola, St. 1. (1993). Latihan rohani St. Ignasius dari Loyola (Trans. J. Darminta, SJ).
Kanisius.

Marek, Z., & Walulik, A. (2022). Ignatian spirituality as inspiration for a pedagogical theory
of accompaniment. Journal of Religion and Health, 61(6), 4442-4460.
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z

Pargament, K. 1. (2013). The psychology of religion and coping: Theory, research, practice.
Guilford Press.

Pidel, A. (2020). Jerome Nadal’s Jerome Nadal’s Apologia for Interreligious Spiritual
Exercises and its Contemporary Implications. Gregorianum, 101(4), 849-869.
https://doi.org/10.32060/GREGORIANUM.101/4.2020.849-869

Sumarwan, A. (2024). Dampak mengikuti Latihan Rohani Pemula (LRP) terhadap sikap positif
dan sikap negatif pada Tuhan serta kesehatan mental (mental wellbeing). Jurnal
Spiritualitas Ignasian, 11(2), 115-134. https://e-
journal.usd.ac.id/index.php/Sl/article/view/7121

Sumarwan, A., Fransiskus, A., & Pranata, D. (2025). First Spiritual Exercises and the rise of
mental wellbeing and OCB among credit union activists. Jurnal MINDS: Manajemen Ide
dan Inspirasi, 12(1), 81-92. https://doi.org/10.24252/minds.v12i1.54111

Villagran, G. (2018). An Ignatian spirituality approach to dialogue with Islam. Gregorianum,
99(3), 579-595.

Yin, R. K. (2009). Case study research: Design and methods. Sage.

180


https://jcapsj.org/wp-content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf
https://jcapsj.org/wp-content/uploads/1/2022/09/EBOOK-journeying-with-muslims-the-ignatian-way.pdf
https://epublications.regis.edu/jhe/vol4/iss2/16
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z
https://doi.org/10.32060/GREGORIANUM.101/4.2020.849-869
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/SI/article/view/7121
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/SI/article/view/7121
https://doi.org/10.24252/minds.v12i1.54111

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

THE IGNATIAN SPIRITUAL EXERCISES
AS A PRACTICE OF INTER-RELIGIOUS EDUCATION

LATIHAN ROHANI IGNASIAN SEBAGAI PRAKTIK
PENDIDIKAN LINTAS AGAMA

Andreas Setyawan
Catholic Religious Education, Sanata Dharma University, Indonesia
asetyawan@usd.ac.id

Dikirimkan: 9 November 2025; Diterima: 29 Desember 2025
DOI: https://doi.org/10.24071/s1.v2511.1394

ABSTRAK

Latihan Rohani Ignasius Loyola (1491-1556) memberikan perspektif penting bagi teori dan
praktik pendidikan agama. Penelitian ini membahas bagaimana spiritualitas itu dapat
dipraktikkan sebagai pendidikan lintas-agama tanpa mengabaikan sifat keyakinan teologis.
Dengan pendekatan studi pustaka, penelitian ini menganalisis Latihan Rohani (LR) melalui
kerangka teologi komunikatif yang dikembangkan Matthias Scharer dan Bernd Jochen
Hilberath. Kerangka teologi komunikatif menyokong pendidikan lintasagama karena
mengasumsikan keyakinan dasar panenteistik, pendekatan sinkronis dan diakronis dengan tiga
level teologi dan empat faktor identitas religius, dan tindakan komunikatif nonverbal. LR
memenuhi asumsi teologis ini karena memuat keyakinan dasar untuk Tuhan dalam segala,
pendekatan cura personalis, dan doa pribadi. LR dimungkinkan menjadi model pendidikan
lintasagama melalui paradigma pedagogi Ignasian, yang berbasis lingkaran konteks,
pengalaman, refleksi, aksi, dan evaluasi. Paradigma ini dapat diintegrasikan dalam model
fraktal yang menunjukkan dinamika identitas religius yang terbangun oleh empat faktor (I, We,
1t, dan Globe) yang hadir dalam level pengalaman konkret, refleksi eksperiensial, dan refleksi
saintifik yang mengatasi memori kolektif atas tradisi keagamaan tertentu.

Kata kunci: azas dan dasar, cura personalis, pandangan panenteistik, pendidikan lintas
agama

ABSTRACT
The Spiritual Exercises (SpEx), written by Ignatius of Loyola (1491-1556), provide significant
perspectives on religious education theory and practice. This research addresses how such a
spirituality can be practiced as interreligious education without overlooking its confessional
nature. Employing library research, it offers a content analysis of SpEx through the framework
of communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath, which
facilitates interreligious education by presupposing fundamental panentheistic ideas,
employing synchronic and diachronic approaches through its three-level theology and four-
factor religious identity, and incorporating nonverbal communication actions. SpEx fulfils
these religious principles by embracing the conviction that God is to be discovered in all things,
employing a cura personalis approach, and engaging in personal prayer. SpEx can serve as a
model for interreligious education by drawing on the Ignatian educational framework, which

181

This work is licensed under CC BY-SA.
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asetyawan@usd.ac.id
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.1394

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

includes the phases of context, experience, reflection, action, and evaluation. This paradigm
can be incorporated into a fractal model illustrating the dynamics of religious identity,
constructed from four factors (I, We, It, and Globe) that manifest at the levels of concrete
experience, experiential reflection, and scientific reflection, transcending the collective
memory of a specific religious tradition.

Keywords: cura personalis, inter-religious education, panentheistic view, principle and
foundation

1. INTRODUCTION

Contemporary ideas of religious education in Indonesia encompass a variety of
educational, theological, philosophical, and psychological viewpoints. Some references
substantiate that modern religious education increasingly prioritizes pluralism and cultural
integration, and focuses on peace and justice rather than dogmatic methodologies. From the
dynamics of the Christian community, there is a strong position for confessional religious
education to be aware of context, recognizing students’ cultural backgrounds, and fostering
inclusivity, tolerance, and national unity, thereby shifting from solely doctrinal instruction to a
pluralistic and socio-culturally integrated pedagogy (Siswantara et al., 2023; Triposa & Roy
Kolibu, 2024). Likewise, the Islamic community advocates a more engaging and critical
pedagogy that integrates inclusive and multicultural ideals into Islamic religious education in
public schools. Such an ideal aligns more closely with a justice-oriented, pluralistic educational
mandate than with the simple transmission of a religious tradition (Jasminto & Rofi'ah, 2024;
Lestari, 2024). Meanwhile, research on “shared religious education” suggests transformative
pedagogies that foster engagement and solidarity with others (Nelson et al., 2025). Recent
intercultural, theology-based studies advocate religious instruction as a lived, embodied, and
dialogical practice rather than as mere information. Along with those characteristics, recent
studies endorse critical self-awareness, sympathy with the marginalized groups, and a
dedication to social justice (Skrefsrud, 2023). Hence, these diverse, modern academic examples
substantiate the transition from orthodoxy to inclusive, culturally responsive, and justice-
oriented religious education.

However, shifting from orthodoxy to praxis-based religious education does not
necessarily mean dismissing religious teachings or traditions as if there were practices of faith
divorced from orthodoxy. Instead, it represents an acknowledgement that orthodoxy emerges
from and within a believing community, and no orthodoxy exists outside the community. The

emergence of orthodoxy has a twofold role in the interest of internal clarification and external

182



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

plausibility (Scharer & Hilberath, 2012). In this respect, orthodoxy is rooted in fundamental
principles but remains dynamic over time. Thus, despite its basic principles remaining intact,
its forms, interpretations, and emphases evolve in response to historical context, cultural
influences, and the lived experiences of religious communities.

Accordingly, any encounter with different religious communities does not necessarily
pose a threat to respective fundamental religious principles. On the contrary, it can provide an
opportunity to apply religious principles across contexts, thereby enhancing their capacity to
address diverse challenges. Interreligious education, then, is a means of strengthening religious
principles, not by reinforcing one’s own voice in an echo chamber. Instead, it does so by
welcoming other perspectives that resonate with their approach to appropriating religious
insights. However, such interreligious hospitality cannot emerge from a dogmatism that
absolutely depends on a particular formulation, one that is not open to reinterpretation within
a communicative process.

Therefore, the purpose of this article is to provide a theoretical framework for
interreligious education that respects religious doctrines without becoming entangled in
religious dogmatism. Such a framework could make a breakthrough within a mono-religious
education model that is legally and systematically adopted in Indonesia. Additionally, it
provides an example of the Spiritual Exercises (hereafter SpEx), written by Ignatius of Loyola,
as an open model for practicing interreligious formation, departing from a particular religious

tradition, without excluding the richness of insights from other religious traditions.

2. METHOD

To achieve its objective, this article pursues two avenues, corresponding to the formal
and material objects of the discourse, both of which are the results of library research on the
so-called communicative theology and the Ignatian SpEx. Drawing on content analyses of
communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath, this
article constructs basic principles of interreligious education as the formal object of interfaith
education. Then, content analyses of the Ignatian SpEx provide depth to these fundamental
principles within a more practical context as the material object of interreligious education.
These two avenues enable the practice of spiritual exercises as a form of religious education
that incorporates a confessional, experiential, phenomenological, constructivist, critical, and

transformative approach, along with an interreligious perspective.

183



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

3.  RESULTS AND DISCUSSION

Based on the two avenues explored in this research, the findings will be divided into two
halves, followed by a discussion. The first section addresses some fundamental principles of
interreligious education, which serve as the formal object of interfaith education. The second
deals with the respective principles within the Ignatian SpEx as the material object of

interreligious formation.

3.1. Fundamental Principles of Interreligious Education

The Communicative theology developed by Matthias Scharer and Bernd Jochen
Hilberath is taken as the formal object of interreligious education, as it has been practiced
within ecumenical formation involving Christians and Muslims (Scharer & Hilberath, 2012).
Such a collaborative effort would have been impossible without fundamental convergence in
theological assumptions and their practicalities. The following are the interreligious

convergences conducive to interfaith education.

3.1.1. Panentheistic Belief

Matthias Scharer and Bernd Jochen Hilberath develop a communicative theology,
positing that a living theology can be achieved only through a process of communication, in
which communication attains ontological status. In this respect, theology is not a particular
formula that is to be communicated or transmitted. Instead, it is the process of constructing the
formula through communication among the involved parties. Included in such a
communicative process is God as the central focus of theological inquiry (Hilberath, 2016;
Scharer & Hilberath, 2008). In this respect, God’s immanence characterizes divine
omnipresence. However, on the other hand, si comprehendis, non est Deus (if you fully
understand it, then it is not God). God cannot be reduced to what humans can objectify as
creation (Scharer & Hilberath, 2012).

Hence, human understanding of God reflects a panentheistic outlook, which posits a
particular relationship between God and creation, in which God becomes ‘all in all’ (cf. 1 Cor
12:28). Everything is in God, whose presence fills everything, transforming it. In this respect,
one cannot exclude any creation, including the modern category of (world) religions, as a
medium through which God communicates with other creations. In Fazlur Rahman’s words:
“Things and humans are, indeed, directly related to God just as they are related to each other,

and (...) God is not an item among other items of the universe or just an existent among other

184



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

existents. He is “with” everything; He constitutes the integrity of everything” (Rahman, 1999,
p. 3). In this respect, God’s communication is never outside the human social context. It
permeates the universe in one way or another, though God escapes being entrapped in any
creation.

Therefore, religious superiority or exclusivism cannot stand on a responsible claim since
a hierarchical relation only exists between God and the creation. Claiming religious superiority
assumes the highest degree of hierarchical expertise implied by the objectivist myth of
knowledge. On the contrary, panentheistic belief endorses every religious community as a
community of truth, in which all members participate in a dynamic, non-hierarchical
relationship (Palmer, 1998). Hence, each member’s religious identity is shaped by an interplay
among four factors — self, community, object, and context — which, in communicative
theology, are sequentially designated as I, We, It, and Globe (Scharer, 2017). The interplay
character does not allow any community of believers to be fixated on physical boundaries since
God, on whom they center their lives, transcends them, revealing the truth not in dogmatic,

static, partial knowledge, but “truth in relationship” (Scharer & Hilberath, 2008).

3.1.2. Synchronic and Diachronic Approaches

The second principle reinforces the concept of “truth in relationship,” which can be
practiced through the synchronic and diachronic approaches of communicative theology. The
synchronic elaborates on God’s relations with the four interrelated factors of religious identity
at the same level of theology (empirical experience, experiential reflection, or
academic/scientific enterprise). In this case, “truth in relationship” is determined by the
interplay between God and the creation in a particular religious Globe. However, the
experience of prayer, for instance, can be attributed to individuals across various religious
traditions. In this case, the Globe may not always be exclusively aligned with a particular
religion. Still, it can transcend religious boundaries, allowing a broader scope to be addressed,
including public education, economic, cultural, and political systems. Hence, the synchronic
approach can juxtapose different Globes existing at the same level of theology.

However, the synchronic approach alone cannot address differences at the same level of
theological inquiries, which may sometimes give rise to fundamental conflicts among religions.
The Trinity, for instance, at the empirical level of theology is unthinkable for Muslims but, at
the same time, misunderstood by Christian lay persons. In this respect, while Christians owe

themselves an internal clarification of the doctrine of the Trinity, Muslims require a responsible

185



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

epistemological account of the plausibility of the Christian belief in the Trinity, which appears
to contradict the Islamic doctrine of tawhid. Such a twofold task cannot be accomplished
merely by juxtaposing the worldviews ascribed to Islam and Christianity at the same level of
theological analysis. Still, it implies an approach that can elaborate on the causal trajectories
underlying worldviews that have been established as distinct religious doctrines.

Therefore, another approach is needed to resolve the fundamental conflicts at a particular
level of theology, one that allows it to connect with other levels. Such a diachronic approach
functions as a bridge between three levels of theology. Hence, “truth in relationship” is defined
by the dynamic interplay between God and creation across the various Globes at different levels
of theology. For example, the doctrine of the Trinity cannot be fully understood by other
religious believers in academic inquiry without considering the empirical and experiential
aspects of its teachings. On the other hand, Christians can misunderstand the Trinity if they
overlook empirical and experiential reflections, thereby confusing dogmatic language with
historical religious events and collective memories (Banawiratma, 2025). Hence, the
synchronic and diachronic approaches together accommodate the integrity of universal

concerns with respect to particular dynamics of religious communities.

3.1.3. Nonverbal Communicative Actions

Substantiating universal concerns while respecting the particular dynamics of religions
within a communicative theological framework cannot be achieved solely through verbal
discourse, which is often associated with the rational, scientific enterprise. The practice of
communicative theology shows that seemingly incommensurable differences can be addressed
through specific modes of nonverbal communicative action as catalysts for breakthroughs. For
example, animals' gestures and prayers, as personifications of particular group members, may
inspire religious people to delve into the heart of spirituality. Indeed, the animal prayers are not
addressed to each other. Nevertheless, they are transformative for those who perform them
within their respective group. Here, the focus on refusing others’ interests shifts to recognizing
the need to self-transform, even at the cost of the comfort zone (Scharer & Hilberath, 2012).

Thus, the path to substantiating universal concerns is constructed indirectly through
struggling for self-transformation within the internal dynamics of group members. Such a
transformation may not occur through rational reasoning alone, but through nonverbal
communicative actions that intuitively connect religious people to the Transcendent. In this

respect, communication is not instrumental to the participants’ interests but to the concerns that

186



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

relate the community to the Transcendent, with the aim of creating a “communion” that is not
necessarily defined by physical boundaries (Scharer & Hilberath, 2012). This ‘vertical’
connection enables revisiting differences or disagreements found in a synchronic approach
within a comprehensive diachronic approach.

The result of such an intuitive approach is neither the negation of desiring the universal
concerns nor the rejection of dogmatic teachings, but rather a new understanding of dogmatic
language as it applies to particular collective memories in their relationship with the
peculiarities of other religious communities. First, nonverbal communicative actions are
addressed to the Transcendent, which is alleged to have an interest in the salvation of all
creation. Second, such an intuitive approach fosters a contextual interpretation or
hermeneutical autonomy, enabling people to connect or disconnect dogmatic language with
their respective collective memories. Third, a new understanding of dogmatic language does
not alter the formulation; rather, it situates it within a historical context to examine the universal
concerns that underlie it. Hence, outsiders can grasp the plausibility of other points of view,
while insiders can clarify their religious teachings within a broader Globe. Accordingly, an
interreligious relationship emerges from genuine nonverbal communication. In this respect,

there is no interreligious encounter without, for instance, prayers.

3.2. Interreligious-Friendly Ignatian Spiritual Exercises

The Ignatian Spiritual Exercises were not, in fact, written as an interreligious endeavor.
Ignatius of Loyola (1491-1556), the author of this spiritual heritage, lived during an era marked
by significant historical and theological friction between Christianity and Islam. Although the
Crusades ended centuries earlier, their spiritual and cultural repercussions endured well into
the early modern era. The Reconquista ended in Spain in the early 1490s, and the rising
Ottoman Empire posed a significant political and religious challenge to Christian Europe. In
such a Globe, the early years of Ignatius were characterized by a chivalric imagination imbued
with concepts of warfare, fidelity, and honor. These are elements that would significantly
influence his SpEx and other spiritual writings (Colombo & Shore, 2023; Prosperi, 2015;
Villagran, 2018).

However, rather than sustaining the external conflict between Islam and Christianity and
the internal feud among Catholic orders, Ignatius internalized and reframed them, shifting the
focus from geopolitical struggles to psychological ones, from the defense of Christendom to

the conquest of the soul (Cline, 2017; Tyler, 2022). Emanuele Colombo notes that, even after

187



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

the establishment of the Society of Jesus in 1540, Ignatius consistently maintained an equivocal
stance toward Islam, shaped by his familial background and the Catholic Church’s direction,
in contexts where warlike and pacifistic attitudes coexisted. Despite this ambiguity, Ignatius’
SpEx offered a distinct approach to Muslims owing to their universality. In this respect,
Colombo recalls Jerome Nadal’s argument that Ignatius’ SpEx could be understood by
everyone, even by infidels and Muslims (Colombo, 2014a; O'Malley, 1993). SpEx can
pedagogically serve for the formation of interiority (the interior part of persons) and lead to
praxis (communication by actions). The following sections present elements that, in accordance
with the fundamental principles of interreligious education grounded in the practice of

communicative theology, reflect the universality of Ignatius’ SpEx.

3.2.1. Finding God in all things

The most obvious element of panentheistic belief in SpEx is reflected in Ignatius’ second
point to ponder in the fifth week (SpEx 235): “God dwells in creatures; in the elements, giving
them existence; in the plants, giving them life; in the animals, giving them sensation; in human
beings, giving them intelligence; and finally, how in this way he dwells also in myself, giving
me existence, life, sensation, and intelligence” (Ganns, 1991, p. 177). In this respect, all
exercitants are invited to find God in all things. It is noteworthy that, despite this panentheistic
nuance, finding God in all things not only reflects a speculative understanding of God but also
indicates spiritual growth that enables “ease in finding God” as a fruit of the personal spiritual
journey that follows the whole dynamic of SpEx (Ganns, 1991) .

The Muslim world, particularly among those eager for the spiritual or mystical dimension
of Islam, focusing on purification of the soul and closeness to God —i.e., tasawwuf —is not
unfamiliar with such a panentheistic belief. The theme of seeing God in all things and all things
in God recurs among the Sufis in various forms. Maurice de Fenoyl considers al-Ghazali’s
perception of the whole world as God’s book. Whoever believes it to be God’s work will love
it as God’s work, and will see nothing but God, and love nothing but God. He also recalls Ibn
Ata Allah al-Iskandari’s reflection: “You who are the one God. You have made Yourself
known to all things, and nothing is ignorant of You anymore. You have made Y ourself known
to me through all things, and I have seen You appear in all things, O You who appear in all
things. He who has known God sees Him in all things. What veils God from you is the very
excess of Proximity” (de Fenoyl, 2018).

188



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Such a panentheistic view of God has consequences for those engaged in SpEx. First,
they are expected to conform to a particular principle and foundation (SpEx 23) that serves as
the point of departure for self-transformation in their relationship with God and creation.
Parmananda R. Divarkar perceives that the Principle and Foundation urge participants to
engage in a profound faith experience, in which they encounter God and discover their true
selves and all of creation within God. Hence, the formulation of the Principle and Foundation
by no means reflects speculative, philosophical propositions but proper dispositions of faith in
one God, who reaches out to the creation in love (Divarkar, 1990). Understandably, the Ignatian
principle as a basic spiritual attitude to welcome other perspectives in the SpEx becomes the
first spiritual requirement before entering the SpEx: “great spirit and generosity toward their
Creator and Lord, and by offering all their desires and freedom” to God so that their persons
and all they possess in whatsoever way can be engaged according to God’s will (SpEx 5).
Without such a positive, foundational attitude toward this Principle and Foundation, no one
can begin, let alone advance their journey within SpEx (Burke & Burke-Sullivan, 2009).

Second, the presence of the spiritual guide—the one who gives SpEx—never supplants
God but rather resembles a community built with the learner or participant. In this respect,
there is no hierarchical relationship between the spiritual guide and the learner. Both the
spiritual leader and the learner are subject to a ‘direct’ relationship with God, in which the
spiritual leader becomes a discreet helper for the participant. Understandably, Ignatius offered
a lengthy explanation (SpEx 1-20) to clarify SpEx as a practice that aids both the one who gives
SpEx and the one who receives it (Ganns, 1991). Ignatius also presupposed that both the giver
and the receiver of SpEx ought to prioritize the positive interpretation of an interlocutor’s
words over their condemnation. If a positive interpretation is unattainable, one should endeavor
to comprehend the intended significance. If the understanding is erroneous, it should be
rectified with kindness, employing all suitable measures to maintain the statement’s affirmative

connotation (SpEx 22).

3.2.2. Cura Personalis

The participants’ conformity to the Principle and Foundation, along with the egalitarian
relationship between the learner and the spiritual guide, imply specific boundaries for both
parties, thereby creating space for God’s work through the Spirit within the SpEx process. They
are not supposed to exhaust God’s will so that their goals are not to decide the will of God for

them, but to ascertain that such a decision is not taken through some disordered affection (SpEx

189



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

21), such as attachments, inclinations, or likes and dislikes (Ganns, 1991). In this respect, the
SpEx process assumes a care for the person (cura personalis) that enables participants to
experience an encounter with God even amid the siege of various external impositions
(Kolvenbach, 2007). Through such a cura personalis, both the giver and the receiver of SpEx
are expected to accord primacy to the interior journey toward God and to order all other desires,
attachments, and engagements in reference to God, thus relativizing them before the Creator.
Such a way of proceeding may be understood through a definition of tasawwuf that
characterizes this indifference in a positive light: living with God, possessing nothing, and not
being possessed by anything; knowing poverty after wealth, humiliation after honor, and self-
effacement after fame (de Fenoyl, 2018). Understandably, what mainly matters in SpEx is not
so much the result or decision, but how they are attained in the most conducive manner to meet
the purpose of the participants’ life inscribed in the Principle and Foundation (SpEx 23), that
is, “to praise, reverence, and serve God our Lord, and by means of this to save their souls”
(Ganns, 1991, p. 130). On the one hand, the spiritual guide is not supposed to give superfluous
explanations to those doing the Exercises (SpEx 2). On the other hand, the receivers of SpEx
are urged to engage with great spirit and generosity, surrendering all their aspirations and
autonomy to God (SpEx 5), but discouraged from previewing the subject matter that is
supposed to be exercised in the following process (SpEx 11). This note also applies to the
spiritual guide (SpEx 9). Both suggestions are based on the belief in divine providence, which
cannot be reduced to the cognitive dimension of human knowledge (SpEx 3). In this respect,
what nourishes and fulfills the soul lies not in extensive knowledge, but in a profound
comprehension of facts and an internal appreciation of them (non multa sed multum, SpEx 2).
Accordingly, to ensure an appropriate disposition of the decision in accordance with the
Principle and Foundation, the spiritual guide serves as a process observer, focusing not on the
content of the receivers’ SpEx but on how they proceed in accordance with SpEx procedures
(SpEx 15, 16). In doing so, however, the giver should adapt SpEx to the recipients’ actual
conditions. Ignatius delineates the primary ways SpEx can be tailored to diverse groups and
individual situations. The principles articulated in SpEx can be conveyed using numerous
methods and media (SpEx 17-19). John W. O’Malley notes, “No single method is prescribed
in SpEx—different methods helped different people” (O'Malley, 1993, p. 48). Hence, SpEx
also implies cura personalis for the recipients, aligning with their personal backgrounds to
support their holistic growth. In this regard, Philip Endean suggests that adaptations or, perhaps

better, applications of SpEx should emerge from authentic engagement rather than prescriptive

190



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

frameworks in recognition of the dynamic character of spirituality (Endean, 2001).
Furthermore, Achille Glagiardi (1537-1607) elaborates on the need for both the instructor and
the recipient to remain indifferent to personal biases regarding spiritual paths, thereby allowing
each individual to be guided by their own divine calling without imposing one’s experiences
or aspirations on them (Glagiardi, 2023).

Historically, Colombo contends that Islam and the Muslim world were closely aligned
with Ignatius’ concerns. He maintains that they were significant to Ignatius, as evidenced by
the metaphorical “underground river” that represents his fervor for Islam (Colombo, 2014a;
Villagran, 2018). Indeed, proselytism was the initial context for Ignatius’ generation, just after
the prolonged crusades in the Middle Ages, so that SpEx became a strategy for converting
Muslims. Upon arrival in Jerusalem, he was inclined to remain and attempt to convert Muslims,
although the Franciscans then dispatched him to Europe (Burke & Burke-Sullivan, 2009;
Maryks, 2014). The Jesuits, after Ignatius, were also involved in proselytizing Muslim slaves
in Europe (Colombo, 2014b). However, treating SpEx as a form of proselytism grounded in
such an original context may commit a genetic fallacy by overlooking critical reviews of SpEx.

Gonzalo Villagran argues that the apostolic zeal initiated by Ignatius of Loyola has been
transformed into a dialogue with Islam. The Ignatian tradition incorporates a dimension of
apostolic zeal, highlighting active participation in Christ’s mission as a crucial element of
outreach to Muslims. This encompasses the dissemination of faith and the establishment of
inter-religious dialogue as integral components of the Church’s mission for justice and peace.
The Ignatian approach promotes structured dialogue, awareness of cultural contexts, and
recognition of the Spirit’s influence within Muslim traditions. These characteristics
collectively establish a framework for Ignatian interaction with Islam, promoting a dedication

to evangelization while honoring Islamic ideas and customs (Villagran, 2018).

3.2.3. Personal Prayers

The respect for different religious traditions does not necessarily neglect the
characteristics of SpEx as “every method of examination of conscience, meditation,
contemplation, vocal or mental prayer, and other spiritual activities” (SpEx 1). Such
characteristics underscore the formation of interiority, which, in the context of the Church
Reformation, was presented as a method for reform from within, exemplified by Ignatius, who
reformed himself. Furthermore, the development of the inner self is evident in the dynamics of

the whole SpEx, which allows the exercitant to transform through their personal encounter with

191



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Christ, as contemplated in the Second, Third, and Fourth Weeks. Hence, prayers within SpEx
cannot be understood as a religious obligation that varies across religions, but rather as an
interior activity that resembles a personal relationship with God and serves as a moment of
discernment.

From an Islamic perspective, such prayers represent personal undertakings that are closer
to the sunnah than to ritual salat, which spiritual activities may exemplify through fikr and
dhikr (de Fenoyl, 2018). Accordingly, prayers are not performed in a ritualistic, communal
manner but in a manner conducive to the recipients’ attainment of the goal of SpEx. In this
respect, SpEx suggests some forms of prayer to train the receivers’ awareness and intimacy
with God: meditation (SpEx 239-248), contemplation (SpEx 249-257), and mental prayer
(SpEx 258-260). However, despite the personal character of prayers within SpEx, they are not
intended to nurture individual piety but rather to foster an interior knowledge that enables
recipients to love God more closely (SpEx 104). Such knowledge does not depend on human
effort but on the grace asked by the receivers of SpEx, which enables them to reflect on their
states of life before God, whether they are undergoing consolation or desolation. Through such
an awareness, by considering SpEx’s guidelines for the discernment of spirits (SpEx 313-327
for the First Week, SpEx 328-336 for the Second Week), the receivers of SpEx may arrive at
decisions that align with God’s will. In so doing, the recipients of SpEx engage in personal
prayer as a formative moment to enter into the mystery of God’s creative act.

The interior knowledge (SpEx 63, 104, 233) gained through personal prayer is a
constitutive element of the transformation process, based on the three powers of the soul
(memory, understanding, and will), which operate during the SpEx process and continue to
function in daily life. It can also be understood through the third mode of knowing elaborated
by Mohammed Abed al-Jabri, called al-irfan, which is based on direct esoteric understanding
imparted through inspiration or revelation from the divine, which cannot be achieved via
analogy or rational demonstration (al-Jabri, 2011). Hence, despite some forms of prayer in
SpEx implying an exertion of mental efforts, their practice assumes the interior knowledge that
gives space to the Divine’s work, which, in turn, empowers the receivers of SpEx to love more
in deed than in words (SpEx 230). Attached to personal prayers is their reflection based on the
three powers of the soul: memory, intellect, and will (SpEx 45-54). In this respect, SpEx’s
pedagogy reflects the primacy of actions and praxis, supported by the meditation on the “Three
Classes of Persons” (SpEx 149-157) and the introductory point of the contemplation to attain
love (SpEx 230). Both Exercises lead the receivers to be the exercitant of spiritual depth in

192



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

real, daily life, so that no true spiritual experience is without praxis. Through such a modality,
the receivers are never justified in approaching the subject matters of SpEx as objects of
cognition alone. SpEx itself is “not to be read but to be made” (Classen, 1977; O'Malley, 1993,
p. 37).

3.3. Making Ignatian Spiritual Exercises as a Practice of Interreligious Education
Doing SpEx in a dedicated time and place for a retreat may be less problematic than
integrating it into religious education, not to mention an interreligious model within a country
that maintains a mono-religious education system, such as Indonesia. This can be understood
by noting that, despite promoting “the rules for thinking, judging, and feeling with the Church”
(SpEx 352-370), SpEx shows no interest in transmitting religious tradition—a primary feature
of the mono-religious education model. However, SpEx, as a practice of interreligious
education, remains worth considering within a mono-religious educational context, since it
promotes the formation of interiority and enhances human quality by creating a space for God

(cura personalis) in which everyone can meet and walk together in the depths of religiosity.

3.3.1. The Possibility of Integration

Since SpEx is “every method of examination of conscience, meditation, contemplation,
vocal or mental prayer, and other spiritual activities” (SpEx 1), practicing SpEx as a mode of
interreligious education offers great potential for two reasons. First, a bridge has been built
between SpEx and the educational milieu since the beginning of the first Jesuits’ formation and
mission through the so-called Ratio Studiorum, or plan of studies (O'Malley, 2000). Its recent
development, the Ignatian Pedagogical Paradigm, does not leave SpEx as the root, but instead
adapts it through five steps of the learning process: context, experience, reflection, action, and
evaluation (Brenkert, 2023; Marek & Walulik, 2022; Traub, 2009). Indeed, there is resistance
to adopting these pedagogical methods due to their religious roots. However, the broader
applicability of Ignatian pedagogy offers a viable framework within contemporary educational
discussions about moral and spiritual learning. Mountin and Nowacek argue that the foundation
of this pedagogy not only enriches Jesuit institutions but also serves as a valuable resource for
educators committed to students’ holistic growth. Consequently, Ignatian pedagogy emerges
as a multifaceted and adaptable educational approach capable of fostering both intellectual
rigor and ethical responsibility across diverse educational landscapes (Mountin & Nowacek,

2012). Other research shows that Ignatian pedagogy integrates spiritual development with

193



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

intellectual growth, enabling students to navigate a changing world (Krélikowska, 2024; Marek
& Walulik, 2022; Sato & 1to, 2021).

Second, within the communicative-theology-based framework of interreligious
education, diverse religious roots do not necessarily threaten the integrity of any particular
religion. Still, it advances religious understanding through encounters with diverse reflections
on religious experiences, supported by academic or scientific reflections. Hence, even
particular religious traditions can be applied and integrated with various fields (Beste, 2019;
Callahan, 2013; Caruana, 2014; Crisp, 2006; Gumz, C., & Grossman, 2003; Lecourt &
Pauchant, 2011; Leighter & Smythe, 2019; Prevot, 2017; Rothausen, 2017; Wilson, 2013).
Logically, without such encounters, religious identity cannot develop (Martina et al., 2022),
and religious people remain living in an echo chamber, producing and listening to their own
voices while claiming that the voices come from God. Such a mechanism contradicts
panentheistic belief, rejects synchronic and diachronic approaches, and overlooks genuine
prayers.

Furthermore, it is also against SpEx, whose practical method helps ensure that human
experience is “both authentic from God and respectful of human reason and dignity” (Gray,
2000). Theologically, the point of integration, from the perspective of SpEx itself, is the
Incarnate God emphasized by St. Ignatius, with attention to the incarnation and the cross. In
light of such a theology, there is an integration of human spirituality and divine humanity,
revealing the necessity of faith as foundational to understanding our existence and emphasizing
that both God’s freedom and humanity’s true identity lie in reciprocal gift-giving amid the
challenge of faith embodied in the cross, exemplified by the crucified Christ (Hanvey, 1985).
Accordingly, applying SpEx in interreligious education is not necessarily a form of

simplification but rather a genuine sign of spiritual depth.

3.3.2. Fractal Model

Understandably, when applying the Ignatian pedagogical paradigm to interreligious
education, its five cyclical steps require adjustment. Firstly, within an interreligious encounter,
no single participant’s religious affiliation can be excluded from determining context,
experience, reflection, action, and evaluation. Thus, the five steps always take the form of a
shared step, even if the ‘shared’ inquiry reflects only an allo-interpretation perspective
(Sterkens, 2001), as exemplified in this article, which does not impose a co-interpretation.

Accordingly, no shared reflection exists without a shared experience, and no shared experience

194



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

exists without a shared context, and so on. Secondly, shared context, experience, reflection,
action, and evaluation do not necessarily follow a five-step cycle. Alternatively, in an
interreligious context, they can be conceptualized as five interrelated categories that contribute
to participants’ religious identity. In so doing, all participants are enabled to address their
religious issues in relation to others, whether within (intra-) or across (inter-)religious
traditions. Thirdly, instead of a five-dimensional step, a fractal model can be proposed to
accommodate the interrelated dynamics of religious identity. Jordan and Ward, along with
Schmidt-Leukel, have introduced such a geometry-inspired imagination to interreligious
education (Jordan & Ward, 2023; Schmidt-Leukel, 2024).

Such a recursive pattern across different, dynamic scales (micro-, meso-, macro-levels)
of religious identity suggests possible interrelated factors concerning God, which can be found
in anything insofar as it serves life (Scharer & Hilberath, 2012). Within such a fractal model,
SpEx can be given to anyone regardless of their religious affiliation, as long as the participants
— 1i.e., the giver and the receiver — hold historical consciousness of their different religious
beliefs (micro level) and collective memories (meso level), and are open to other perspectives
(macro level) to construct their religious identity. In this respect, considering the note of SpEx
18, the giver of SpEx, as part of the community (We), with whom the receivers of SpEx (I)
interact, may give particular subject matter (It) within their shared context (Globe). The
receivers of SpEx may reflect on their experiences regarding the subject matter, aware that
their understanding (I') within their religious context (Globe’) strongly influences their
perspective or mode of reflection as a collective memory (We’) about the subject matter (It'),
and, in turn, that their religious context is the result of a particular evaluation of past actions
inspired by specific experiences of certain individuals (I”) in their community (We”) in dealing
with the subject matter (It”) within a particular context (Globe”), and so on.

The three-dimensional figure below depicts four layers of interrelationships among the
four factors of religious identity, both synchronically and diachronically. The lower layer, the
more proximal to experience, or the more empirical. On the contrary, the higher the layer, the
more closely it aligns with academic or scientific reflection. Hence, the figure indicates an
interconnection among three levels of theological reflection. By design, however, the figure
omits lines connecting all elements to the panentheistic God and potential cross-connections
among elements (for instance, the I” may influence the We’ and, in turn, the Globe; the We”
potentially has an impact on the Globe’, which subsequently influences the I) to avoid excessive

complexity. From a chronological perspective, conducting an academic reflection on the

195



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

primordial religious experience solely based on data grounded in the second level of theology
is anachronistic. Such an anachronism in religious studies and theology arises when concepts
relevant to one historical context are naively applied to another, leading to misinterpretation,
spurious continuity, or simplistic appropriation. In the fractal model, responsible interpretation
requires prioritizing the historical and symbolic contexts of the text or practice before

undertaking modern recontextualization.

\L.._W_E_,—Gi“;‘“_‘ b X .ll\\v N, WSy S
- e n. e — o™ RN | matw
= N - ‘\\;\“’
R

Figure 1. 3D Fractal Model of the four-factor religious identity within their synchronic
and diachronic relationship

Thus, in an acronym, the fractal model comprises seven steps of inquiry
(F.R.A.C.T.A.L.): factual experience, reflective conscience, academic competence,
compassionate point of view, transmutative collaboration, action-oriented commitment, and
linkage to a greater community. The fractal model begins with factual experiences as primary
data. As primary data, the factual experiences are not confined to the material object sensibly
given to the contemporary subject. Instead, it also applies to any historical agent involved in
the formal object, which, at best, serves as the purported primary data. However, such
differentiation falls within the third step. The second step is the reflection on the primary data
in light of conscience, informed by theological insight. This second level of theology
establishes a particular standpoint grounded in the religious tradition and shaped by the
collective memory that determines the religious identity.

The third step proceeds through scientific reflection on the second level of theology, in
faithful adherence to the primary data. In this respect, the academic competence necessitates
an interdisciplinary approach within a historical consciousness. Such an interdisciplinary

approach shifts the focus from any single discipline or religious tradition as the purported

196



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

primary data toward shared human concerns. By incorporating methods from the social
sciences, psychology, and hermeneutics, for instance, theology becomes more attuned to
historical contexts and diverse experiences, including the religious experiences of other
traditions. In this respect, academic competence prioritizes lived religion over
institutional/normative religion, thereby enabling a common analytical framework across
distinct traditions. Such a shared analytical framework assumes a compassionate perspective
that strongly encourages the scientific scrutiny of diverse perspectives, not to pretend being
others but, in Farid Esack’s analogy, to be participant observers as “the friend of the lover”
(Esack, 2007).

The next step identifies the compassionate point of view that primarily entails mutual
intelligibility rather than agreement. In this respect, the task of identification does not focus on
seeking a commonality, but precisely the differences that may contribute decisively to the
shape of the ‘truth in relationship’, where all participants are challenged to take a stand in their
internal and external conflicts (cf. Cobb, 1999; Scharer & Hilberath, 2012). Such a
compassionate outlook enables collaboration that resembles a transmutation: the process by
which cognition of an integrated perspective can emerge from micro-processes at the human
scale within the cosmos (Faber, 2003). In this regard, the transmutative character of
collaboration concerns unity rather than aggregation, thereby transcending concerns with
quantity and uniformity. Hence, the fifth step focuses on determining what unites diverse
perspectives in the service of shared concerns.

Such a transmutative collaboration is meaningful only insofar as it leads to action.
However, one need not reduce action to something observable and measurable, since what
counts in this respect is intentional engagement with reality. Such an engagement is not
exhausted by a tangible deed detached from the whole process of action. Thus, the penultimate
step is to establish an action-oriented commitment. Nevertheless, such a commitment does not
resemble an ideological standpoint that otherwise excludes others. Consequently, the final step
that animates the fractal movement characterizes openness to a new relational identity by

determining its linkage to a potentially larger community.

3.3.3. An Example: Social Justice
The following two-dimensional fractal model exemplifies an interreligious education of
social justice that aligns with the steps of F.R.A.C.T.A.L. previously outlined. First, in learning

about social justice, Catholics must allow the factual experience of inequality and suffering to

197



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

challenge, disturb, and reshape their understanding. Second, in reflecting on the factual
experience of social injustice, they, consciously or not, employ a particular magisterium and
tradition, inscribed in their conscience and taught in the Catholic community as their home
base at the micro level. Third, academic competence scrutinizes historical explanations of
magisterial Catholic social teachings and traditions, thereby revealing that the Catholic concept
of social justice is rooted in the struggle to realize the common good in accordance with natural
law. Hence, social justice serves as a normative framework that guides public life through the
principles of the common good, solidarity, subsidiarity, and the preferential option for the poor.
Fourth, complementary to this objective and structural approach to social justice is relational
inquiry, which, based on the Scriptures, characterizes the Protestant Churches’ ethical
responses to social justice issues. Fifth, despite slight differences between Catholic and
Protestant Scriptures, the focus of further elaboration is the central figure to whom the
Scriptures refer: Jesus of Nazareth. Sixth, given that the Scriptures are the collective memory
of Jesus’ events, the academic step remains to examine Jesus’ movement in an interdisciplinary
manner, which may reflect a Christian perspective on social justice. Hence, at this meso level,
Catholics and Protestants may build a new community of believers who understand social
justice as the Kingdom of God, as preached and embodied in Jesus’ movement. Seventh, at the
macro level, a Christian perspective on the Kingdom of God may be linked to an Islamic
perspective on social justice, rooted in the Prophet Muhammad’s movement, whose
understanding of social justice cannot be separated from the principle of tawhid. Hence,
Christians and Muslims may establish a new community in their struggle for social justice,
without losing their respective traditions, on a different level of fractal informed by the spirit

of the Kingdom and the principle of tawhid.

198



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

HISTORICAL»jHHT:
"CONTEXTS.

CHRISTIAN AND ISLAMIC
PERSPECTIVES WS o

, MOVEMENT_ |

i 1

o -
CHRISTIAN ‘L«‘., {7~ & ‘ ISLAMIC s 2 S g
SOCIAL JUSTICE T _ ,SQCIAL JUSTICE/;,:]

[PROTESTANT

Q_0

Figure 2. A two-dimensional fractal model of social justice from Christian and Islamic
perspectives

Within the SpEx context, such an elaboration is brought into a personal relationship
through prayers guided by a spiritual leader, who, in the pedagogy of accompaniment, serves
as a companion on learners’ journeys, fostering personal growth and reflection. In so doing, by
listening to the reflections of SpEx recipients, the giver may gain a clearer understanding of
how God acts in others who elaborate on social justice from different religious perspectives.
On the other hand, by following the guidance of the giver of SpEx, receivers may clarify their
religious understanding and relate it to the call to action through their SpEx process. Hence,
SpEx is revealing itself as a practice of interreligious education for both the giver and the

recipients.

4. CONCLUSION
The Ignatian SpEx, with its applicability across various fields, is open to integration into

interreligious education, as it does not primarily aim to preserve stable religious dogmatic

199



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

teachings but rather invites all religious people to achieve spiritual freedom, including the
appropriation of their respective religious traditions. SpEx may enable a shift from traditional
orthodoxy toward a more pluralistic, contextual approach that fosters inclusivity across faiths.
To do such adaptation, some principles of interreligious education can be drawn from a
theoretical framework grounded in communicative theology: panentheistic belief, synchronic
and diachronic approaches, and nonverbal communicative action. From the perspective of
SpEx, interreligious education can be understood as the formation of interiority and spiritual
depth, characterized by the practice of creating God’s space within every participant and
respecting God’s intervention (cf. SpEx 15). The Ignatian SpEx, while originally Roman
Catholic, represents a model adaptable to interreligious contexts, drawing connections between
different faiths, particularly through the shared pursuit of understanding God in all things, cura
personalis, and personal prayer. By integrating SpEx into religious education, an alternative
model of the five-cyclical Ignatian pedagogical paradigm can be proposed to embrace diversity
and foster interreligious dialogue within a mono-religious education system such as that of
Indonesia. The proposed fractal model suggests that interreligious educational encounters can
dynamically influence participants’ religious identities, allowing meaningful interactions that

respect and enrich each individual’s spiritual journey.

I express my gratitude to the anonymous reviewers for their astute observations and for

directing me to pertinent references that substantially enhanced this article.

REFERENCES

al-Jabri, M. A. (2011). The formation of Arab reason: Text, tradition and the construction of
modernity in the Arab world (T. C. f. A. U. Studies, Trans. Vol. 5). .B. Tauris & Co. Ltd.

Banawiratma, J. B. (2025). Spiritualitas trinitaris kosmis: Bahasa pra-dogma dan kontekstual.
Kanisius.

Beste, J. E. (2019). Integrating Christian ethics with Ignatian spirituality. Studies in Christian
Ethics, 33(1), 61-67. https://doi.org/10.1177/0953946819885058

Brenkert, B. J. (2023). Ignatian pedagogy for public schools: Character formation for urban
youth in New York City. Bloomsbury Academic.

Burke, K. F., & Burke-Sullivan, E. (Eds.). (2009). The Ignatian tradition. Liturgical Press.

200


https://doi.org/10.1177/0953946819885058

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Callahan, R. F. (2013). The alignment of Ignatian pedagogy principles with Jesuit business
school education and business practices. Jesuit Business Education, 4(1), 25-36.
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract id=2450862

Caruana, V. (2014). Using the Ignatian pedagogical paradigm to frame the reflective practice
of special education teacher candidates. Jesuit Higher Education, 3(1), 19-28.
https://digitalcommons.Ilmu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1065&context=jhe

Classen, L. (1977). The "exercise with the three powers of the soul" in the exercises as a whole.
In F. Wulf (Ed.), Ignatius of Loyola: His personality and spiritual heritage, 1556-1956
(pp- 237-271). The Institute of Jesuit Sources.

Cline, R. J. (2017). Fighting enemies and finding friends. Renaissance Studies, 31(1), 66-86.
https://doi.org/10.1111/rest.12190

Cobb, J. B. (1999). Transforming Christianity and the world: A way beyond absolutism and
relativism (P. F. Knitter Ed.). Orbis Books.

Colombo, E. (2014a). Defeating the infidels, helping their souls: Ignatius Loyola and Islam. In
R. A. Maryks (Ed.), A companion to Ignatius of Loyola: Life, writings, spirituality,
influence (pp. 179-197). Brill.

Colombo, E. (2014b). "Infidels" at home: Jesuits and Muslim slaves in seventeenth-century
Naples and Spain. Journal of Jesuit Studies, 1(2), 20. https://doi.org/10.1163/22141332-
00102003

Colombo, E., & Shore, P. (2023). Jesuits and Islam in Europe. Brill.

Crisp, B. R. (2006). Ignatian spirituality and the rebuilding of self-esteem. The Way, 45(1), 66-
78. https://www.theway.org.uk/back/451Crisp.pdf

de Fenoyl, M. (2018). Propos de soufis. Mystique musulmane et exercices spirituels de saint
Ignace. Archivo Teologico Granadino, 81(1), 9-70.

Divarkar, P. R. (1990). The path of interior knowledge: Reflections on the spiritual exercises
of St. Ignatius of Loyola. Gujarat Sahitya Prakash.

Endean, P. (2001). "Applying such exercises": Early Jesuits practice. Review of Ignatian
Spirituality, XXXII(3), 41-65.
http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200109805en.pdf

Esack, F. (2007). The Qur’an: A users guide. Oxford: Oneworld Publications.

Faber, R. (2003). Der transreligiose diskurs. Polylog. Zeitschrift fiir interkulturelles
Philosohpieren, 9, 30. https://polylog.net/fileadmin/docs/polylog/09_forum_faber.pdf

Ganns, G. E. (Ed.) (1991). Ignatius of Loyola: The spiritual exercises and selected works.
Paulist Press.

Glagiardi, A. (2023). Requirement for the one giving and for the one receiving the exercises.
Way, 42(2), 12.

201


https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2450862
https://digitalcommons.lmu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1065&context=jhe
https://doi.org/10.1111/rest.12190
https://doi.org/10.1163/22141332-00102003
https://doi.org/10.1163/22141332-00102003
https://www.theway.org.uk/back/451Crisp.pdf
http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200109805en.pdf
https://polylog.net/fileadmin/docs/polylog/09_forum_faber.pdf

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Gray, H. (2000). The experience of Ignatius of Loyola: Background to Jesuit education. In V.
J. Duminuco (Ed.), The Jesuit ratio studiorum: 400th Anniversary perspectives (pp. 1-
21). Fordham University Press.

Gumz, E. J., C., W. J., & Grossman, S. F. (2003). Ignatian spirituality: The Spiritual exercises
and social work. Social Thought, 22(1), 143-158.
https://doi.org/10.1080/15426432.2003.9960331

Hanvey, J. (1985). The Incarnation, the cross and spirituality. Way, 35(3), 206-214.
https://www.theway.org.uk/back/25Hanvey.pdf

Hilberath, B. J. (2016). Communicative theology: A new way of engagement. In G. Mannion
(Ed.), Where we dwell in common: The Quest for dialogue in the twenty-first century (pp.
187-209). Palgrave MacMillan.

Jasminto, & Rofi'ah, S. (2024). Critical pedagogy in religious education: Shaping perspectives
on peace, justice, and human rights. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan dan
Keislaman, 13(1), 29-47. https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13il.1515

Jordan, R., & Ward, T. M. (2023). Fractal Imagination and Christian Formation. International
Journal of Christianity and Education, 28(3), 287-305.

Kolvenbach, P.-H. (2007). "Cura personalis". Review of Ignatian Spirituality, XXXVIII(1), 9-
17. http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200711402en.pdf

Krolikowska, A. (2024). Spiritual education: Ignatian inspirations. Multidisciplinary Journal
of School Education, 13(25), 11-28. https://doi.org/10.35765/mjse.2024.1325.01

Lecourt, V., & Pauchant, T. C. (2011). Ignatian spirituality and management: A study of
"Ignatian executives". Journal of International Business Ethics, 4(1), 12.

Leighter, J. L., & Smythe, K. R. (2019). Ignatian pedagogy for sustainability: An overview.
Jesuit Higher Education, 8(1). https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol8/iss1/3/

Lestari, P. A. (2024). Educating for tolerance: Multicultural approaches in Islamic religious
education. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 2(2), 96-108.
https://doi.org/10.61194/ijis.v2i2.602

Marek, Z., & Walulik, A. (2022). Ignatian spirituality as inspiration for a pedagogical theory
of accompaniment. Journal of Religion and Health, 61, 4481-4498.
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z

Martina, K., Sejdini, Z., Bauer, N., & Kolb, J. (2022). Conflict in interreligious education:
Exploring theory and practice. de Gruyter.

Maryks, R. A. (Ed.) (2014). A companion to Ignatius of Loyola: Life, writings, spirituality,
influence. Brill.

Mountin, S., & Nowacek, R. (2012). Reflection in action: A signature Ignatian pedagogy for
the 21st century,. In N. L. Chick, A. Haynie, & R. A. R. Gurung (Eds.), Exploring more
signature pedagogies: Approaches to teaching disciplinary habits of mind. Stylus
Publishing.

202


https://doi.org/10.1080/15426432.2003.9960331
https://www.theway.org.uk/back/25Hanvey.pdf
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515
http://www.sjweb.info/documents/cis/pdfenglish/200711402en.pdf
https://doi.org/10.35765/mjse.2024.1325.01
https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol8/iss1/3/
https://doi.org/10.61194/ijis.v2i2.602
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01628-z

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Nelson, J., Meyer, K., & Orchard, J. (2025). The case for shared religious education. Religions,
16(3), Article 335. https://doi.org/10.3390/rel 16030335

O'Malley, J. W. (1993). The First Jesuits. Harvard University Press.

O'™Malley, J. W. (2000). How the first Jesuits became involved in education In V. J.
Duminuco (Ed.), The Jesuit ratio studiorum: 400th Anniversary perspectives (pp. 56-74).
Fordham University Press.

Palmer, P. J. (1998). The courage to teach: Exploring the inner landscape of a teachers life.
Jossey-Bass.

Prevot, A. (2017). Ignatian spirituality, political effectiveness, and spiritual discernment: Dean
Brackley's account of liberation theology. Political Theology, 18(4), 309-324.
https://doi.org/10.1080/1462317X.2017.1311061

Prosperi, A. (2015). The two standards: The origins and development of a celebrated Ignatian
meditation. Journal of Jesuit Studies, 2, 361-386. https://doi.org/10.1163/22141332-
00203001

Rahman, F. (1999). Major themes of the Qur ’an. Islamic Book Trust.

Rothausen, T. J. (2017). Integrating leadership development with Ignatian spirituality: A model
for designing a spiritual leader development practice. Journal of Business Ethics, 145(4),
811-829. https://psycnet.apa.org/doi/10.1007/s10551-016-3241-4

Satdo, H., & Itd, Y. (2021). Ignatian pedagogy and its religious inspirations. Horyzonty
Wychowania, 20(56), 97-103. doi:https://doi.org/10.35765/hw.2194

Scharer, M. (2017). Communicative theology. In M. Schneider-Landolf, J. Spielmann, & W.
Zitterbarth (Eds.), Handbook of theme-centered interaction (TCI) (pp. 203-207).
Vandenhoeck & Ruprecht.

Scharer, M., & Hilberath, B. J. (2008). The practice of communicative theology: Introduction
to a new theological culture. The Crossroad Publishing Company.

Scharer, M., & Hilberath, B. J. (2012). Kommunikative theologie: Grundlagen - erfahrungen -
kldrungen. Matthias-Griinewald.

203


https://doi.org/10.3390/rel16030335
https://doi.org/10.1080/1462317X.2017.1311061
https://doi.org/10.1163/22141332-00203001
https://doi.org/10.1163/22141332-00203001
https://psycnet.apa.org/doi/10.1007/s10551-016-3241-4
https://doi.org/10.35765/hw.2194

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 181-204

Schmidt-Leukel, P. (2024). Reciprocal illumination and the discovery of fractal patterns in
religious diversity. International Journal of Hindu Studies, 28, 49-61.
https://doi.org/10.1007/s11407-024-09365-6

Siswantara, Y., Suryadi, A., Hidayat, M., & Ganeswara, G. M. (2023). Inclusive values:
Foundations of religious education for multicultural harmonious life. Kurios, 9(1), 63-
80. https://doi.org/10.30995/kur.v911.548

Skrefsrud, T. (2023). Rethinking the intercultural potential of religious education in public
schools: Contributions from intercultural theology. Religions, 14(2), Article 224.
https://doi.ore/10.3390/rel14020224

Sterkens, C. (2001). Interreligious learning: The problem of interreligious dialogue in primary
education. Brill.

Traub, G. W. (2009). Do you speak Ignatian?: A glossary of Ignatian and Jesuit terms. Xavier
University.

Triposa, R., & Roy Kolibu, D. (2024). Reconceptualization of education in plural society:
Embracing cultural diversity in Christian teaching in Indonesia. Journal of Education
and Learning Technology, 5(7), Article 4. https://doi.org/10.38159/1elt.2024574

Tyler, P. M. (2022). Raising the soul in love: St Ignatius of Loyola and the tradition of mystical
theology. Religions, 13(11), Article 1015. https://doi.org/10.3390/rel 13111015

Villagran, G. (2018). An Ignatian spirituality approach to dialogue with Islam. Gregorianum,
99(2018), 579-595.

Wilson, J. L. (2013). Teaching with Ignatius: Justice in pedagogical practice. Jesuit Higher
Education, 2(1), Article 11. https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol2/iss1/11/

204


https://doi.org/10.1007/s11407-024-09365-6
https://doi.org/10.30995/kur.v9i1.548
https://doi.org/10.3390/rel14020224
https://doi.org/10.38159/jelt.2024574
https://doi.org/10.3390/rel13111015
https://digitalcommons.lmu.edu/jhe/vol2/iss1/11/

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

PELAKSANAAN DIALOG KESEHARIAN UNTUK MENEMUKAN MATERI
PEMBELAJARAN YANG RELEVAN DAN BERMAKNA DENGAN BANTUAN Al
STUDI KASUS PADA FASE C, SD KANISIUS KENALAN, BOROBUDUR,
MAGELANG, JAWA TENGAH

IMPLEMENTING DAILY DIALOGUE TO FIND
RELEVANT AND MEANINGFUL LEARNING MATERIALS WITH THE HELP OF Al
CASE STUDY IN PHASE C, KANISIUS KENALAN ELEMENTARY SCHOOL,
BOROBUDUR, MAGELANG, CENTRAL JAVA

Danang Bramasti
Yayasan Kanisius cabang Magelang
bramasti@jesuits.net

Dikirimkan: 9 November 2025; Diterima: 15 Januari 2026
DOI: https://doi.org/10.24071/s1.v2511.13917

ABSTRACT

The purpose of this paper is to describe the application of dialogic learning as a method for
discovering learning materials based on students’ lived experiences. Through dialogue,
students are positioned as the subjects of learning, while teachers act as dialogue partners,
facilitators, and designers of the learning process. The results of these dialogues are used by
teachers to design learning based on the Reflective Pedagogy Paradigm (PPR), with the
assistance of artificial intelligence (Al). This research method uses a descriptive qualitative
approach, with two teachers and seventeen Phase C students at Kanisius Kenalan Elementary
School, Borobudur, Magelang as the primary participants. Data collection was conducted
through observation, interviews, and photo and video documentation. Data analysis focused
on the stages of dialogue, the pedagogical shift by placing students at the center of learning,
and the relevance of the resulting learning materials. The results demonstrate that dialogue
plays a crucial role in discovering meaningful, contextual, and reflective learning.

Keywords: artificial intelligence, contextual, dialogue, meaning, reflective pedagogy
paradigm, relevance

ABSTRAK
Tujuan tulisan ini adalah untuk memaparkan penerapan pembelajaran dialogis sebagai metode
untuk menemukan materi pembelajaran yang berdasarkan pada pengalaman hidup peserta
didik. Dengan dialog, peserta didik ditempatkan sebagai subjek pembelajaran, sementara guru
berperan sebagai mitra dialog, fasilitator, dan perancang proses belajar. Hasil dialog ini
digunakan oleh para guru untuk merancang pembelajaran berbasis Paradigma Pedagogi
Reflektif (PPR), dengan bantuan kecerdasan buatan (Al). Metode penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan partisipan utama dua guru dan tujuh belas peserta didik
fase C di SD Kanisius Kenalan, Borobudur, Magelang. Pengumpulan data dilakukan dengan
observasi, wawancara, serta dokumentasi foto dan video. Analisis data difokuskan pada
tahapan dialog, pergeseran pedagogis dengan menempatkan peserta didik sebagai pusat

205
©

This work islicensed under CC BY-SA.
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:bramasti@jesuits.net
https://doi.org/10.24071/si.v25i1.13917

ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

pembelajaran, relevansi materi pembelajaran yang dihasilkan. Hasil penelitian memperlihatkan
bahwa dialog berperan penting dalam menemukan pembelajaran yang bermakna, kontekstual,
dan reflektif.

Kata kunci: dialog, kontekstual, kecerdasan buatan, makna, paradigma pedagogi reflektif,
relevansi

1. PENDAHULUAN

Pembelajaran di sekolah dasar, baik di Indonesia maupun di banyak negara, masih
didominasi oleh penggunaan buku teks yang dirancang secara seragam untuk berbagai konteks
geografis dan sosial. Kondisi tersebut diperkuat dengan pembelajaran yang menekankan
hafalan. Kelas juga diisi dengan sebanyak mungkin murid dengan satu guru dengan satu
standar nasional. Materi yang diberikan tidak menyentuh persoalan nyata yang ada di sekitar
para peserta didik (OECD, 2019). Hal ini menghambat berkembangnya ruang dialog, refleksi,
dan kreativitas.

Pembelajaran yang tidak kontekstual dan hanya menekankan pada hafalan akan
menyebabkan para peserta didik terasing dari lingkungannya. Mereka tidak mengenal
permasalahan dan potensi yang ada di sekitarnya. Keterasingan ini akan menjadi ironi dalam
hidup berbangsa (Freire, 2005).

Kelak mereka tidak mengenal persoalan yang ada di Indonesia. Dengan demikian,
mereka juga tidak dapat memecahkan persoalan-persoalan yang ada di negara ini. Mereka tidak
terbiasa untuk mempelajari masalah untuk dipecahkan dan potensi untuk dikembangkan di
daerahnya sendiri.

Untuk memecahkan masalah ini, perlu adanya metode pembelajaran yang mengarahkan
mereka untuk mempelajari lingkungannya sendiri, yaitu pembelajaran dialogis. Mereka perlu
belajar berdialog dengan para guru, sesama peserta didik, dan lingkungannya, untuk mencari
tahu tentang permasalahan dan potensi yang ada di lingkungan mereka. Dialog memungkinkan
proses belajar dimulai dari pengalaman konkret peserta didik dan menjadikan mereka sebagai
subjek pembelajaran. Proses belajar tersebut kemudian dimaknai secara bersama untuk
menemukan persoalan yang dapat dipecahkan dan potensi yang dapat dikembangkan. Dengan
demikian, pembelajaran menjadi bermakna dan relevan (Langworthy, 2013).

Penggunaan dialog dalam pembelajaran adalah sangat penting. Mengapa? Plato
menyebut dialektika sebagai pendidikan tertinggi. Dialektika dapat berupa: pertama, seni

ketrampilan, dan kedua, sebagai pengetahuan (episteme). Pertama, sebagai seni ketrampilan

206



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

dapat berupa: ketrampilan berdialog dan ketrampilan berdiskusi melalui tanya jawab.
Berdialog bukanlah sekedar omong kosong atau debat kusir eristik (berdebat hanya untuk
kemenangan dan bukan kebenaran). Tujuan dari dialektika adalah mencari idea kebaikan
(Wibowo, 2017).

Kedua, dialektika sebagai pengetahuan. Masing-masing peserta dialog sebenarnya sudah
memiliki dan mengandung pengetahuan. Proses dialog adalah proses melahirkan ‘bayi
pengetahuan’ yang sudah ada dalam diri masing-masing peserta dialog (Wibowo, 2017).
Dengan demikian, proses dialog sangat penting dalam pembelajaran sepanjang itu untuk
mencari kebaikan dan menghasilkan pengetahuan.

Namun demikian, saat observasi awal (pra-penelitian) di kelas, penulis menemukan
bahwa para guru dan peserta didik awalnya kesulitan dalam berdialog dan menentukan
pembelajaran yang sesuai dengan situasi mereka. Namun demikian, pada akhirnya mercka
dapat menyajikan materi pembelajaran yang diinginkan.

Hasil dialog dalam pembelajaran dapat diperdalam melalui pemanfaatan Al. Dalam
konteks penelitian ini, Al diposisikan bukan sebagai pengganti guru melainkan sebagai alat
yang dapat membantu guru mengolah hasil dialog menjadi rancangan pembelajaran yang
sistematis dan kontekstual (UNESCO, 2021). Rancangan tersebut dikembangkan dengan
menggunakan kerangka pedagogi reflektif yaitu Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR) yang
memiliki siklus yang saling terkait antara konteks, pengalaman, refleksi, aksi, dan evaluasi
(ASJIIL, 2017).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana proses dialog keseharian antara peserta didik dan guru dapat menghasilkan materi
pembelajaran yang relevan dan bermakna, serta bagaimana guru memanfaatkan Al untuk
merancang pembelajaran berbasis PPR. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
praktis dan konseptual bagi pengembangan pembelajaran dialogis yang kontekstual di sekolah
dasar.

Dalam perspektif spiritualitas Ignasian, pengalaman hidup sehari-hari dipahami sebagai
ruang perjumpaan dengan Allah sendiri (Finding God in all things). Terkait dengan
pendidikan, pengalaman belajar tidak hanya dikaitkan dengan transfer pengetahuan, tetapi
sebagai proses reflektif untuk menemukan Tuhan melalui pembelajaran yang bermakna,
mengandung nilai-nilai luhur, dan bertanggung jawab atas pengalaman hidupnya yang

sekaligus terkait dengan kehidupan sesama (ASJI, 2017).

207



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus
kontekstual untuk memahami lebih mendalam proses pembelajaran dialogis dalam konteks
keseharian peserta didik dan guru. Penelitian ini memaparkan dan menemukan pemahaman
yang mendalam tentang pengalaman keseharian, apa adanya (Magilvy & Thomas, 2009).

Studi kasus digunakan untuk mengkaji apa yang terjadi (fenomena) dalam proses
pembelajaran dialogis secara mendalam pada konteks alami di sekolah. Dalam memaparkan
proses tersebut, langkah-langkah yang perlu dilakukan adalah mengumpulkan data lapangan
secara langsung, wawancara, diskusi kelompok, catatan partisipan, dan foto atau video tentang
kegiatan tersebut (Yin, 2016).

Paradigma Pedagogi Ignasian (PPR) digunakan sebagai kerangka reflektif untuk
menafsirkan hasil dialog (ASJI, 2017). Hal ini selaras dengan spiritualitas Ignasian yang
menekankan refleksi atas pengalaman sebagai dasar untuk mengambil keputusan. Proses
dialog, refleksi, dan perancangan pembelajaran dalam penelitian ini mengikuti dinamika
pengalaman-refleksi-aksi yang menjadi ciri khas spiritualitas Ignasian.

Penelitian ini dilaksanakan di SD Kanisius Kenalan yang terletak di Kecamatan
Borobudur, Kabupaten Magelang, Jawa Tengah. Sekolah ini berada di perbukitan Menoreh
dengan situasi dan kondisi sosial ekonomi masyarakat sebagian besar adalah petani dan
peternak. Kondisi ini mempengaruhi pengalaman keseharian peserta didik yang menjadi
konteks penting dalam proses pembelajaran dialogis.

Partisipan utama dalam penelitian ini adalah 17 peserta didik fase C (usia 11-12 tahun)
yang terlibat langsung dalam proses dialog untuk mengungkapkan persoalan dan potensi
lingkungan sekitar mereka. Partisipan pendukung adalah dua guru kelas fase C yang berperan
sebagai fasilitator dialog yang menyampaikan pertanyaan-pertanyaan pemantik. Selain itu,
beberapa guru kelas lain dilibatkan sebagai informan tambahan untuk memberikan gambaran
tentang praktik pembelajaran dialogis di kelas mereka masing-masing.

Data dikumpulkan melalui observasi tidak langsung, wawancara mendalam, diskusi
kelompok, serta dokumentasi berupa catatan reflektif guru, foto, dan video kegiatan
pembelajaran (Yin, 2016). Penelitian ini berfokus pada proses pembelajaran dialogis yang
berlangsung pada tanggal 18-25 Agustus 2025. Penelitian ini tidak menganalisis hasil
pembelajaran dialogis, melainkan berfokus pada proses penemuan materi pembelajaran

melalui dialog.

208



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Dalam proses pembelajaran tersebut, penulis tidak hadir di kelas karena berdasarkan
pengalaman, kehadiran penulis membuat suasana di kelas menjadi kaku dan tidak otentik.
Namun demikian, penulis beberapa kali melakukan observasi di sekolah tersebut. Oleh karena
itu, penulis menganalisis hasil dialog melalui wawancara dengan para guru, catatan dialog
dengan peserta didik, foto, dan video yang mereka buat.

Analisis data dilakukan dengan menelusuri pola-pola dalam proses dialog yang tematik,
jenis persoalan yang muncul dari pengalaman peserta didik, serta cara guru memaknai dan
mengembangkan dialog tersebut. Proses analisis ini membutuhkan foto dan video untuk
melihat apa yang dilakukan oleh para guru dan wawancara reflektif dengan para guru untuk
mengetahui apa yang dipikirkan oleh mereka untuk mengembangkan dialog (Sedova, 2017).
Pengalaman penulis dalam berinteraksi dengan sekolah ini juga digunakan sebagai data
pendukung untuk memperkaya interpretasi.

Penelitian ini menggunakan triangulasi data dan metode (Yin, 2016). Data diperoleh dari
berbagai sumber, yaitu hasil dialog peserta didik, wawancara guru, observasi kegiatan
pembelajaran, serta dokumentasi berupa foto, video, dokumen perencanaan pembelajaran.
Selain itu, data dikumpulkan melalui berbagai metode seperti wawancara, observasi, dan
analisis dokumen. Triangulasi ini memungkinkan penulis memperoleh pemahaman yang lebih

utuh dan mendalam tentang proses pembelajaran dialogis dalam konteks sekolah dasar.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembahasan diawali dengan proses dialog, kemudian menemukan materi pembelajaran,
lalu para guru merancang pembelajaran yang relevan dan bermakna berbasis Paradigma
Pedagogi Reflektif (PPR) dengan bantuan Al.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembelajaran dialogis memungkinkan peserta
didik berperan aktif sebagai subjek pembelajaran dalam menemukan konteks dan materi belajar
yang relevan dan bermakna dengan kehidupan mereka. Proses dialog yang dilakukan dengan
pertanyaan pemantik terbuka mendorong peserta didik mengungkapkan pengalaman,
kegelisahan, dan harapan mereka.

Hasil dari proses dialog inilah yang kemudian menjadi dasar perancangan pembelajaran
berbasis Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR). Hasil penelitian ini juga menunjukkan bahwa
guru menggunakan bantuan kecerdasan buatan (Al) untuk menjembatani hasil dialog dengan

capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh pemerintah. Hasil utama yang ditampilkan oleh

209



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

para guru adalah silabus pembelajaran yang menggabungkan dialog, PPR, Al, dan capaian
pembelajaran nasional.

Uraian berikut menyajikan secara rinci proses dialog, perencanaan, pelaksanaan, serta
hasil dialog guru dan peserta didik, yang kemudian dibahas dalam kaitannya dengan teori

pembelajaran dialogis dan PPR.

3.1. Hasil Penelitian

Bagian ini menyajikan hasil penelitian berupa deskripsi proses pembelajaran dialogis
yang dilakukan di SD Kanisius Kenalan. Hasil penelitian ini mencakup: (1) proses dialog
antara guru dan peserta didik untuk menemukan materi pembelajaran dengan bantuan Al, (2)
persoalan yang muncul dalam proses dialog tersebut, dan (3) peran guru dalam mengelola
dialog agar tetap relevan dengan capaian pembelajaran pemerintah. Paparan hasil disajikan

secara sistematis mengikuti urutan proses yang terjadi di lapangan.

3.1.1.Proses Dialog

Pada bagian ini, penulis memaparkan proses dialog yang dilakukan oleh guru dan peserta
didik dalam menemukan materi pembelajaran yang berangkat dari pengalaman keseharian
peserta didik. Proses dialog ini dirancang dan dilaksanakan secara bertahap dengan
menempatkan peserta didik sebagai subjek utama pembelajaran.

Langkah awal yang dilakukan oleh para guru adalah berdiskusi dengan para guru dari
fase lain untuk menyepakati bentuk dan mekanisme dialog. Dari diskusi tersebut, para guru
memutuskan untuk menyatukan peserta didik berdasarkan fase dan menetapkan beberapa
ketentuan dialog, yaitu: setiap peserta didik wajib berbicara, setiap peserta didik memiliki
kesempatan yang sama untuk menyampaikan pendapat, dan peserta didik didorong untuk
menyampaikan gagasannya sendiri, bukan meniru jawaban teman.

Selanjutnya, para guru merancang pertanyaan pemantik terbuka yang tidak memiliki
jawaban benar atau salah tetapi untuk didiskusikan lebih lanjut. Pertanyaan-pertanyaan ini
bertujuan untuk memancing peserta didik mengungkapkan pengalaman, pendapat, dan
persoalan yang mereka hadapi dalam kehidupan sehari-hari. Tema besar pembelajaran yang
disepakati oleh para guru adalah: pembelajaran yang demokratis dan berkelanjutan. Tema ini
tidak disampaikan di awal melainkan diperkenalkan secara bertahap di tengah proses dialog.

Dalam pelaksanaan dialog, peserta didik secara aktif mengemukakan berbagai persoalan

yang mereka alami dan amati di lingkungan sekitar, seperti lahan kosong dan kelangkaan air.

210



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Para guru berperan menjaga alur dialog dengan mengajukan pertanyaan lanjutan, memberi
ruang bagi perbedaan pendapat, serta membantu peserta didik memperdalam persoalan yang
muncul. Proses ini tidak selalu berjalan lancar. Pada beberapa tahap, pertanyaan yang diajukan
guru belum mampu mengarahkan dialog pada persoalan yang lebih kontekstual. Para guru
kemudian membuat penyesuaian dan pengulangan pertanyaan yang semakin mendarat.
Melalui proses dialog yang berlangsung secara berulang dan terbuka, peserta didik mulai
mengaitkan pengalaman pribadi mereka dengan persoalan yang lebih luas dalam kehidupan
bersama. Persoalan-persoalan tersebut kemudian menjadi dasar dalam merumuskan materi

pembelajaran yang relevan dengan konteks peserta didik dan lingkungan sekolah.

3.1.2.Persoalan yang Muncul dalam Proses Dialog

Berdasarkan proses dialog yang dilakukan antara guru dan peserta didik, muncul
sejumlah persoalan pembelajaran yang berangkat dari pengalaman keseharian peserta didik dan
lingkungan sekitar sekolah. Persoalan-persoalan ini teridentifikasi melalui ungkapan, cerita,
dan tanggapan peserta didik selama dialog berlangsung. Penulis meringkas persoalan menjadi
3: relasi antar individu, pengelolaan lingkungan sekolah, dan kehidupan bersama. Ketiga hal
ini yang paling sering muncul dalam proses dialog.

Persoalan pertama, relasi antar individu di lingkungan sekolah. Peserta didik
mengungkapkan pengalaman mengenai perbedaan pendapat, cara menyampaikan pendapat di
kelas, serta situasi ketika mereka merasa didengarkan atau diabaikan oleh teman maupun
gurunya, seperti guru harus adil dan ada forum untuk menjaga perilaku warga sekolah.
Persoalan ini muncul dalam dialog, bahkan lebih dari sekali. Hal ini menunjukkan adanya
kebutuhan peserta didik untuk memahami cara berelasi secara adil dan saling menghargai.

Persoalan kedua berkaitan dengan pengelolaan lingkungan sekolah dan sekitarnya.
Peserta didik menyampaikan pengamatan mereka tentang kondisi kebersihan, pemanfaatan
lahan kosong di sekolah, serta keterbatasan sumber daya alam, khususnya air. Pengalaman ini
berangkat dari kehidupan sehari-hari peserta didik yang tinggal di wilayah perbukitan dan
sering mengalami kesulitan air, sehingga persoalan lingkungan menjadi topik yang dekat
dengan kehidupan mereka.

Persoalan ketiga berkaitan dengan pengambilan keputusan dan kehidupan bersama.
Dalam dialog, peserta didik membicarakan pengalaman mereka dalam menentukan aturan
bersama, membagi tugas, serta menyelesaikan perbedaan pendapat dalam kegiatan sekolah.

Persoalan ini muncul seiring dengan pengalaman peserta didik dalam kegiatan organisasi

211



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

sekolah yang melibatkan proses musyawarah dan kesepakatan bersama. Dalam mengatur
kehidupan bersama ini mereka telah mempunyai organisasi sekolah yang disebut Republik
Anak Kenalan.

Persoalan-persoalan yang muncul dalam proses ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling
berkaitan dan mencerminkan situasi kehidupan peserta didik secara menyeluruh. Seluruh
persoalan tersebut kemudian dipertimbangkan oleh para guru sebagai dasar untuk merumuskan

materi pembelajaran yang sesuai dengan konteks peserta didik dan tujuan pembelajaran.

3.1.3.Peran Guru Dalam Menjaga Proses Dialog

Dalam proses pembelajaran dialogis, guru memegang peran penting dalam menjaga agar
dialog dapat berlangsung secara terbuka, terarah, dan melibatkan seluruh peserta didik. Dalam
proses ini, guru tidak melakukan transfer materi tetapi melakukan pengaturan situasi belajar
dan pengelolaan alur dialog.

Peran pertama guru adalah menciptakan ruang dialog yang aman dan inklusif. Guru
menetapkan aturan dialog sejak awal, seperti kewajiban setiap peserta didik untuk berbicara,
kesempatan berbicara yang setara, serta larangan meniru jawaban teman. Aturan ini membantu
peserta didik merasa memiliki ruang untuk menyampaikan pengalaman dan pendapat tanpa
takut disalahkan.

Peran kedua guru adalah merancang dan mengajukan pertanyaan pemantik terbuka.
Pertanyaan pemantik tersebut tidak menuntut jawaban benar atau salah, melainkan mendorong
peserta didik untuk menceritakan pengalaman, mengungkapkan pengamatan, dan
menyampaikan pendapat. Ketika dialog mulai menyimpang atau berhenti pada jawaban yang
dangkal, guru mengajukan pertanyaan lanjutan untuk membantu peserta didik memperdalam
persoalan yang dibahas.

Dalam penelitian ini guru menyampaikan beberapa pertanyaan pemantik yang diakhiri
dengan pertanyaan: Apa yang akan kita lakukan, terkait dengan hasil dialog yang telah kita
laksanakan? Pertanyaan ini mengakhiri proses dialog dan kemudian masuk dalam proses

merancang materi pembelajaran dengan bantuan Al

3.1.4.Peran Al dalam Mendukung Perancangan Pembelajaran
Dalam penelitian ini, Artificial Intelligence (AI) digunakan oleh guru sebagai alat bantu
dalam merancang pembelajaran setelah proses dialog dengan peserta didik berlangsung. Dalam

proses dialog di kelas, para guru dan peserta didik tidak menggunakan Al. Penggunaan Al

212



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

dilakukan setelah proses dialog yaitu pada tahap perancangan pembelajaran berdasarkan
persoalan-persoalan yang telah teridentifikasi melalui dialog.

Dengan demikian, peran utama Al dalam proses pembelajaran ini adalah membantu guru
mengolah hasil dialog menjadi rancangan pembelajaran yang sistematis. Setelah proses dialog
selesai, para guru merangkum persoalan-persoalan yang muncul dan memasukkannya ke
dalam sistem Al. Persoalan-persoalan yang muncul dari proses dialog merupakan ‘bahan
mentah’ bagi para guru untuk menyusun tujuan pembelajaran, alur kegiatan belajar, serta
bentuk penilaian yang sesuai dengan konteks peserta didik dengan bantuan Al

Peran Al berikutnya adalah membantu para guru untuk mengaitkan persoalan-persoalan
hasil dialog dengan capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh pemerintah. Dengan bantuan
Al, para guru dapat memetakan persoalan-persoalan kontekstual yang diangkat oleh peserta
didik ke dalam capaian pembelajaran dari pemerintah tanpa harus menghilangkan kekhasan
konteks lokal yang muncul dalam dialog.

Selain itu, Al membantu para guru dalam menyusun rancangan pembelajaran berbasis
Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR). Para guru menggunakan AI untuk merancang urutan
kegiatan pembelajaran yang mencakup pengalaman, refleksi, dan aksi berdasarkan persoalan
yang telah disepakati. Dalam proses ini, para guru tetap melakukan penyesuaian dan seleksi
terhadap hasil yang diberikan oleh Al agar sesuai dengan situasi kelas dan karakter peserta
didik.

Penggunaan Al dalam perancangan pembelajaran juga membantu para guru dalam
menghemat waktu dan memperluas kemungkinan desain pembelajaran. Dengan demikian, para
guru dapat lebih fokus mendampingi peserta didik dan mengelola proses dialog di kelas. Dalam
penelitian ini, penulis menemukan bahwa Al berfungsi sebagai alat bantu teknis yang

mendukung kerja reflektif guru, bukan sebagai pengambil keputusan dalam proses dialog.

3.2. Pembahasan

Bagian pembahasan ini bertujuan untuk menafsirkan hasil penelitian dengan
menempatkannya dalam kerangka teoritis pembelajaran dialogis, pembelajaran kontekstual,
dan PPR. Data empiris yang disajikan pada bagian hasil tidak dipahami sebagai temuan yang
berdiri sendiri, melainkan saling terkait dalam membangun pembelajaran dialogis yang relevan
dan bermakna.

Pembahasan dilakukan dengan cara mengaitkan proses dialog, persoalan-persoalan

pembelajaran yang muncul, peran guru, serta penggunaan teknologi AI dengan gagasan

213



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

pedagogi yang menekankan relasi (dialog), refleksi, dan berdasarkan pada pengalaman peserta
didik. Dengan demikian, bagian ini tidak hanya menjelaskan ‘apa yang terjadi’ (fenomena) di
SD Kanisius Kenalan, tetapi juga menjabarkan ‘mengapa dan bagaimana’ praktik tersebut
relevan bagi pengembangan pembelajaran yang dialogis, bermakna, dan transformatif.

Secara sistematis, pembahasan dibagi ke dalam empat bagian. Pertama, pembahasan
mengenai proses dialog sebagai ruang pembentukan pengetahuan yang berangkat dari
pengalaman peserta didik. Kedua, analisis persoalan-persoalan pembelajaran yang muncul
sebagai konteks nyata bagi perancangan materi belajar. Ketiga, refleksi atas peran guru dalam
menjaga kualitas dialog agar tetap etis, inklusif, dan pedagogis. Keempat, pembahasan tentang
peran Al sebagai alat bantu reflektif dalam merancang pembelajaran yang selaras dengan PPR.

Melalui pembahasan ini, penulis hendak menunjukkan bahwa pembelajaran yang
dialogis dan kontekstual tidak bertentangan dengan tuntutan kurikulum atau perkembangan
teknologi, dan penurunan kualitas belajar. Pembelajaran dialogis dapat berjalan selaras ketika

dikawal oleh refleksi pedagogis dan orientasi nilai.

3.2.1.Dialog sebagai Jalan Menemukan Materi Pembelajaran Kontekstual

Proses dialog dalam pembelajaran memiliki beberapa tujuan, antara lain adalah interaksi
dalam budaya dan sejarah, argumentasi dan kritik, sebagai jalan menuju akulturasi
pembelajaran, merawat relasi, dan memberdayakan kehidupan sosial dan manusia (Alexander,
2017). Dengan demikian proses pembelajaran adalah proses yang terus menerus menghasilkan
pengetahuan untuk memberdayakan kehidupan sosial dan manusia.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dialog antara guru dan peserta didik tidak hanya
berfungsi sebagai strategi pembelajaran, melainkan sebagai ‘jalan epistemologis’, yaitu jalan
untuk memperoleh dan membangun pengetahuan bersama melalui dialog antara guru dan
peserta didik (Freire, 2005). Proses awal dalam dialog sering kali tidak beraturan namun hal
ini bukan berarti proses dialog gagal. Kekacauan awal dalam proses dialog justru memberi
ruang pada peserta didik untuk lebih memahami persoalan (McNair, 2019).

Proses dialog dilaksanakan di awal pembelajaran dan bukan sebagai pelengkap setelah
materi pembelajaran ditentukan oleh guru. Dengan demikian, materi pembelajaran bukanlah
paket lengkap yang sudah jadi, tetapi dibangun bersama oleh guru dan peserta didik melalui
pengalaman hidup peserta didik, realitas sosial yang mereka hadapi, dan pendampingan

reflektif dari guru.

214



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Proses dialog yang dilakukan memperlihatkan bahwa peserta didik mampu
mengungkapkan pengalaman, harapan, kegelisahan, serta keprihatinan mereka terhadap
kondisi sekolah, masyarakat sekitar, bahkan lingkungan yang lebih luas. Persoalan-persoalan
yang muncul, seperti relasi guru dan peserta didik, suasana belajar yang tegang, isu kebersihan
lingkungan, ketidakadilan sosial, hingga kerusakan alam, menjadi pintu masuk untuk
merumuskan materi pembelajaran. Dalam konteks ini, dialog berfungsi sebagai sarana untuk
menghubungkan pengetahuan dengan kehidupan, sehingga pembelajaran menjadi relevan,
yaitu berakar pada realitas konkret peserta didik.

Temuan ini selaras dengan pandangan Paulo Freire yang menempatkan dialog sebagai
praksis pembebasan, yaitu menempatkan peserta didik sebagai subjek yang mampu membaca
dan menafsirkan dunianya sendiri. Dialog bukan sekedar pertukaran pendapat tetapi proses
bersama untuk menamai realitas dan menemukan makna di dalamnya (to name the world)
(Freire, 2005).

Dalam penelitian ini, peserta didik tidak hanya menjawab pertanyaan guru, tetapi secara
aktif memilah persoalan yang mereka anggap penting untuk dipelajari bersama. Dengan
demikian, dialog menjadikan pembelajaran sebagai ruang untuk membangun kesadaran kritis
dan keterlibatan aktif peserta didik dalam proses belajar.

Selain itu, dialog juga berfungsi sebagai jembatan antara persoalan lokal dan isu global.
Persoalan yang dialami peserta didik di lingkungan sekolah, seperti mengelola pekarangan
sekolah, relasi sosial yang damai, dan praktik demokrasi, ternyata hal itu juga menjadi
persoalan global (UNESCO, 2021). Hal ini sejalan dengan gagasan UNESCO tentang
pendidikan sebagai upaya membangun kemampuan kolektif untuk memperbaiki dunia, yang
dimulai dari konteks lokal. Dengan demikian, pembelajaran tidak hanya soal abstraksi tetapi
yang paling penting adalah bertolak dari pengalaman hidup peserta didik sendiri.

Dalam perspektif PPR, dialog ini dapat dipahami sebagai tahap awal untuk membangun
konteks dan pengalaman yang autentik. Konteks adalah pintu gerbang memasuki PPR dan
‘kunci’ untuk membukanya adalah dialog yang dibangun dari pengalaman autentik. Dialog
memungkinkan guru dan peserta didik bersama-sama melakukan proses discernment: belajar
membaca tanda-tanda jaman, mengacu pada pengalaman nyata, menimbang makna dari
persoalan yang muncul. Proses ini diakhiri dengan memutuskan apa yang terbaik untuk
dilaksanakan. Dalam proses ini, keputusan yang diambil berupa rancangan pembelajaran.
Rancangan yang diputuskan bukan semata-mata demi tuntutan kurikulum, tetapi sebagai

respons terhadap kehidupan nyata peserta didik. Dengan demikian dialog menjadi fondasi bagi

215



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

pembelajaran berbasis PPR yaitu kontekstual, berdasarkan pengalaman nyata, reflektif, dan

mengarah pada aksi nyata.

3.2.2. Peserta Didik sebagai Subjek dalam Pembelajaran

Pembahasan ini menegaskan adanya pergeseran proses pembelajaran dari model transfer
materi menuju pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran
yang aktif mencari dan membangun pengetahuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
melalui proses dialog, peserta didik tidak diposisikan sebagai penerima materi yang pasif,
melainkan sebagai pelaku yang aktif menyampaikan pengalaman, pandangan, dan pengetahuan
awal yang bernilai untuk dikembangkan dalam proses belajar. Dengan demikian, pengetahuan
tidak diturunkan dari guru kepada peserta didik tetapi dibangun bersama melalui pembelajaran
dialogis .

Dalam proses dialog yang penulis amati, peserta didik mampu menyampaikan persoalan-
persoalan yang bersumber dari pengalaman hidup mereka sendiri, baik di lingkungan sekolah
maupun lingkungan yang lebih luas. Kemampuan peserta didik untuk mengenali persoalan
yang beragam, seperti ketegangan relasi sosial (demo di Pati), kebutuhan akan suasana belajar
yang damai, dan keprihatinan terhadap isu keadilan dan berkelanjutan, menunjukkan bahwa
mereka mampu merefleksikan situasi di sekitar mereka.

Kemampuan ini terabaikan dalam praktik pembelajaran yang berorientasi pada transfer
materi (Freire, 2005). Temuan ini membuktikan bahwa peserta didik, bahkan pada jenjang
sekolah dasar, mampu berperan untuk mencari dan membangun pengetahuan secara aktif.
Menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran dalam dialog menimbulkan
keragaman suara mereka. Dalam proses ini suasana kelas sering tampak kacau dan
pembelajaran seperti tidak beraturan (Arend & Sunnen, 2015). Namun demikian, keragaman
dan kekacauan di awal dialog ini justru menjadi ruang untuk memaknai pengalaman mereka
masing-masing secara bersama dan tidak ditentukan oleh guru semata.

Menempatkan peserta didik sebagai subjek pengetahuan juga berdampak pada cara
materi pembelajaran dirumuskan. Materi tidak lagi ditentukan sepenuhnya oleh guru atau
kurikulum melainkan dihasilkan dari dialog antara capaian pembelajaran yang ditetapkan oleh
pemerintah dengan konteks nyata kehidupan peserta didik. Proses ini memungkinkan
terjadinya integrasi antara tuntutan kurikulum dari pemerintah dengan pengalaman belajar
yang bermakna. Dengan demikian, pembelajaran tetap berada pada standar akademik yang

ditentukan dan sesuai dengan pengalaman keseharian peserta didik.

216



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Proses pembelajaran yang melibatkan pengalaman peserta didik dan menentukan sendiri
apa yang harus dipelajari membuat mereka memahami hubungan antara pengetahuan dan
kehidupan. Proses ini menumbuhkan kesadaran kritis peserta didik untuk tidak hanya
memahami materi pembelajaran tetapi juga memaknainya dalam kehidupan sehari-hari mereka
(Robinson, 2015).

Dalam kerangka PPR, keterlibatan aktif peserta didik sebagai subjek pembelajaran
mencerminkan penghargaan terhadap pengalaman personal sebagai sumber pembelajaran yang
autentik. Proses dialog memungkinkan peserta didik memahami sendiri (melalui pengalaman),
merefleksikan makna dari pengalaman tersebut, dan mengarahkannya pada aksi yang nyata.
Dengan demikian, pembelajaran tidak berhenti pada pemahaman kognitif tetapi mengarah pada
pembentukan pribadi yang mampu berpikir kritis, peduli terhadap sesama, dan bertanggung
jawab terhadap lingkungan sosialnya (ASJI, 2017).

3.2.3.Peran Guru sebagai Fasilitator dan Penjaga Ruang Dialog

Pembahasan ini menunjukkan bahwa pembelajaran dialogis yang menempatkan peserta
didik sebagai subjek pembelajaran tidak mengurangi peran guru tetapi mengubahnya. Peran
guru yang awalnya sebagai pusat pembelajaran dengan transfer materi berubah menjadi
fasilitator dalam proses dialogis yang reflektif, mengangkat kesadaran peserta didik dan
menjaga dinamika dialog.

Dalam pembelajaran dialogis guru berperan menjaga alur dialog dan tidak menutup
kemungkinan munculnya makna yang berbeda (Waters, 2023). Hasil penelitian juga
menunjukkan bahwa keberhasilan proses dialog sangat ditentukan oleh kemampuan guru
dalam menciptakan, menjaga, dan mengarahkan proses dialogis agar tetap aman, terbuka, dan
bermakna bagi peserta didik. Dalam konteks pembelajaran di SD Kanisius Kenalan, guru
berperan sebagai fasilitator dialog yang merancang, tema, pertanyaan pemantik terbuka dan
relevan dengan pengalaman hidup peserta didik (Vella, 2002).

Pertanyaan-pertanyaan ini tidak bertujuan untuk menguji benar-salah, tetapi untuk
membuka ruang refleksi, mendorong partisipasi, dan membantu peserta didik menamai
persoalan yang mereka alami. Dengan demikian, guru tidak memaksakan agenda materi
pembelajaran sejak awal, melainkan membiarkan proses dialog berkembang dari pernyataan
peserta didik untuk kemudian secara perlahan dikaitkan dengan tujuan pembelajaran.

Selain sebagai fasilitator, guru juga berperan sebagai penjaga dinamika dialog. Temuan

penelitian menunjukkan bahwa dialog tidak selalu berjalan mulus. Peserta didik sering

217



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

memberikan jawaban yang sangat beragam, tidak beraturan, dan terpengaruh dengan isu-isu
dari media sosial yang sebenarnya tidak sepenuhnya mereka mengerti. Dalam situasi seperti
itu, guru membantu peserta didik memperkaya pendapat mereka dan kemudian memfokuskan
pembicaraan tanpa mematikan pendapat mereka (Arend & Sunnen, 2015). Guru menjaga agar
dialog tetapi berpijak pada pengalaman nyata peserta didik dan tidak terjebak pada wacana
abstrak yang sulit dimaknai.

Peran guru sebagai penjaga ruang dialog juga tampak dalam upaya menciptakan suasana
psikologis yang aman. Sebelum proses dialog dilaksanakan, guru telah menetapkan
kesepakatan bersama, seperti setiap peserta didik memiliki kesempatan yang sama untuk
berbicara dan tidak hanya meniru jawaban teman. Kesepakatan ini penting untuk mencegah
dominasi suara tertentu dan menumbuhkan rasa percaya diri peserta didik. Dengan suasana
yang aman dan tidak menghakimi, peserta didik lebih berani mengungkapkan pandangan,
harapan, dan kegelisahan mereka.

Selanjutnya, peran guru adalah menjadi jembatan yang menghubungkan antara hasil
dialog peserta didik dengan tuntutan kurikulum. Guru menerjemahkan persoalan-persoalan
yang muncul dalam dialog menjadi materi pembelajaran yang sesuai dengan capaian
pembelajaran pemerintah (Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia,
2025). Proses ini menuntut ketegasan guru agar pembelajaran tetap memiliki kedalaman
akademik tanpa kehilangan relevansi kontekstualnya. Ada kecenderungan, karena tidak tegas
atau tidak sabar, guru melakukan intervensi dalam proses dialog sehingga peserta didik
akhirnya mengikuti ide dari gurunya. Dalam hal ini, guru hendaknya dapat menahan diri untuk
tidak melakukan intervensi dan tetap bertindak sebagai pengolah makna bukan sekadar
penyampai materi.

Dalam perspektif PPR, peran guru sebagai fasilitator dan penjaga ruang dialog juga
mencerminkan sikap cura personalis, yaitu perhatian pada keseluruhan pribadi peserta didik
((ASJI), 2017). Guru hadir bukan untuk mengendalikan proses belajar tetapi untuk menemanti,
mendengarkan, dan membantu peserta didik bertumbuh melalui pengalaman belajar yang
reflektif (Vella, 2002). Dengan peran ini, guru tidak bertindak sebagai pemilik pengetahuan
tetapi ikut serta dalam membangun pengetahuan bersama peserta didik melalui dialog yang

membawa kesadaran, nilai, dan tanggung jawab sosial peserta didik.

3.2.4.Peran Al dalam Mendukung Pembelajaran Dialogis dan Reflektif

218



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Pembahasan ini menempatkan kecerdasan buatan (Al) bukan sebagai pengganti peran
guru maupun sumber utama pengetahuan, melainkan sebagai alat bantu reflektif yang
mendukung proses pedagogis yang berpusat pada peserta didik (UNESCO, 2021). Hasil
penelitian ini memperlihatkan bahwa Al digunakan oleh guru setelah proses dialog
berlangsung, bukan sebelum atau saat proses dialog. Dengan demikian, Al tidak menentukan
arah pembelajaran tetapi membantu guru mengolah hasil dialog peserta didik menjadi
rancangan pembelajaran yang sistematis dan selaras dengan tujuan pembelajaran.

Dalam praktik di SD Kanisius Kenalan, Al dimanfaatkan untuk membantu guru
menerjemahkan persoalan-persoalan yang muncul dari dialog ke dalam silabus pembelajaran
yang terstruktur. Data dialog yang bersifat bahan mentah, beragam, dan kontekstual dianalisis
oleh guru bersama Al untuk dihubungkan dengan capaian pembelajaran, taksonomi tujuan
belajar, serta kerangka PPR. Proses ini memperlihatkan bahwa Al berfungsi sebagai alat bantu
analisis yang mempercepat proses pengorganisasian ide, tanpa mengambil alih keputusan
pedagogis utama.

Peran Al menjadi signifikan terutama dalam menjaga keseimbangan antara pembelajaran
kontekstual dan tuntutan kurikulum nasional. Guru menghadapi tantangan untuk memastikan
bahwa pembelajaran yang dari dialog tetap memenuhi standar akademik yang ditetapkan
pemerintah. Dalam konteks ini, Al membantu guru memetakan hasil dialog ke dalam capaian
pembelajaran, level kognitif, afektif, dan psikomotorik, serta menyusun alternatif pengalaman
belajar dan evaluasi yang proporsional. Keputusan akhir untuk menetapkan konteks dan arah
pembelajaran tetap berada di tangan guru dan tidak berpindah ke AI (Fahlevi, 2025).

Temuan ini juga menunjukkan bahwa penggunaan Al justru memperkuat peran guru.
Guru tidak lagi terserap waktu dan pikiran pada pekerjaan administratif dan teknis, melainkan
memiliki ruang yang lebih luas untuk melakukan refleksi, yaitu mempertimbangkan relevansi
pembelajaran dengan konteks, kedalaman pengalaman belajar, dan dampak aksi yang
diharapkan dari peserta didik. Dalam hal ini, Al tidak mengendalikan proses pembelajaran
tetapi membantu dalam hal administratif dan teknis.

Dalam kerangka PPR, penggunaan Al ini sejalan dengan prinsip discernment. Al tidak
bertindak sebagai otoritas kebenaran, melainkan sebagai sarana yang membantu guru dan
peserta didik untuk membedakan (proses discernment) mana pengalaman yang perlu
diperdalam, nilai apa yang ingin ditumbuhkan, dan tindakan apa yang layak untuk diambil.
Refleksi, aksi, dan evaluasi tetap menjadi proses manusiawi yang tidak dapat digantikan oleh

Al

219



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Dengan menempatkan Al sebagai alat pendukung yang melayani proses dialog dan
refleksi, penelitian ini menunjukkan kemungkinan baru dalam pembelajaran, yaitu teknologi
dapat digunakan secara etis dan bermakna ketika berpijak pada pengalaman nyata peserta didik
dan dikawal oleh kesadaran pedagogis guru. Pendekatan ini menegaskan bahwa transformasi
pendidikan tidak terletak pada adopsi teknologi semata, tetapi pada cara teknologi digunakan

secara kritis dalam proses pembelajaran yang relevan, kontekstual, dan humanis.

4. KESIMPULAN
4.1. Kesimpulan

Penelitian ini memperlihatkan bahwa pembelajaran dialogis memungkinkan peserta
didik berperan sebagai subjek pembelajaran yang aktif dalam menemukan materi pembelajaran
yang berangkat dari pengalaman keseharian mereka. Melalui dialog antara guru dan peserta
didik, pembelajaran menjadi kontekstual, relevan, dan bermakna karena berakar pada persoalan
serta potensi nyata yang ada di lingkungan sekitar. Dialog berfungsi sebagai jalan untuk
menemukan pengetahuan yang menghubungkan pengalaman peserta didik dengan tujuan
pembelajaran. Dalam proses ini, Al berperan sebagai alat bantu reflektif bagi guru dalam
menganalisis hasil dialog dan merancang silabus pembelajaran berbasis PPR tanpa

menggantikan peran guru sebagai pengajar.

4.2. Saran

Berdasarkan penelitian ini, disarankan agar perancangan pembelajaran dialogis dengan
bantuan Al tidak hanya melibatkan guru, tetapi secara bertahap juga melibatkan peserta didik.
Pelibatan ini akan membuat peserta didik memahami fungsi Al sebagai alat bantu refleksi dan
analisis dan bukan sebagai penentu arah pembelajaran. Penelitian selanjutnya dapat mengkaji
dampak pelibatan peserta didik dalam perancangan pembelajaran berbasis dialog dan Al
terhadap kemampuan reflektif dan kesadaran kritis peserta didik, serta menguji penerapan

pendekatan ini pada konteks sekolah dan jenjang sekolah yang berbeda.

KEPUSTAKAAN

ASIL (2017). Kurikulum berbasis paradigma pedagogi.

Alexander, R. (2017). Developing dialogic teaching: Process, trial, outcomes. Paper presented
at the 17th Biennial EARLI Conference, Tampere, Finland.

220



ISSN 3064-1764 Jurnal Spiritualitas Ignasian, Vol. 25 No 02 Desember 2025: 205-221

Fahlevi, F. (2025, September 1). Pendidikan jangan sekedar hafalan, guru harus menjadi
arsitek kolaborasi manusia dan Al TribunNews.com.
https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-
jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai

Freire, P. (2005). Pedagogy of the oppressed (30th Anniversary Edition). The Continuum
International Publishing Group Inc.

Langworthy, M. F. (2013). Towards a new end: New pedagogies for deep learning.
Collaborative Impact.

Magilvy, J. K., Thomas, K. (2009). A first qualitative project: Qualitative descriptive design
for novice researchers. Journal for Specialists in Pediatric Nursing, 14(4), 298-300.
https://doi.org/10.1111/].1744-6155.2009.00212.x

McNair, A. (2019). A meaningful mess. Prufrock Press.

OECD. (2019). OECD future of education and skills 2030.

Robinson, K. (2015). Creative school. Viking.

Sedova, K. (2017). A case study of a transition to dialogic teaching as a process of gradual.

Teaching and Teacher Education, 67, 278-289.
https://doi.org/10.1016/j.tate.2017.06.018

Arend, B., & Sunnen, P. (2016). Dialogic classroom talk — Rethinking ‘messy’ classroom
interaction. In EAPRIL Conference Proceedings (Vol. 2, pp. 423-434). EAPRIL &
University of Luxembourg.

Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia. (2025). Keputusan Kepala
Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Nomor 046/H/KR/2025 tentang
capaian pembelajaran pada pendidikan anak usia dini, jenjang pendidikan dasar, dan

Jjenjang pendidikan menengah.

UNESCO. (2021). Reimagining our future together: A new social contract for education.
UNESCO.

Vella, J. (2002). Learning to listen, learning to teach: The power of dialogue in educating
adults. John Wiley & Sons

Waters, M. B. (2023). The power of dialogue: How Bakhtin’s Ideas can transform your
secondary ELA classroom. Rethink ELA.

Wibowo, S. (2017). Paidea filsafat pendidikan-politik Platon. PT Kanisius.

Yin, R. K. (2016). Qualitative research from start to finish. Guilford Press.

221


https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai
https://www.tribunnews.com/nasional/2025/09/01/kemendikdasmen-pendidikan-jangan-sekadar-hafalan-guru-harus-jadi-arsitek-kolaborasi-manusia-dan-ai
https://doi.org/10.1111/j.1744-6155.2009.00212.x
https://doi.org/10.1016/j.tate.2017.06.018

