Retorik ® vol. 13(2), 2025 p-ISSN: 1412-6932
DOI: 10.24071/ret.v13i2.13442 e-ISSN: 2549-2225

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Eventus Ombri Kaho
Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia
e-mail: matelosban@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini mengkaji konsep hak asasi alam melalui lensa analisis wacana
dengan fokus pada bagaimana ide conatus essendi dari Baruch Spinoza direinter-
pretasikan dalam kerangka materialisme baru. Secara tradisional, hak asasi sering
kali dibatasi pada ranah antroposentris, mengabaikan eksistensi dan agensi entitas
nonmanusia. Namun, kemunculan diskursus hak asasi alam menuntut pergeseran
paradigma, mendorong pengakuan terhadap hak-hak intrinsik alam. Dengan meng-
gunakan pendekatan analisis wacana, penelitian ini berupaya untuk melihat bagaima-
na argumen dan narasi yang mendukung hak asasi alam dibangun dan diperebutkan
dalam berbagai teks, seperti publikasi ilmiah, pernyataan kebijakan, dan manifesto
aktivisme lingkungan. Secara khusus, penelitian mencoba menelusuri jejak conatus
essendi dari Spinoza tentang kecenderungan bawaan setiap entitas untuk terus “ada”
dan melestarikan dirinya dalam wacana materialisme baru. Materialisme baru me-
nawarkan landasan filosofis yang memungkinkan perluasan hak subjek, melampaui
batas-batas kemanusiaan, dan mengakui interkoneksi serta agensi materi. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya menyoroti pergeseran ontologis dalam pema-
haman hak, tetapi juga mengungkap potensi transformatif materialisme baru dalam
membentuk kembali hubungan manusia dengan alam. Hasil penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi pada pengembangan teori hak asasi yang lebih inklusif
dan berkelanjutan.

Kata kunci: conatus essendi, hak asasi alam, materialisme baru, Spinoza

Rights of Nature: Considering Conatus Essendi from the
Perspective of New Materialism

Abstract

This study examines the concept of natural rights through the lens of discourse
analysis, focusing on how Baruch Spinoza's idea of conatus essendi is reinterpreted
within the framework of new materialism. Traditionally, natural rights have often
been confined to the anthropocentric realm, ignorving the existence and agency of
non-human entities. However, the emergence of the discourse of natural rights de-
mands a paradigm shift, encouraging the recognition of the intrinsic rights of nature.
Using a discourse analysis approach, this study seeks to examine how arguments
and narratives supporting natural rights are constructed and contested in various

© 2025 Eventus Ombri Kaho

This article is distributed under Creative Commons Attribution License (CC BY 4.0), which permits unrestricted use, distribution,

and reproduction in any medium, provided the original author and source are credited.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 292


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180429016
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1482306271
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik
http://doi.org/10.24071/ret.v13i2.13442
mailto:matelosban@gmail.com

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

texts, such as scientific publications, policy statements, and environmental activist
manifestos. Specifically, the study attempts to trace Spinoza’s conatus essendi, the
innate tendency of every entity to continue to exist and perpetuate itself, within the
discourse of new materialism. New materialism offers a philosophical foundation
that allows for the expansion of the subject s rights, transcending the boundaries of
humanity and recognizing the interconnectedness and agency of matter. Thus, this
study not only highlights the ontological shift in the understanding of rights but also
reveals the transformative potential of new materialism in reshaping the relationship
between humans and nature. The results of this research are expected to contribute to
the development of a more inclusive and sustainable human rights theory.

Keywords: conatus essendi, 7ights of nature, new materialism, Spinoza

Pendahuluan

Fenomena krisis ekologi yang melanda planet ini, dari perubahan iklim
ekstrem hingga kepunahan massal spesies, telah memaksa kita untuk menguji
kembali asumsi fundamental tentang Hak Asasi Manusia dan relasinya dengan
alam. Selama berabad-abad, pemikiran Barat cenderung menempatkan manu-
sia sebagai entitas yang terpisah dan superior atas alam (res cogitans dan res
extensa'), memberinya hak absolut untuk mengeksploitasi sumber daya demi
kemajuan peradaban.? Paradigma antroposentris ini, yang akar-akarnya dapat
dilacak hingga filsafat dualisme dan rasionalisme modern, telah menancapkan
pandangan bahwa alam hanyalah objek pasif, sebuah gudang sumber daya
yang tak berjiwa, yang keberadaannya semata-mata ditujukan untuk meme-
nuhi kebutuhan dan keinginan manusia.” Namun, di tengah gema peringatan
dari ekosistem yang rapuh dan terancam, pertanyaan mendasar muncul: apa-

' Res cogitans dan res extensa (bahasa Latin: “substansi berpikir” dan
“substansi yang diperluas’) adalah sebuah dikotomi ontologis yang
diperkenalkan oleh filsuf René Descartes (1596-1650) untuk memecahkan
masalah dualisme jiwa-raga (mind-body problem). Res cogitans merujuk
pada substansi mental yang tidak fisik, bersifat abadi, dan esensinya
adalah kesadaran dan pemikiran (jiwa/akal). Sebaliknya, res extensa
merujuk pada substansi fisik yang bersifat material, terukur, dan tunduk
pada hukum mekanika (tubuh dan seluruh alam materi). Pemisahan
radikal kedua substansi ini menimbulkan kesulitan filosofis yang besar,
terutama dalam menjelaskan bagaimana keduanya dapat berinteraksi,
yang dikenal sebagai masalah interaksi.

A. Sonny Keraf, Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem
Kehidupan Bersama Fritjof Capra (Yogyakarta: Kanisius, 2014), 61.

* Eventus Ombri Kaho, “Negosiasi Manusia dan Nonmanusia Pasca-
Alih Fungsi Hutan Bakau Menjadi Tambang Garam,” Retorik: Jurnal
Ilmu Humaniora 12, no. 1 (Juni 2024): 22, https://doi.org/10.2407 1 /ret.
v12i1.7501.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 293


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik
https://doi.org/10.24071/ret.v12i1.7501
https://doi.org/10.24071/ret.v12i1.7501

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

kah hak hidup dan kelangsungan eksistensi hanya monopoli manusia, ataukah
entitas-entitas nonmanusia pun memiliki klaim yang sah atas keberadaan me-
reka, sebuah hak asasi yang bersifat inheren pada setiap bentuk kehidupan?

Untuk menyingkap tirai asumsi tersebut, penelitian ini mencoba melam-
paui kerangka antroposentris dan menggali potensi filsafat materialisme baru
sebagai lensa untuk memahami konsep Hak Asasi Alam. Materialisme baru,
sebagai gelombang pemikiran kontemporer, menentang hegemoni subjekti-
vitas manusia dan membuka kembali diskusi tentang agensi, vitalitas, dan
materialitas dunia yang selama ini terpinggirkan.* Berbeda dengan materi-
alisme lama yang cenderung reduksionistis, materialisme baru merangkul
kompleksitas dan interkonektivitas materi, melihatnya sebagai entitas yang
dinamis, berjejaring, dan memiliki kapasitas untuk memengaruhi serta mem-
bentuk realitas. Dalam pusaran pemikiran ini, batas-batas antara subjek dan
objek, manusia dan nonmanusia, menjadi kabur, mengundang kita untuk
mempertimbangkan kembali hak-hak yang selama ini hanya diberikan kepa-
da manusia. Titik pijak utama dalam telaah ini adalah konsep filosofis conatus
essendi,’ sebuah gagasan yang pertama kali dieksplorasi secara mendalam
oleh Baruch Spinoza dalam Ethica. Spinoza, dalam bagian III proposisi 6 dari
Ethica-nya, menyatakan bahwa “Unaquceque res, quantum in se est, in suo
esse perseverare conatur [Setiap hal, sejauh yang ada di dalamnya, berusaha
untuk bertahan dalam keberadaannya]”.® Conatus essendi bukanlah sekadar
dorongan untuk bertahan hidup secara pasif, melainkan sebuah daya intrinsik,

4 Mads Ejsing, “Why the Turn to Matter Matters: A Response to Post-
Marxist Critiques of New Materialism,” Thesis Eleven 181, no. 1 (April
2024): 5671, https://doi.org/10.1177/07255136241240086.

Istilah conatus essendi (dorongan untuk ada) merujuk pada prinsip
metafisik fundamental dalam filosofi Baruch Spinoza yang menyatakan
bahwa “Setiap benda, sejauh berada dalam dirinya sendiri, berusaha
untuk mempertahankan dalam keberadaannya” (Ethica, Par. 111,

Prop. 6). Conatus ini bukan hanya sekadar insting bertahan hidup

pada makhluk biologis, melainkan merupakan usaha ontologis yang
menjadi inti dari segala modus atau bentuk di alam semesta (baik

batu, pohon, atau manusia), yang mendorongnya untuk terus ada dan
meningkatkan potensinya. Pada abad ke-20, pemikir seperti Hannah
Arendt menggunakan istilah ini secara kontras dengan konsep vita activa
(kehidupan aktif) dan “natality” (kelahiran), melihat conatus essendi
sebagai prinsip yang necessary tetapi tertutup dan egois. Sementara

itu, filsuf Vladimir Jankélévitch menempatkannya sebagai lawan dari
¢élan vers autrui (dorongan menuju yang lain) dan kemurahan hati, yang
membuka kemungkinan bagi etika dan relasi dengan liyan.

¢ Benedictus de Spinoza, Spinoza Opera II, ed. oleh Carl Gebhardt
(Heidelberg: C. Winter, 1925), E3D6 (146/102).

294 Retorik ® vol. 13(2), 2025


https://doi.org/10.1177/07255136241240086

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

sebuah esensi aktif yang mendorong setiap entitas untuk menegaskan eksis-
tensinya dan melanggengkan keadaannya. Bagi Spinoza, conatus adalah ke-
kuatan fundamental yang inheren dalam setiap mode eksistensi, baik pikiran
maupun ekstensi, baik manusia maupun nonmanusia. la adalah “esensi aktual
dari sesuatu”. Dengan kata lain, setiap benda, setiap organisme, setiap entitas
di alam semesta ini memiliki dorongan bawaan untuk terus ada, untuk mem-
pertahankan integritasnya, dan untuk mengaktualisasikan potensinya.

Apabila kita memperluas cakupan conatus essendi melampaui entitas
manusia, implikasinya menjadi revolusioner. Jika setiap hal, termasuk pohon,
sungai, gunung, dan seluruh ekosistem, memiliki conatus/dorongan untuk te-
rus ada dan mempertahankan diri, maka hak asasi alam tidak lagi menjadi
sekadar klaim moral yang diletakkan dari luar oleh kehendak manusia, me-
lainkan sebuah keniscayaan ontologis yang bersumber dari dalam diri alam
itu sendiri.” Dalam perspektif ini, alam bukanlah sekadar objek yang dapat
dimanfaatkan, melainkan subjek yang memiliki agensi dan daya hidupnya
sendiri.® Conatus alam menuntut pengakuan, bukan sebagai “pemberian” dari
manusia, melainkan sebagai sebuah hak yang melekat pada keberadaannya.

Materialisme baru menawarkan kerangka yang kaya untuk menafsirkan
ulang conatus essendi dalam konteks hak asasi alam. Berbeda dengan pan-
dangan mekanistik alam yang melihat materi sebagai inersia dan pasif, ma-
terialisme baru, seperti yang diusung oleh pemikir seperti Karen Barad, Jane
Bennett, atau Rosi Braidotti, menggarisbawahi vitalitas, agensi, dan interko-
nektivitas materi. Alam, dalam pandangan ini, bukanlah sekadar kumpulan
atom-atom yang mati, melainkan sebuah jaring laba-laba yang hidup, di mana
setiap elemen saling berhubungan dan saling memengaruhi.’ Dari sudut pan-
dang ini, conatus essendi tidak hanya dipahami sebagai dorongan individu
suatu entitas, melainkan sebagai sebuah jaringan conatus yang saling terkait,
di mana kelangsungan hidup satu entitas sering kali bergantung pada kelang-
sungan hidup entitas lain dalam ekosistem yang lebih luas. Krisis lingkungan
saat ini dapat dilihat sebagai manifestasi dari terlukanya atau terhalangnya
conatus kolektif alam, yang pada gilirannya mengancam conatus essendi ma-
nusia itu sendiri.

Oleh sebab itu, pertanyaan penelitian ini bukan lagi tentang “memberi”

Andre Santos Campos, Spinoza: Basic Concepts (Exeter: Imprint
Academic, 2015), 50.

8 Rosi Braidotti, The Posthuman (Cambridge: Polity, 2013), 60.
° Braidotti, 56.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 295


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

hak kepada alam, melainkan tentang “mengakui” hak inheren yang sudah ada.
Hak asasi alam, dari perspektif conatus essendi dan materialisme baru, bu-
kanlah suatu konstruksi hukum semata, melainkan sebuah kebenaran filosofis
yang mendalam tentang sifat keberadaan itu sendiri. Ini menuntut pergeseran
radikal dalam cara kita memandang dan berinteraksi dengan dunia nonmanu-
sia, bukan lagi sebagai “sumber daya” yang dapat dieksploitasi tanpa batas,
melainkan sebagai sesama entitas yang berbagi conatus universal untuk ada.
Pengakuan akan conatus essendi pada alam mendorong kita untuk mengem-
bangkan etika ekologis yang melampaui utilitarianisme dan antroposentrisme,
menuju etika yang berlandaskan pada penghargaan intrinsik terhadap setiap
bentuk kehidupan dan keterhubungan yang tak terpisahkan antara manusia
dan alam. Oleh karena itu, penelitian ini akan mengkaji secara filosofis bagai-
mana pemahaman ulang atas conatus essendi dalam lensa materialisme baru
dapat menjadi fondasi bagi penguatan Hak Asasi Alam, mendorong sebuah
paradigma baru dalam hubungan manusia-alam yang lebih adil dan berke-
lanjutan, bukan hanya demi kelangsungan hidup manusia, melainkan demi
kelangsungan hidup seluruh jaringan kehidupan di planet ini.

Diskursus mengenai materialisme baru telah dikaji oleh beberapa pe-
neliti, salah satunya yang dilakukan oleh Melinda Harm Benson. Melinda
Harm Benson dalam tulisannya yang berjudul “New Materialism: An Onto-
logy for the Anthropocene”,'® berargumen bahwa antroposen bukan sekadar
era geologi baru, melainkan sebuah kesempatan untuk merangkul ontologi
atau cara pandang terhadap realitas baru. Pendekatan ini disebut materialisme
baru, yang bertujuan untuk mengubah orientasi kita terhadap dunia material.
Saat ini, ontologi yang dominan yang diwarisi dari pemikiran Abad Pen-
cerahan cenderung memandang manusia sebagai entitas yang terpisah dari
alam. Dalam pandangan ini, manusia dianggap sebagai penyebab kerusakan
lingkungan, seperti polusi laut dan kepunahan massal. Pandangan yang me-
nempatkan manusia sebagai sentral (antroposentris) ini telah tertanam dalam
hukum-hukum sumber daya alam dan lingkungan di Amerika Serikat. Dua
asumsi utama dari pandangan ini adalah: pertama, asumsi agen: keagenan
atau kapasitas untuk bertindak, secara eksklusif hanya dimiliki oleh manusia.
Kedua, asumsi keistimewaan manusia: manusia dianggap istimewa dan su-
perior dibandingkan dengan hal-hal lain di alam. Benson melanjutkan bahwa
pandangan ini tidak hanya tidak akurat tetapi juga bertanggung jawab atas

10" Melinda Harm Benson, “New Materialism: An Ontology for the
Anthropocene,” Natural Resources Journal 59, no. 2 (Januari 2019):
251-80.

296 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

krisis lingkungan yang ada saat ini. Pendekatan lama ini didasarkan pada pan-
dangan Cartesian dan fisika Newton yang menganggap materi bersifat pasif,
inert, dan diatur oleh hukum-hukum tetap dan universal. Dalam pandangan
ini, dunia dianggap dapat diketahui, diprediksi, dan dikendalikan.'!

Setelah melihat dualisme itu, Benson mencoba mengomparasikan secara
kontras antara pemikiran Descartes dan Newton dengan materialisme baru.
Materialisme baru menentang pandangan mekanistik di atas dengan berargu-
men bahwa materi bersifat dinamis dan relasional. Pendekatan ini menolak
pandangan bahwa keagenan hanya milik manusia dan memperluasnya ke se-
gala sesuatu yang berinteraksi, termasuk objek, proses alam (seperti kebakar-
an hutan dan banjir), dan bahkan ide. Konsep ini menolak gagasan individu
yang otonom dan mengedepankan pandangan bahwa realitas adalah jaringan
dan susunan yang terus berubah. Sebagai studi kasus, Benson menggunakan
tata kelola lingkungan di wilayah Rio Grande, New Mexico. la menunjuk-
kan bahwa pendekatan yang ada yang berfokus pada kontrol dan pengelolaan
sumber daya secara terpisah terbukti tidak efektif menghadapi tantangan se-
perti kekeringan, kebakaran hutan, dan perubahan iklim. Ini disebabkan oleh
penerapan pandangan antroposentris yang mengabaikan hubungan yang sa-
ling terkait antara manusia dan nonmanusia. Sebaliknya, pendekatan berbasis
materialisme baru akan mengintegrasikan sistem ini secara holistik, menga-
kui bahwa daratan dan air tidak dapat dikelola secara terpisah.'?

Selain Benson yang mencoba menguraikan materialism baru juga terda-
pat Keith Ansell-Pearson yang mencoba melihat etika dengan payung pemikir-
an dari Deleuze dan materialisme baru. Dalam tulisannya berjudul “Deleuze
and New Materialism: Naturalism, Norms, and Ethics”, Keith Ansell-Pearson
menganalisis hubungan pemikiran Deleuze dengan materialisme baru (new
materialism).”* Esai ini mengawali pembahasannya dengan meninjau karya
Elisabeth Grosz, lalu beralih ke konsep materialisme/naturalisme baru milik
Deleuze sendiri, yang ia kembangkan dari pembacaannya terhadap Spinoza
pada tahun 1960-an. Pearson berargumen bahwa Deleuze adalah seorang na-
turalis yang memiliki motivasi etis, dengan fokus pada pendidikan etika bagi
manusia, yang ia dapatkan dari pemahamannya terhadap Spinoza. Penulis

I Benson, 260.
12 Benson, 263.

13 Keith Ansell-Pearson, “Deleuze’s New Materialism: Naturalism, Norms,
and Ethics,” dalam The New Politics of Materialism: History, Philosophy,
Science, ed. oleh Sarah Ellenzweig dan John H. Zammito (London:
Routledge, 2017), 88—109.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 297


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

berusaha menunjukkan bahwa bahkan dalam karya-karya Deleuze bersama
Felix Guattari, yang menempatkan semua kehidupan, baik manusia maupun
nonmanusia, pada bidang imanen, terdapat pengakuan bahwa manusia adalah
spesies yang secara etis terbedakan sebagai “spesies inventif par excellence”.

Klaim utama Pearson adalah bahwa Deleuze tidak dapat disamakan de-
ngan materialisme baru yang mengasumsikan ontologi datar dan menghapus
perbedaan etis antara manusia dan nonmanusia. Meskipun Deleuze mening-
galkan warisan yang kompleks bagi pemikiran pascamodern mengenai ma-
nusia, tidak berarti ia tidak memiliki kesamaan dengan posisi dan pedagogi
humanis. Pearson mengakui bahwa dalam karya-karyanya di tahun 1950-an
dan 1960-an, teks Deleuze mendukung naturalisme filosofis yang juga meru-
pakan sejenis humanisme yang berfokus pada emansipasi manusia dan ke-
bebasan akal. Namun, dalam karya kolaborasinya dengan Guattari di tahun
1970-an, karyanya mengambil orientasi yang lebih anti-humanis, di mana
manusia ditempatkan pada bidang imanen yang menghilangkan hak istime-
wa ontologisnya. Pearson menyatakan bahwa Deleuze-lah yang sebenarnya
menggunakan istilah “materialisme baru” pada tahun 1960-an, yang sering
kali terlewatkan oleh para pendukung materialisme baru seperti Rosi Brai-
dotti dan Manuel de Landa. Hal ini menjadi kunci untuk memahami mengapa
pemikiran Deleuze dapat diadaptasi oleh posisi humanis, anti-humanis, dan
bahkan pasca-humanis. Pearson memiliki kekhawatiran bahwa pandangan
anti-humanis dan pasca-humanis dapat mengabaikan wawasan penting yang
dikembangkan Deleuze dari pembacaan Spinoza, terutama tentang tugas etis
emansipasi manusia. Materialisme baru yang terinspirasi oleh Deleuze cen-
derung mengabaikan aspek-aspek kunci dari karya Deleuze sebelumnya yang
berpusat pada masalah normativitas dan karakter etis manusia yang khas. De-
leuze berpendapat bahwa manusia adalah “spesies inventif” yang mencipta-
kan institusi dan norma untuk memenuhi kebutuhan dan keinginannya. Oleh
karena itu, manusia secara etis dan politis terbedakan karena cara mereka me-
menuhi kebutuhan hidup tidak diberikan secara naluriah. Meskipun Deleuze
berkomitmen pada universalitas dan imanen, ia tidak menciptakan ontologi
yang menghapuskan perbedaan antara bentuk-bentuk kehidupan.'*

Dalam beberapa dekade terakhir, new materialism telah menjadi tren
yang semakin populer di kalangan akademisi, terutama dalam ilmu sosial
dan humaniora. Tokoh-tokoh seperti Donna Haraway, Bruno Latour, dan Jane
Bennett memimpin pergerakan ini dengan kembali menyoroti peran mate-

14 Ansell-Pearson.

298 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

ri nonmanusia, sifat relasional dari keberadaan, dan keterbatasan pandangan
antroposentris. Oleh karenanya, new materialism dapat dipahami sebagai isti-
lah kolektif yang merujuk pada berbagai perspektif yang memiliki kesamaan
dalam turn to matter atau “pergeseran ke arah materi”. Teori ini berpendapat
bahwa materi memiliki proses materialisasi yang aktif dan emergent, di mana
manusia hanyalah bagian integralnya. Konsekuensinya, new materialism me-
nekankan keterikatan antara budaya manusia dan alam nonmanusia, agensi
(daya) dari benda dan makhluk nonmanusia, serta mengkritik pandangan
dunia yang terlalu berpusat pada manusia. Namun, teori-teori ini mendapat
kritik dari para teoretikus pascamarxis. Terdapat tiga kritik utama: pertama,
mengabaikan kritik sosial: kritikus seperti Susanne Lettow berpendapat bah-
wa new materialism mengabaikan kritik sosial dan struktur dominasi kapitalis
dengan terlalu fokus pada agensi nonmanusia. Namun, Ejsing berpendapat
bahwa teori ini tidak mengabaikan, melainkan justru memungkinkan pema-
haman baru tentang ketidakadilan manusia dengan menempatkannya dalam
konteks lanskap ontologis yang lebih luas, termasuk makhluk nonmanusia.
Misalnya, Donna Haraway menyebut era saat ini sebagai capitalocene untuk
menyoroti peran kapitalisme dalam krisis ekologi. Selain itu, Anna Tsing dan
William Connolly juga menunjukkan bagaimana new materialism dapat digu-
nakan untuk mengkritik kapitalisme melalui studi tentang hubungan material
yang lebih spesifik dan lokal. Kedua, menghilangkan tanggung jawab manu-
sia: kritikus seperti Andreas Malm dan Benjamin Boysen mengkhawatirkan
bahwa ontologi “datar ” new materialism yang menempatkan agensi manusia
dan nonmanusia pada level yang sama akan menghilangkan tanggung jawab
manusia terhadap krisis iklim. Malm secara spesifik menuduh new materi-
alism tidak bisa menyalahkan manusia, melainkan juga menyalahkan batu
bara, uap, atau mesin atas pemanasan global. Ejsing membantah hal ini, de-
ngan menjelaskan bahwa ontologi “datar” tidak berarti semua hal penting
dengan cara yang sama. Sebaliknya, new materialism justru menawarkan pe-
mahaman yang lebih bernuansa tentang tanggung jawab. Jane Bennett, misal-
nya, menggunakan contoh pemadaman listrik di Amerika Serikat tahun 2003
untuk menunjukkan bahwa tanggung jawab bukan hanya pada satu tindakan
manusia (deregulasi), melainkan merupakan hasil dari agensi kolektif yang
kompleks dari berbagai entitas, baik manusia maupun nonmanusia. Dengan
demikian, new materialism bertujuan untuk meninjau kembali “permainan
menyalahkan” dan mendorong refleksi etis tentang bagaimana kita berparti-
sipasi dalam “assemblage” yang berdampak. Donna Haraway menawarkan
konsep “response-ability” (kemampuan untuk merespons), yang berfokus

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 299


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

pada bagaimana manusia dapat peka dan menanggapi kebutuhan dunia di se-
kitar mereka, bukan sekadar mencari satu sumber kesalahan yang disengaja.
Ketiga, hanya teori yang tidak relevan: beberapa kritikus berpendapat bah-
wa di saat darurat ekologi yang membutuhkan tindakan politik radikal, new
materialism justru menjadi pengalih perhatian dengan “fabulasinya” tentang
agensi nonmanusia. Malm berpendapat bahwa solusi sudah jelas: perlawanan
militan terhadap sistem kapitalis. Namun, menurut Ejsing meskipun Malm
benar tentang perlunya perlawanan, new materialism menawarkan wawasan
penting tentang bagaimana perlawanan tersebut dapat terwujud. New materi-
alism dapat melengkapi kritik makro-politik dengan mikro-politik yang ber-
fokus pada afek dan disposisi manusia. Menurut Bennett, perubahan besar
seperti ekonomi hijau tidak akan terjadi tanpa disposisi manusia yang mendu-
kungnya. Dengan berfokus pada keterikatan antara manusia dan nonmanusia,
new materialism membantu membangun disposisi etis yang diperlukan untuk
perubahan politik.

Ejsing menegaskan bahwa new materialism tidak mengabaikan kritik
sosial atau tanggung jawab manusia. Sebaliknya, ia berupaya memperluas ke-
rangka kerja tersebut di luar batas antroposentrisme. Dengan menyelaraskan
pandangan “old” dan “new” materialism, kita dapat memahami bagaimana
hubungan sosial beroperasi dalam kontinuitas dengan hubungan yang juga
bersifat nonmanusia. Tujuan akhirnya adalah untuk mendorong pluralisme
dalam pendekatan teoritis dan politik, karena krisis antroposen yang kom-
pleks membutuhkan eksperimen dan cara berpikir baru.'s

Tiga penelitian di atas memberi gambaran tentang paradigma material-
isme baru. Diskursus mengenai materialisme baru begitu mendomanasi per-
debatan agensi subjek-objek hari-hari ini. Materialisme baru sebagai sebuah
aliran pemikiran yang diusung oleh para filsuf seperti Jane Bennett membawa
konsep ini ke ranah yang lebih kontemporer dengan menolak dualisme yang
memisahkan materi yang pasif dengan pikiran yang aktif. Oleh sebab itu, tu-
lisan ini berusaha menjawab sekaligus memperkenalkan diskursus mengenai
materialisme baru dalam terang hak asasi (rights of nature) yang tidak hanya
dipandang sebagai perluasan etika belaka, melainkan sebagai pengakuan on-
tologis berdasarkan prinsip conatus essendi kehendak untuk mempertahankan
keberadaannya.

15 Ejsing, “Why the Turn to Matter Matters.”

300 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Metode

Metode penelitian ini bertumpu pada pendekatan analisis konseptual dan
argumentasi filosofis sebagai kerangka utama. Penelitian tidak dimaksudkan
untuk menguji hipotesis empiris, melainkan untuk menyingkap, mengurai,
serta menafsirkan gagasan mengenai Hak Asasi Alam melalui perspektif co-
natus essendi dalam bingkai materialisme baru. Analisis konseptual dipakai
untuk menelusuri makna-makna kunci, seperti “hak”, “alam”, conatus es-
sendi, serta “materialisme baru”, dengan cara menelaah akar filosofisnya,
memetakan hubungan antarkonsep, serta mendekonstruksi ambiguitas yang
mungkin terkandung di dalamnya. Pendekatan ini membantu menghindari
penggunaan istilah secara kabur atau ideologis, sehingga setiap konsep dapat
diletakkan secara jernih dalam horizon filsafat kontemporer.

Sementara itu, argumentasi filosofis digunakan sebagai metode untuk
menyusun dan membangun landasan rasional yang kokoh bagi tesis pene-
litian. Proses ini dilakukan dengan mengonstruksi argumen, menimbang
keberatan-keberatan potensial, serta merumuskan jawaban kritis. Argumen-
argumen yang dibangun tidak hanya berangkat dari tradisi filsafat klasik, se-
perti gagasan conatus dalam pemikiran Spinoza, tetapi juga ditautkan dengan
wacana materialisme baru yang dikembangkan oleh pemikir kontemporer,
seperti Jane Bennett atau Rosi Braidotti, yang menekankan agensi material,
vitalitas nonmanusia, dan jaringan relasional ekologi. Dengan demikian, me-
tode ini memungkinkan penyelidikan filosofis yang tidak berhenti pada his-
torisasi konsep, tetapi bergerak menuju artikulasi etis dan normatif mengenai
kemungkinan hak asasi alam.

Proses penelitian dilakukan secara bertahap: pertama, mengumpulkan
teks-teks primer dan sekunder yang relevan, baik dari tradisi filsafat Barat
klasik maupun wacana materialisme baru. Kedua, melakukan pembacaan kri-
tis untuk mengurai perbedaan dan titik temu antara konsep conatus essen-
di dan kerangka materialisme baru. Ketiga, merumuskan argumen-argumen
yang menghubungkan kedua perspektif tersebut ke dalam kerangka normatif
Hak Asasi Alam. Dengan cara ini, penelitian berupaya menghasilkan suatu
argumentasi filosofis yang tidak hanya deskriptif, tetapi juga preskriptif, yak-
ni menawarkan landasan teoritis bagi pembicaraan tentang hak alam yang
melampaui horizon antroposentris.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 301


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

Hasil dan Pembahasan

Reinterpretasi Konsep Hak Asasi dalam Paradigma
Non-Antroposentris

Gagasan mengenai hak asasi manusia telah menjadi salah satu tonggak
peradaban modern, yang dengan keras menyuarakan prinsip kebebasan, mar-
tabat, dan kesetaraan. Namun, hak asasi yang sejak awal dikonstruksi dalam
horizon humanisme dan liberalisme Eropa modern ternyata berdiri di atas
asumsi bahwa manusia adalah pusat dan ukuran dari segala nilai, seolah-olah
dunia dan seluruh entitas nonmanusia hanya merupakan latar belakang bagi
drama eksistensial manusia. Konsep hak, sebagaimana dipahami sejak dekla-
rasi abad ke-18 hingga perumusan internasional pasca Perang Dunia II, me-
refleksikan antroposentrisme yang mengakar dalam filsafat Barat, dari Aris-
toteles hingga Kant, yang menegaskan perbedaan ontologis antara manusia
dengan nonmanusia. Aristoteles menempatkan manusia sebagai zoon politi-
kon, makhluk yang memiliki logos dan karenanya lebih tinggi dari binatang
dan tumbuhan, yang hanya berfungsi sebagai sarana dalam rantai kehidupan.
Kant melangkah lebih jauh dengan menegaskan bahwa hanya manusia yang
merupakan tujuan pada dirinya sendiri, sementara binatang dan entitas lain
hanyalah sarana untuk memenuhi maksud manusia. Kerangka inilah yang
membentuk struktur epistemologis sekaligus etis dari hak asasi: hak dipahami
sebagai sesuatu yang inheren dalam eksistensi manusia, bukan dalam eksis-
tensi makhluk atau entitas lain.'

Namun, krisis ekologis global yang ditandai dengan perubahan iklim,
kepunahan spesies massal, dan kerusakan biosfer telah meretakkan fondasi
antroposentris tersebut. Krisis ini menyingkap kontradiksi laten dalam ga-
gasan hak asasi: jika hak diklaim sebagai universal, mengapa ia berhenti di
batas spesies manusia? Pertanyaan ini menjadi titik awal bagi reinterpreta-
si hak asasi dalam paradigma non-antroposentris, yaitu suatu cara pandang
yang berupaya menanggalkan privilese ontologis manusia dan mengakui hak
entitas lain di luar manusia. Paradigma ini menentang tradisi filosofis yang
menjadikan manusia sebagai pusat dan membuka ruang bagi etika ekologi,
pascahumanisme, serta teori hak alam yang kian mendapatkan legitimasi aka-
demik dan politik.

16 Immanuel Kant, Groundwork of the Metaphysics of Morals, trans. oleh
Mary Gregor (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), 46.

302 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Reinterpretasi hak dalam horizon non-antroposentris memerlukan de-
konstruksi terhadap kategori dasar yang selama ini menopang konsepsi hak
asasi. Salah satu kategori fundamental adalah gagasan tentang subjek. Hak
asasi dalam tradisi modern disandarkan pada subjek liberal, individu yang
otonom, rasional, dan mampu merefleksikan dirinya. Subjek ini bukan hanya
eksklusif, melainkan juga fiktif, karena ia mengabaikan jejak material dan
relasional yang membentuk eksistensinya. Pascahumanisme, sebagaimana
dirumuskan Rosi Braidotti, menawarkan kritik terhadap “arrogance of anth-
ropocentrism” dan menekankan bahwa subjek tidak dapat dipisahkan dari ja-
ringan material, teknologi, dan ekologis yang menyusunnya.'” Hak tidak bisa
lagi dikaitkan hanya dengan kapasitas rasional atau kesadaran reflektif, tetapi
harus direinterpretasi sebagai relasi yang tersebar di dalam jaringan kehidup-
an. Konsep subjek digantikan oleh assemblage, sebuah kumpulan relasi yang
membentuk agensi, sehingga hak asasi dapat dipahami sebagai distribusi nilai
yang tidak terbatas pada manusia.

Langkah ini menuntut juga pergeseran epistemologis dari logosentris-
me ke ekologi. Jika selama ini hak diturunkan dari rasionalitas atau kontrak
sosial, paradigma non-antroposentris menuntut kita untuk memandang hak
sebagai artikulasi dari conatus essendi yang termanifestasi dalam segala en-
titas. Baruch Spinoza (bdk. Ethica 1) menegaskan bahwa setiap modus dari
substansi, entah itu manusia, binatang, tumbuhan, atau bahkan batu, memiliki
conatus, yaitu dorongan untuk mempertahankan dan mengembangkan eksis-
tensinya. Dari perspektif ini, hak bukanlah produk konsensus politik manusia,
melainkan ekspresi dari dinamika ontologis yang melekat pada segala sesuatu.
Konsekuensinya, reinterpretasi hak asasi berarti mengakui bahwa hak tidak
eksklusif milik manusia, melainkan melekat juga pada nonmanusia sejauh
mereka memiliki keberadaan dan perjuangan untuk mempertahankannya. Ar-
gumentasi ini mendapat dukungan dari teori deep ecology yang dikembang-
kan oleh Arne Naess. la mengkritik shallow ecology yang hanya melihat alam
sebagai sumber daya untuk kepentingan manusia, dan menawarkan ekologi
dalam sebagai kerangka filosofis yang menempatkan semua makhluk hidup
memiliki nilai intrinsik, terlepas dari manfaatnya bagi manusia.'® Jika nilai
intrinsik diakui, maka klaim hak asasi tidak lagi dapat berhenti di manusia.
Tumbuhan, hewan, sungai, bahkan ekosistem secara keseluruhan, memiliki
nilai yang patut dihormati, yang secara normatif dapat diekspresikan dalam

17" Braidotti, The Posthuman, 66.

18 Arne Naess, Ecology, Community and Lifestyle: Outline of an Ecosophy
(Cambridge: Cambridge University Press, 1989), 27.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 303


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

bentuk hak. Oleh karena itu, reinterpretasi hak dalam paradigma non-antro-
posentris mengarah pada gagasan “hak alam” yang kini sudah mendapatkan
pengakuan dalam beberapa konstitusi, seperti di Ekuador yang memasukkan
rights of nature dalam konstitusi tahun 2008." Hal ini menunjukkan bahwa
pergeseran paradigma bukanlah sekadar spekulasi filosofis, melainkan reali-
tas politik yang mulai terwujud.

Tetapi, muncul pertanyaan filosofis yang mendasar: bagaimana kita bisa
berbicara tentang hak pada entitas yang tidak memiliki bahasa, kesadaran, atau
kemampuan untuk menuntutnya? Pertanyaan ini sebenarnya mengungkapkan
jebakan antroposentris yang masih bersemayam dalam konsepsi kita tentang
hak. Jika hak hanya diakui pada mereka yang bisa berbicara dan menuntut,
maka kelompok manusia yang tidak memiliki kapasitas serupa, seperti bayi,
orang dengan gangguan jiwa, atau mereka yang dalam kondisi vegetatif, juga
seharusnya dikecualikan. Namun, dalam praktiknya mereka tetap dianggap
memiliki hak. Artinya, hak tidak sepenuhnya terkait dengan kemampuan rasi-
onal atau kapasitas artikulatif, melainkan terkait dengan pengakuan terhadap
kerentanan dan keberadaan yang bernilai.

Judith Butler, dalam refleksinya tentang precarious life (kehidupan yang
genting), menegaskan bahwa kehidupan itu sendiri adalah dasar dari klaim
etis: kita mengakui hak karena kehidupan itu rapuh dan karenanya layak di-
pertahankan.?® Mengikuti logika ini, hak dapat diperluas pada nonmanusia se-
jauh mereka juga adalah kehidupan yang rapuh, yang berisiko, dan yang ber-
juang mempertahankan dirinya. Pergeseran ini menuntut perubahan mendasar
dalam hukum dan politik. Konsep hak asasi manusia yang bersifat antropo-
sentris pada akhirnya membatasi cakupan hukum pada relasi intra-manusia.
Namun, paradigma non-antroposentris menuntut agar hukum diartikulasikan
sebagai kosmopolitik, sebuah politik yang melibatkan lebih dari manusia.
Bruno Latour misalnya, dalam Politics of Nature, berargumen bahwa ma-
nusia sebagai representasi dari alam dan memiliki sikap politik, membuka
kemungkinan juga bagi entitas nonmanusia untuk memiliki representasi po-
litik.?! Reinterpretasi hak dalam kerangka ini berarti memperluas komunitas
moral dan hukum sehingga mencakup binatang, sungai, hutan, dan bahkan

19 “Constitution of the Republic of Ecuador,” 2008, chap. 7, arts. 71-72,
https://www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291.

20 Judith Butler, Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence
(London: Verso, 2004), 21.

21 Bruno Latour, Politics of Nature: How to Bring the Sciences into
Democracy (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2004), 32.

304 Retorik ® vol. 13(2), 2025


https://www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

iklim. Dengan cara ini, hak asasi tidak lagi sekadar kontrak sosial manusia,
tetapi perjanjian kosmik yang menjaga keberlanjutan jaringan kehidupan.

Namun, reinterpretasi ini tentu menghadapi tantangan epistemologis se-
kaligus praktis. Di satu sisi, ada resistensi kuat dari tradisi hukum positif yang
sejak awal dibangun di atas kerangka humanistik-liberal. Hak dianggap seba-
gai milik individu manusia, dan upaya memperluasnya ke nonmanusia sering
dianggap sebagai kekaburan kategori. Akan tetapi jika kita kembali pada se-
jarah pemikiran Barat, konsep hak asasi sendiri adalah hasil dari reinterpre-
tasi radikal terhadap struktur feodal dan religius pada zamannya. Upaya ini
sebagai bentuk hegemoni atas pemahaman sejarah hak asasi di mana hak yang
dahulu hanya dimiliki oleh raja dan bangsawan, direbut oleh rakyat sebagai
hak universal. Mengapa sekarang tidak mungkin terjadi reinterpretasi lebih
jauh, di mana hak yang selama ini dimonopoli manusia dibuka bagi entitas
nonmanusia? Sejarah menunjukkan bahwa konsep hak asasi selalu bersifat
dinamis, hasil dari perjuangan wacana dan perubahan material.

Penting juga untuk menyoroti bahwa paradigma non-antroposentris ti-
dak sekadar memperluas hak secara kuantitatif, tetapi juga mendefinisikan
ulang secara kualitatif apa yang dimaksud dengan hak. Dalam kerangka an-
troposentris, hak dipahami sebagai klaim individual terhadap kebebasan atau
kepemilikan. Tetapi dalam kerangka non-antroposentris, hak lebih dekat de-
ngan keberlanjutan relasi. Hak sebuah sungai, misalnya, bukanlah kebebasan
individual, melainkan hak untuk tetap mengalir, tidak dikotori, dan terus me-
nopang kehidupan. Hak seekor gajah bukanlah hak untuk berpartisipasi da-
lam kontrak sosial, melainkan hak untuk hidup dalam habitatnya tanpa diburu
dan dihancurkan. Dengan demikian, hak dalam paradigma non-antroposentris
menjadi relasional, bukan individualistik; ia adalah jaminan terhadap keber-
lanjutan ekosistem, bukan sekadar perlindungan otonomi individu. Dalam
kerangka ini, reinterpretasi hak asasi menuntut juga dekonstruksi terhadap
kapitalisme global yang telah mengobjektifikasi alam sebagai komoditas. Ka-
pitalisme modern tumbuh di atas logika hak kepemilikan yang menempatkan
manusia sebagai pemilik tunggal dunia.

Apa yang tampak dalam semua ini adalah bahwa reinterpretasi hak asasi
dalam paradigma non-antroposentris bukanlah sekadar tambahan wacana etis,
melainkan revolusi ontologis. la menuntut kita mengubah cara kita mema-
hami subjek, kehidupan, hukum, politik, bahkan ekonomi. Manusia tidak lagi
diposisikan sebagai penguasa tunggal, tetapi sebagai bagian dari jaringan kos-
mik yang saling bergantung. Hak tidak lagi dipahami sebagai klaim eksklu-

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 305


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

sif manusia, tetapi sebagai pengakuan terhadap conatus essendi dari seluruh
entitas.” Politik tidak lagi terbatas pada “parlemen” manusia, tetapi meluas
menjadi “parlemen” kosmik yang memberi suara bagi yang tak bersuara. De-
ngan reinterpretasi ini, kita tidak hanya memperluas horizon hak, tetapi juga
membebaskan diri dari ilusi antroposentris yang telah lama menjerat kita.
Reinterpretasi ini adalah upaya radikal untuk meneguhkan kembali makna
keadilan. Keadilan ekologis tidak mungkin dicapai jika hak hanya dibatasi
pada manusia. Ketika hutan dibabat habis, sungai diracuni, spesies punah, dan
iklim hancur, maka hak asasi manusia sendiri kehilangan fondasinya.

Dengan kata lain, keadilan manusia hanya mungkin jika keadilan kosmik
juga ditegakkan. Paradigma non-antroposentris mengajarkan bahwa hak bu-
kan sekadar milik manusia, melainkan ritme kehidupan yang mengalir dalam
setiap entitas. Dalam kesadaran ini, kita menemukan basis baru bagi hak asa-
si: bukan lagi antroposentrisme liberal, tetapi ekosentrisme posthuman yang
menyatukan manusia dan nonmanusia dalam solidaritas kosmik.

Jejak Conatus Essendi Spinoza dalam Materialisme Baru

Dalam lanskap pemikiran kontemporer dan gema tantangan ekologis dan
penyingkapan kembali kompleksitas realitas material, terjadi kebangkitan mi-
nat terhadap gagasan-gagasan filosofis yang melampaui kerangka antropo-
sentris dan dualisme substansi. Salah satu gagasan yang kembali mengemuka
dan menemukan resonansi kuat dalam diskursus saat ini adalah konsep cona-
tus essendi dari filsuf agung abad ke-17, Baruch de Spinoza. Conatus essen-
di, atau dorongan untuk bertahan dalam keberadaan, bukan sekadar sebuah
proposisi etis, melainkan inti dari metafisika Spinoza yang monistik, sebuah
prinsip universal yang menaungi seluruh alam semesta. Dalam Ethica, Spino-
za secara eksplisit menyatakan, “Upaya yang dilakukan setiap hal untuk terus
bertahan dalam keberadaannya sendiri tidak lain adalah hakikat sebenarnya
dari hal itu sendiri.”® Pernyataan ini, yang sepintas tampak sederhana, me-
ngandung implikasi filosofis yang begitu mendalam, memutarbalikkan pan-
dangan konvensional tentang agensi, substansi, dan relasi antarentitas. Bagi
Spinoza, conatus bukanlah suatu kehendak eksternal atau daya yang ditam-
bahkan dari luar, melainkan esensi aktual dari suatu hal itu sendiri: “Esensi
aktual dari sesuatu adalah conatus itu sendiri.”** Ini berarti bahwa dorongan

22 Michael Della Rocca, Spinoza (New York: Routledge, 2008), 137-38.
2 Spinoza, Spinoza Opera II, E3P6 (146/102).
24 Spinoza, E3P7D (146/102).

306 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

untuk terus “ada” adalah identik dengan “keberadaan” itu sendiri, tidak dapat
dipisahkan dari apa yang menjadikan suatu entitas sebagai dirinya.

Implikasi dari conatus essendi melampaui batas-batas kemanusiaan,
menjangkau setiap mode dari satu-satunya substansi ilahi Spinoza yang iden-
tik dengan Alam atau Tuhan (Deus sive Natura). Manusia, hewan, tumbuhan,
batu, bahkan gagasan semua berbagi dorongan fundamental ini. Dalam sis-
tem Spinoza, tidak ada hierarki substansial yang memungkinkan satu entitas
memiliki hak eksistensial yang lebih besar daripada yang lain. Segala sesuatu
adalah ekspresi dari satu substansi yang tak terbatas, dan oleh karenanya, se-
tiap mode memiliki conatus yang melekat padanya.” Pandangan ini secara
radikal mendelegitimasi klaim-klaim antroposentrisme yang menempatkan
manusia sebagai pusat dan puncak ciptaan, yang secara inheren lebih ung-
gul dari alam. Sebaliknya, manusia adalah bagian tak terpisahkan dari alam,
yang conatus-nya berjalin dengan conatus dari segala sesuatu yang lain. Me-
nariknya, di era kontemporer, gaung dari conatus essendi Spinoza ini me-
nemukan resonansi yang kuat dalam gerakan filosofis yang dikenal sebagai
materialisme baru. Materialisme baru, sebagai sebuah tendensi dalam filsafat
dan teori kritis abad ke-21, muncul sebagai respons terhadap berbagai ke-
gagalan paradigma sebelumnya, termasuk dualisme Kartesian dan idealisme
subjektif. Berbeda dengan materialisme lama yang sering kali direduksi men-
jadi pandangan mekanistik dan deterministik tentang alam, materialisme baru
menganut visi materi yang lebih dinamis, vital, agensial, dan interkonektif.
Pemikir-pemikir seperti Karen Barad, Jane Bennett, Manuel DeLanda, dan
Rosi Braidotti, meskipun dengan fokus dan penekanan yang berbeda-beda,
semuanya berkontribusi pada rekonseptualisasi materi sebagai sesuatu yang
aktif, performatif, dan memiliki kapasitas untuk menghasilkan efek.

Dalam kerangka materialisme baru, agensi tidak lagi hanya menjadi at-
ribut eksklusif subjek manusia yang sadar. Sebaliknya, agensi dipahami se-
bagai sebuah fenomena yang tersebar luas, melampaui batas-batas individu
dan bahkan spesies. Materi itu sendiri, dalam pandangan ini, memiliki agensi
yang inheren; ia berinteraksi, berjejaring, dan membentuk realitas dengan ca-
ranya sendiri. Di sinilah jejak conatus essendi Spinoza menjadi begitu rele-
van. Jika conatus adalah dorongan intrinsik setiap entitas untuk menegaskan
keberadaannya, maka materialisme baru dapat dilihat sebagai upaya untuk
menyingkap conatus dari materi itu sendiri bukan materi yang pasif dan iner-

% Moa De Lucia Dahlbeck, Spinoza, Ecology and International Law:
Radical Naturalism in the Face of the Anthropocene (London: Routledge,
2019), 49.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 307


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

sia, melainkan materi yang bergolak, berinteraksi, dan senantiasa berusaha
untuk mempertahankan serta mengubah keadaannya.?

Karen Barad, dengan konsep agential realism-nya, misalnya, menentang
dikotomi klasik antara subjek dan objek, dan menekankan sifat performatif
dari fenomena. Baginya, materi bukanlah substansi yang pasif, melainkan
“agensial”, di mana “setiap partisipasi dalam pembuatan-dunia adalah prak-
tik materi-wacana”.?’ Konsep ini menolak gagasan tentang entitas yang ter-
pisah dan terdefinisi sebelumnya, sangat mirip dengan pandangan Spinoza
tentang conatus sebagai sebuah dinamisme yang mendahului dan membentuk
entitas itu sendiri. Dorongan materi untuk mengkonfigurasi dirinya sendiri,
untuk “berinteraksi” dan “memperjuangkan” konfigurasi tertentu, dapat dili-
hat sebagai manifestasi dari conatus essendi pada tingkat material yang lebih
fundamental. Demikian pula, Jane Bennett, dalam karyanya Vibrant Matter,
mengemukakan konsep vital materialisme, yang berpendapat bahwa materi
itu sendiri adalah vibrant di mana pada dirinya memiliki kekuatan yang tidak
dapat direduksi menjadi sekadar inersia atau objek yang dapat dimanipulasi
sepenuhnya oleh manusia.”® Bennett berargumen untuk sebuah “ekologi ob-
jek”, di mana benda-benda dan proses-proses nonmanusia memiliki kapasi-
tas untuk bertindak dan memiliki efek yang signifikan. Kekuatan vital yang
inheren dalam materi yang digambarkan Bennett ini sangat sejajar dengan
dorongan conatus Spinoza. Dorongan untuk “bergetar”, untuk “bertindak”,
untuk “memiliki efek” adalah inti dari conatus essendi yang melampaui seka-
dar keberlangsungan hidup biologis, mencapai tingkat keberadaan ontologis
yang lebih luas.

Lebih jauh, Rosi Braidotti, dengan gagasan materialisme vital-nya yang
mungkin lebih tepat disebut sebagai neo-Spinozian, secara eksplisit memba-
ngun di atas kerangka Spinoza untuk mengembangkan filsafat yang berfokus
pada kehidupan, vitalitas, dan formasi subjektivitas di era pasca-manusia.”
Braidotti kendati tidak menggunakan konsep conatus dalam beberapa tulis-
annya, dalam arah pemikiran dapat dilihat sebagai conatus. Conatus dilihat

% Gonzalo Ricci Cernadas, Multitude in Spinoza, The: From Physics to

Politics (London: Bloomsbury Academic, 2025), 45.

Karen Barad, Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the
Entanglement of Matter and Meaning (Durham: Duke University Press
Books, 2007), 137.

28 Jane Bennett, Vibrant Matter: A Political Ecology of Things (Durham:
Duke University Press, 2010), x.

2 Braidotti, The Posthuman, 134.

27

308 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

sebagai motor penggerak dari proses-proses kehidupan yang terus-menerus,
yang memungkinkan tubuh untuk beradaptasi, berinteraksi, dan bertransfor-
masi. Dalam konteks materialisme baru, conatus Spinoza tidak hanya men-
jadi sebuah prinsip yang berlaku untuk individu, melainkan sebuah kekuatan
yang mengalir melalui seluruh jaringan kehidupan, menegaskan vitalitas yang
melekat pada materi itu sendiri.

Konstruksi dan Perebutan Wacana Hak Asasi Alam

Gagasan tentang hak asasi selalu lahir dari sebuah pertarungan konsep-
tual yang menyinggung persoalan subjek, eksistensi, dan legitimasi politik.
Sejarah filsafat politik dan hukum modern telah menempatkan manusia se-
bagai pusat dari wacana hak, seolah-olah hanya manusia yang berhak disebut
sebagai subjek hukum dan moral. Hak asasi manusia sejak awal kelahirannya
dalam era pencerahan hingga Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (1948)
selalu berpusat pada manusia, menandai apa yang dapat disebut sebagai an-
troposentrisme normatif. Namun di tengah krisis ekologi global, ketika tanah,
air, udara, hutan, dan seluruh entitas nonmanusia berada dalam ancaman eks-
ploitasi kapitalistik, muncul dorongan filosofis dan politis untuk mengons-
truksi sebuah wacana baru: hak asasi alam. Di sini, filsafat tidak lagi sekadar
melindungi manusia dari tirani manusia lain, melainkan membuka cakrawala
bagi entitas nonmanusia untuk diakui sebagai entitas yang memiliki kepen-
tingan intrinsik yang tak dapat direduksi pada kepentingan manusia.*

Hak asasi alam, dengan demikian, dapat dipahami sebagai sebuah wa-
cana yang berupaya menentang rezim antroposentris dan menggantinya de-
ngan horizon ekosentris atau bahkan posthuman. Namun konstruksi wacana
ini tidak bisa dilepaskan dari akar-akar filosofisnya. Spinoza dengan konsep
conatus essendi menyatakan bahwa segala sesuatu berjuang untuk memper-
tahankan keberadaannya, baik manusia, binatang, maupun tumbuhan.?' Dari
sini dapat ditarik kesimpulan bahwa hasrat untuk eksis bukanlah monopoli
manusia, melainkan prinsip universal yang menggerakkan segala entitas. Jika
manusia mengklaim hak untuk hidup karena conatus-nya, maka mengapa hak
serupa tidak berlaku bagi pohon, sungai, atau kelabang? Pertanyaan ini meng-

30 Rangga Kala Mahaswa, “Tapal Batas Krisis Lingkungan Hidup Perspektif
Materialisme Baru,” Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya 8, no.
4 (November 2022): 1351-60, https://doi.org/10.32884/ideas.v8i4.1075.

31 Spinoza, Spinoza Opera II, E3 (137/93-138/94).

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 309


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik
https://doi.org/10.32884/ideas.v8i4.1075

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

guncang fondasi etika antroposentris yang selama berabad-abad membatasi
hak hanya pada manusia.

Di era kontemporer, Bruno Latour menegaskan bahwa modernitas telah
keliru karena terus-menerus membangun dikotomi antara manusia dan alam,
padahal keduanya senantiasa berada dalam jalinan asosiatif yang ia sebut col-
lectives.’* Dengan perspektif ini, hak asasi alam bukanlah ekstensi dari hak
asasi manusia, melainkan rekognisi atas keberlangsungan sebuah kolektivi-
tas di mana manusia hanyalah satu simpul. Hak bukan lagi kepemilikan pri-
vat, melainkan jaringan relasional yang memungkinkan kelangsungan hidup
bersama. Dalam konteks ini, gagasan hak asasi alam menolak logika liberal
klasik yang berfokus pada individu, dan mengarah pada paradigma ekologi
politik yang menyadari keterhubungan semua entitas.

Beberapa negara seperti Ekuador telah memasukkan hak alam dalam
konstitusinya, menyatakan bahwa Pachamama (Ibu Bumi) memiliki hak un-
tuk eksis, bertahan, dan beregenerasi. Selain Ekuador juga terdapat Bolivia
yang melalui Undang-Undang Ibu Bumi menetapkan berbagai hak bagi Mad-
re Tierra termasuk hak atas kehidupan, keberagaman hayati, air bersih, udara
bersih, pemulihan, dan hidup bebas polusi.** Tujuh tahun kemudian, tepatnya
pada tahun 2017, Selandia Baru mengesahkan Undang-Undang Te Awa Tupua
yang menempatkan Whanganui River sebagai suatu entitas hukum dengan
hak serta kewajiban layaknya subjek hukum. Regulasi ini memandang sungai
tersebut sebagai satu kesatuan hidup yang membentang dari hulu pegunungan
hingga ke laut. Pendekatan tersebut terinspirasi dari filosofi Mdaori yang me-
nyatakan “Ko au te awa, ko te awa ko au (aku adalah sungai dan sungai adalah
aku)” sebuah ungkapan yang menegaskan keterhubungan yang holistik antara
manusia dan alam.*

Hak asasi alam membutuhkan artikulasi politik yang konkret. Perebutan
wacana ini masuk ke dalam ranah hukum internasional, di mana diskursus
Earth Jurisprudence berkembang, dipelopori oleh Thomas Berry yang me-
nyatakan bahwa hukum harus tunduk pada “hukum bumi” yang lebih funda-

32 Bruno Latour, We Have Never Been Modern, trans. oleh Catherine Porter
(Cambridge, MA: Harvard University Press, 1993), 4.

33 Plurinational Legislative Assembly of Bolivia, “Ley de Derechos de la
Madre Tierra [Law 071: The Law of the Rights of Mother Earth],” 2010.

3 “Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017 No 7,”
New Zealand Legislation, 27 Agustus 2025, https://www.legislation.govt.
nz/act/public/2017/0007/1atest/whole.html.

310 Retorik ® vol. 13(2), 2025


https://www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/latest/whole.html
https://www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/latest/whole.html

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

mental daripada hukum positif manusia.>> Gagasan ini menggeser paradigma
hukum dari antroposentris ke ekosentris, membuka kemungkinan bagi su-
ngai, gunung, atau hutan untuk menjadi subjek hukum yang bisa menggugat
di pengadilan. Kasus Whanganui River di Selandia Baru, yang diakui sebagai
entitas hukum dengan hak-haknya sendiri, menjadi contoh konkret perebutan
wacana yang berhasil menembus batas-batas positivisme hukum. Berry sen-
diri menulis:

To achieve a viable human-Earth situation a new jurisprudence must envisage
its primary task as that of articulating the conditions for the integral functioning
of the Earth process, with special reference to a mutually enhancing human-
Earth relationship. Within this context the various components of the Earth-

the land, the water, the air, and the complex of life systems-would each be a
commons. Together they would constitute the integral expression of the Great
Commons of the planet Earth to be shared in proportion to need among all
members of the Earth community.>

Aldo Leopold dalam 4 Sand County Almanac menulis tentang land ethic
yang menggeser manusia dari penguasa tanah menjadi sekadar warga dalam
komunitas ekologis.’” Etika ini menuntut manusia untuk tidak hanya meng-
hormati sesama manusia, tetapi juga tanah, air, hewan, dan tumbuhan.*® De-
ngan landasan ini, hak asasi alam dapat dipandang bukan sekadar klaim hu-
kum, tetapi perwujudan dari etika relasional yang mengakui keberlangsungan
seluruh komunitas kehidupan. Pada titik ini, perebutan wacana hak asasi alam
tidak hanya berlangsung dalam tataran hukum atau politik, tetapi juga dalam
tataran budaya. Simbol-simbol kearifan lokal, seperti konsep ibu bumi atau
tanah sebagai rahim kehidupan, menjadi medan artikulasi baru yang mene-
gaskan bahwa hak alam bukanlah penemuan baru Barat, melainkan sesuatu
yang sudah lama hidup dalam kosmologi masyarakat adat. Salah satu con-
tohnya ialah konsep Pachamama dalam kehidupan masyarakat adat Andes.
Konsep Pachamama dalam tradisi masyarakat Andes menggambarkan Ibu
Bumi sebagai makhluk hidup dan suci yang menjadi sumber kehidupan, tem-
pat semua makhluk saling terhubung dalam keseimbangan. Dalam pandangan

35 Thomas Berry, The Great Work: Our Way into the Future (New York:
Harmony/Bell Tower, 1999).

3% Berry, 112.

37 Aldo Leopold, 4 Sand County Almanac and Sketches Here and There
(New York: Oxford University Press, 1949).

3% Leopold, 173.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 311


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

ini, manusia tidak berdiri di atas alam, tetapi menjadi bagian dari jejaring
kosmik yang diikat oleh prinsip timbal balik atau ayni, yaitu kewajiban untuk
menjaga, menghormati, dan membalas kebaikan alam. Pachamama hadir da-
lam siklus tanah, air, dan musim, serta dirayakan melalui ritual persembahan
yang mengekspresikan rasa syukur dan permohonan harmoni. Lebih dari se-
kadar keyakinan spiritual, Pachamama menjadi landasan etis yang menegas-
kan bahwa kelestarian lingkungan adalah syarat keberlanjutan kehidupan bagi
seluruh makhluk.*

Di Indonesia beberapa suku memiliki konsep yang hampir sama, misal-
nya di Besikama. Bagi orang-orang Besikama, bumi merupakan persatuan
kosmis yang tidak dapat dipisahkan dari kehidupan mereka. Mereka meru-
pakan bagian dari bumi dan bumi merupakan bagian dari proses perjalanan
mereka. Konsekuensinya, ketika mereka merusak bumi, maka mereka juga
merusak kehidupan mereka sendiri. Bahkan beberapa suku lain meyakini be-
berapa tumbuhan dan hewan sebagai leluhur mereka.*

Ringkasnya, hak asasi alam harus dipahami sebagai medan konflik yang
terus-menerus. la adalah konstruksi filosofis yang lahir dari dekonstruksi an-
troposentrisme, tetapi juga rentan direduksi menjadi instrumen kapital. la ada-
lah horizon etika yang membuka ruang solidaritas kosmis, tetapi juga berisiko
menjadi aporia hukum yang tak pernah tuntas. Ia adalah warisan kearifan
lokal yang dihidupkan kembali, tetapi juga rawan dikomodifikasi. Hak asasi
alam, singkatnya, bukanlah konsensus yang sudah selesai, melainkan proses
dialektis yang terus diperebutkan. Mungkin, di sinilah letak radikalitasnya.
Hak asasi alam seperti yang dikemukakan oleh Aldo Leopold, menolak untuk
didefinisikan secara final.*' Ta memaksa kita untuk selalu mengajukan per-
tanyaan: siapakah subjek dari hak? Apakah hak bisa diberikan pada sesuatu
yang tidak berbicara? Apakah pohon yang diam berhak, ataukah hak hanya
milik mereka yang bisa mengartikulasikan klaimnya? Pertanyaan-pertanyaan
ini menunjukkan bahwa wacana hak asasi alam tidak hanya mengguncang
politik praktis, tetapi juga filsafat hukum, ontologi, dan epistemologi. Ia ada-
lah sebuah titik di mana filsafat, hukum, dan politik saling berkelindan dalam
perebutan yang tak kunjung usai.

39 Arturo Escobar, Pluriversal Politics: The Real and the Possible (Durham:
Duke University Press, 2020), 34.

4 Kaho, “Negosiasi Manusia dan Nonmanusia Pasca-Alih Fungsi Hutan
Bakau Menjadi Tambang Garam,” 18.

4 A. Sonny Keraf, Etika lingkungan hidup (Jakarta: Penerbit Buku Kompas,
2006), 105.

312 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Materialisme Baru sebagai Landasan Filosofis Hak Asasi Alam

Secara historis, filsafat Barat cenderung memisahkan secara tajam antara
materi dan semangat, alam dan budaya, objek dan subjek. Dualisme kartesian,
dengan penekanannya pada akal sebagai esensi manusia dan tubuh sebagai
mesin belaka, telah memberikan legitimasi filosofis bagi dominasi manusia
atas alam. Dalam tradisi empirisisme yang mengklaim berfokus pada peng-
alaman indrawi pun sering kali tetap terjebak dalam kerangka yang menem-
patkan subjek manusia sebagai penafsir utama realitas, bukan sebagai bagian
integral dari jalinan material yang lebih besar.*> Konsekuensi dari dualisme
ini sangatlah nyata: hak-hak sering kali secara eksklusif diberikan kepada en-
titas yang memiliki kesadaran, rasionalitas, atau kapasitas moral, yang dalam
praktik hampir selalu berarti manusia. Alam yang dipandang sebagai tanpa
kesadaran atau agensi, secara otomatis dikecualikan dari lingkaran perlin-
dungan hak-hak ini.

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, gejolak pemikiran filosofis
telah mulai mengguncang fondasi-fondasi dualisme ini. Sebuah gelombang
pemikiran yang dikenal sebagai materialisme baru muncul sebagai tanggapan
terhadap keterbatasan-keterbatasan paradigma tradisional. Materialisme baru,
alih-alih mereduksi materi menjadi sekadar objek pasif atau entitas inert, jus-
tru mengonseptualisasikan materi sebagai sesuatu yang dinamis, berdaya,
dan aktif. Ini bukan kembali ke materialisme vulgar abad ke-19 yang meng-
anggap materi sebagai zat mati dan tanpa agensi. Sebaliknya, materialisme
baru mengakui bahwa materi memiliki “agentialitas” atau kemampuan untuk
bertindak, memengaruhi, dan membentuk. Karen Barad, misalnya, mengem-
bangkan konsep “realisme agential” yang menolak dikotomi subjek-objek,
ia justru menekankan bahwa realitas muncul melalui “intra-aksi” antara fe-
nomena yang terjalin erat. Bagi Barad, materi tidak hanya ada, tetapi juga
berpartisipasi dalam pembentukan makna dan realitas itu sendiri.** Pemikiran
ini membuka pintu untuk memahami bahwa alam, dalam segala manifesta-
sinya—dari bebatuan hingga sungai, dari hutan hingga atmosfer—bukanlah
sekadar latar belakang pasif bagi aktivitas manusia, melainkan merupakan
agen-agen aktif yang memiliki kapasitas untuk memengaruhi dan dipengaruhi
untuk berevolusi dan berinteraksi.

Ringkasnya, jika materi dipandang aktif dan berdaya, maka alam tidak

4 Escobar, Pluriversal Politics, 96.
4 Barad, Meeting the Universe Halfway, 140.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 313


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

lagi dapat diperlakukan sebagai entitas yang sekadar dapat dimiliki atau dike-
lola. Sebaliknya, ia memperoleh status sebagai entitas yang memiliki kapasi-
tas untuk “bertindak” dalam caranya sendiri, untuk “memiliki” eksistensinya
sendiri, dan oleh karena itu, untuk “memiliki” hak-hak intrinsik yang melam-
paui utilitasnya bagi manusia. Pendekatan ini menentang gagasan bahwa hak-
hak hanya dapat diberikan kepada entitas yang memiliki kesadaran, rasiona-
litas, atau kapasitas untuk merasakan penderitaan.* Sebaliknya, materialisme
baru menyarankan bahwa hak-hak dapat berakar pada keberadaan material itu
sendiri, pada kapasitas untuk membentuk dan dibentuk pada keterjalinan eko-
logis yang mendasari semua kehidupan. Dengan demikian, sungai memiliki
hak untuk mengalir tanpa tercemar bukan hanya karena manusia membutuh-
kannya, tetapi karena sebagai entitas material yang dinamis, ia memiliki ke-
beradaannya sendiri yang patut dihormati. Hutan memiliki hak untuk tumbuh
dan berkembang bukan hanya karena ia menyediakan kayu atau oksigen, teta-
pi karena ia adalah jaringan kompleks dari kehidupan material yang memiliki
agensi internal. Jane Bennett, dalam karyanya Vibrant Matter, secara persu-
asif berargumen untuk pengakuan “vitalitas” benda-benda material, menye-
rukan kita untuk melihat materi sebagai sesuatu yang “hidup” dan “bergetar”
dengan kekuatan, menentang dikotomi hidup/mati yang terlalu sederhana.*’

Lebih jauh, materialisme baru memungkinkan kita untuk keluar dari
jebakan antroposentrisme dengan membongkar hierarki ontologis yang me-
nempatkan manusia di puncak piramida eksistensi. Jika semua entitas mate-
rial termasuk manusia, hewan, tumbuhan, bahkan entitas non-organik seperti
gunung dan sungai adalah bagian dari jalinan material yang sama dan se-
muanya memiliki derajat agensi tertentu, maka klaim superioritas manusia
menjadi goyah. Kita tidak lagi dapat membenarkan dominasi kita atas alam
berdasarkan perbedaan substansial yang fundamental. Sebaliknya, kita dido-
rong untuk melihat diri kita sebagai bagian dari ekosistem yang lebih besar,
sebagai entitas material yang terjalin dengan semua entitas material lainnya.
Ini mengarah pada etika yang lebih imanen, di mana nilai tidak hanya dibe-
rikan dari luar (oleh subjek manusia) tetapi muncul dari interaksi dan keter-
hubungan dalam jalinan material itu sendiri. Donna Haraway dengan konsep
chthulucene-nya mengundang kita untuk berpikir melampaui antroposen,
membangun relasi kin dengan entitas nonmanusia, mengakui keterjalinan dan
ketergantungan bersama dalam jaringan kehidupan (sympoiesis).*

4 Keraf, Etika lingkungan hidup, 116.
4 Bennett, Vibrant Matter, viii.
4 Donna J. Haraway, Staying with the Trouble: Making Kin in the

314 Retorik ® vol. 13(2), 2025



Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Dengan mendekonstruksi pemisahan biner antara subjek dan objek, an-
tara manusia dan alam, materialisme baru membuka kemungkinan untuk me-
ngembangkan etika lingkungan yang tidak hanya bersifat instrumental, tetapi
juga ontologis. Ini berarti bahwa hak-hak alam tidak lagi dipandang sebagai
sebuah konsesi dari manusia, melainkan sebagai sebuah pengakuan atas re-
alitas ontologis mereka sendiri, atas agensi dan keberadaan mereka dalam
jaringan kehidupan yang kompleks.*” Ini adalah upaya untuk memberikan
suara kepada yang tak bersuara, untuk melihat nilai dalam yang sering kali
diremehkan, dan untuk membangun kembali hubungan yang harmonis dan
berkelanjutan dengan planet yang kita huni, tidak hanya demi kelangsungan
hidup manusia, tetapi demi kelangsungan hidup dan keberadaan semua enti-
tas material yang berpartisipasi dalam tarian kosmik yang tiada henti.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep hak asasi alam (rights of
nature) bukan sekadar perluasan etis dari hak asasi manusia, melainkan se-
buah imperatif ontologis yang berakar pada prinsip conatus essendi, yakni
dorongan intrinsik setiap entitas untuk mempertahankan dan menegaskan ke-
beradaannya yang direinterpretasikan melalui perspektif materialisme baru.
Sintesis filosofis antara etika spinozian dan ontologi materialisme baru meng-
hasilkan landasan teoretis yang radikal untuk membongkar antroposentrisme
yang telah mendominasi wacana hukum, politik, dan filsafat Barat. Material-
isme baru, dengan penekanannya pada agensi materi, vitalitas nonmanusia,
dan jaringan relasional ekologis, memungkinkan kita memahami alam bukan
sebagai objek pasif yang menunggu untuk diberi hak oleh manusia, melain-
kan sebagai subjek yang aktif yang telah memiliki hak inheren berdasarkan
conatus-nya. Sungai mengalir, hutan beregenerasi, dan ekosistem beradaptasi
bukan karena pemberian manusia, melainkan karena manifestasi dari dorong-
an ontologis untuk ada. Hak asasi alam, dengan demikian, adalah pengakuan
terhadap realitas material ini.

Namun, konstruksi wacana hak asasi alam tidak lepas dari pertarungan
politik dan epistemik. Wacana ini harus berhadapan dengan rezim kapitalis-
me ekstraktif yang berusaha mereduksi hak alam menjadi instrumen pasar
(kapitalisme hijau) serta tradisi hukum positivis yang masih berporos pada

Chthulucene (Durham: Duke University Press, 2016), 58.

47 Paul W. Taylor, Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics,
25th Anniversary Edition (Princeton: Princeton University Press, 2011), 3.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 315


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik

Eventus Ombri Kaho
(Peneliti Independen, Yogyakarta, Indonesia)

antroposentrisme. Implementasi hak asasi alam seperti yang tercantum da-
lam Konstitusi Ekuador atau pengakuan hukum atas Sungai Whanganui, me-
nunjukkan bahwa perjuangan ini bukanlah utopia filosofis semata, melainkan
proses dialektis yang terus diperebutkan antara kekuatan progresif dan kepen-
tingan hegemonik.

Ringkasnya, penelitian ini menegaskan akan pengakuan atas hak asa-
si alam sebagai sebuah revolusi paradigmatik yang menuntut dekonstruksi
terhadap fondasi metafisika Barat, hukum modern, dan ekonomi politik ka-
pitalistik. Hal ini tidak hanya mengubah cara kita memandang alam, tetapi
juga mengubah cara kita memandang diri kita sendiri: manusia bukanlah pe-
nguasa alam, melainkan bagian dari jejaring kosmik yang saling bergantung.
Hak asasi alam, dengan demikian, adalah panggilan untuk membangun etika
ekologis yang relasional dan politik kosmopolitik yang inklusif, bukan demi
kelangsungan hidup manusia saja, melainkan demi kelangsungan seluruh co-
natus yang berjalin dalam kehidupan planet ini.

Daftar Pustaka

Ansell-Pearson, Keith. “Deleuze’s New Materialism: Naturalism, Norms, and
Ethics.” Dalam The New Politics of Materialism: History, Philosophy,
Science, disunting oleh Sarah Ellenzweig dan John H. Zammito, 88—109.
London: Routledge, 2017.

Barad, Karen. Meeting the Universe Halfway.: Quantum Physics and the
Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke University Press Books,
2007.

Bennett, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke
University Press, 2010.

Benson, Melinda Harm. “New Materialism: An Ontology for the Anthropocene.”
Natural Resources Journal 59, no. 2 (Januari 2019): 251-80.

Berry, Thomas. The Great Work: Our Way into the Future. New York: Harmony/
Bell Tower, 1999.

Braidotti, Rosi. The Posthuman. Cambridge: Polity, 2013.

Butler, Judith. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London:
Verso, 2004.

Campos, Andre Santos. Spinoza: Basic Concepts. Exeter: Imprint Academic, 2015.

Cernadas, Gonzalo Ricci. Multitude in Spinoza, The: From Physics to Politics.
London: Bloomsbury Academic, 2025.

“Constitution of the Republic of Ecuador.” 2008. https://www.wipo.int/wipolex/en/
legislation/details/21291.

316 Retorik ® vol. 13(2), 2025


https://www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291
https://www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291

Hak Asasi Alam: Mempertimbangkan Conatus Essendi
dalam Perspektif Materialisme Baru

Dahlbeck, Moa De Lucia. Spinoza, Ecology and International Law: Radical
Naturalism in the Face of the Anthropocene. London: Routledge, 2019.

Ejsing, Mads. “Why the Turn to Matter Matters: A Response to Post-Marxist
Critiques of New Materialism.” Thesis Eleven 181, no. 1 (April 2024): 56-71.
https://doi.org/10.1177/07255136241240086.

Escobar, Arturo. Pluriversal Politics: The Real and the Possible. Durham: Duke
University Press, 2020.

Haraway, Donna J. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene.
Durham: Duke University Press, 2016.

Kaho, Eventus Ombri. “Negosiasi Manusia dan Nonmanusia Pasca-Alih Fungsi
Hutan Bakau Menjadi Tambang Garam.” Retorik: Jurnal llmu Humaniora 12,
no. 1 (Juni 2024): 1-28. https://doi.org/10.24071/ret.v12i1.7501.

Kant, Immanuel. Groundwork of the Metaphysics of Morals. Diterjemahkan oleh
Mary Gregor. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

Keraf, A. Sonny. Etika lingkungan hidup. Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2006.

. Filsafat Lingkungan Hidup: Alam sebagai Sebuah Sistem Kehidupan
Bersama Fritjof Capra. Yogyakarta: Kanisius, 2014.

Latour, Bruno. Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2004.

. We Have Never Been Modern. Diterjemahkan oleh Catherine Porter.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1993.

Leopold, Aldo. 4 Sand County Almanac and Sketches Here and There. New York:
Oxford University Press, 1949.

Mahaswa, Rangga Kala. “Tapal Batas Krisis Lingkungan Hidup Perspektif
Materialisme Baru.” Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya 8, no. 4
(November 2022): 1351-60. https://doi.org/10.32884/ideas.v8i4.1075.

Naess, Arne. Ecology, Community and Lifestyle: Outline of an Ecosophy.
Cambridge: Cambridge University Press, 1989.

Rocca, Michael Della. Spinoza. New York: Routledge, 2008.

Spinoza, Benedictus de. Spinoza Opera I1. Disunting oleh Carl Gebhardt.
Heidelberg: C. Winter, 1925.

Taylor, Paul W. Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics. 25th
Anniversary Edition. Princeton: Princeton University Press, 2011.

“Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017 No 7.” New
Zealand Legislation, 27 Agustus 2025. https://www.legislation.govt.nz/act/
public/2017/0007/1atest/whole.html.

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik 317


https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Retorik
https://doi.org/10.1177/07255136241240086
https://doi.org/10.24071/ret.v12i1.7501
https://doi.org/10.32884/ideas.v8i4.1075
https://www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/latest/whole.html
https://www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/latest/whole.html

