
DIVINITAS 
JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL 

Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 163 - 182 

 

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7530  
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas                                  This work is licensed under a CC BY-SA 
                                                                                              Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
 

E: divinitas@usd.ac.id   

e-ISSN: 2988-2311 
p-ISSN: 2988-5434 
 

 

AGAMA EKOLOGIS  

DAN WACANA NON-HUMAN TURN 

M. Rodinal Khair Khasri  a,1,*  

M. Ali Ilyas b,2  
 

a Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, Indonesia 

 b Fakultas Sains, Teknik dan Terapan, Universitas Pendidikan Mandalika Mataran, Indonesia 

1 m.rodinal.k@mail.ugm.ac.id  
2 ilyasmyung@gmail.com 

* corresponding author 

 

 

ARTICLE INFO 
Submitted : 15-11-2023 
Accepted  : 06-02-2024 

ABSTRACT 

This article discusses the difference between posthuman discourse and 

nonhuman discourse in the context of ecological religion. Unlike posthuman 

discourse, which has teleological elements, nonhuman discourse 

emphasizes that humans interact with nonhuman entities without seeking the 

transformation of humans into non-humans. The article proposes that it is 

important to understand the relationship between humans and nature as a 

nonhuman agency, rather than merely as nonhuman entities. This is aimed 

at reconstructing the ontological basis of ecological religious discourse to 

avoid being trapped in an anthropocentric paradigm. This research adopts 

the conceptual frameworks of Actor-Network Theory and the Politics of 

Things developed by Bruno Latour to view the relationship between humans 

and nature in a broader and non-teleological context. The analytical 

methods used in this research are philosophical approaches and literature 

review. Both approaches are used to find the philosophical foundation of 

ecological religious discourse and its correlation with the Non-human Turn. 

The research results show that at the epistemic level, human subjectivity is 

crucial in determining attitudes toward the conceived reality. However, at 

the ontological level, there is a space untouched by human thought and 

consciousness, implying a postponement/suspension of moral judgment that 

is not final. In particular, in moral consensus, the actors involved also 

 

Keywords:  

Actor-Network Theory,  

Ecological Religion,  

Nonhuman Agency,  

Anthropocentrism, 

https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7530
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:ilyasmyung@gmail.com


M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

164 

include non-human entities. Consequently, the understanding of the ideal 

attitude toward nature should use a phenomenological approach that 

focuses on the consequences of the objectification of the subject toward the 

world beyond itself. 

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas perbedaan antara wacana posthuman dan wacana 

nonhuman dalam konteks agama ekologis. Berbeda dengan wacana 

posthuman yang memiliki elemen teleologis, wacana nonhuman 

menekankan bahwa manusia berinteraksi dengan entitas nonhuman tanpa 

mencari transformasi manusia menjadi non-manusia. Artikel ini 

mengusulkan bahwa penting untuk memahami hubungan manusia dengan 

alam sebagai nonhuman agency, bukan sekadar sebagai entitas 

nonhuman. Hal ini bertujuan untuk merekonstruksi basis ontologis wacana 

agama ekologis agar tidak terperangkap dalam paradigma 

antroposentrisme. Penelitian ini mengadopsi kerangka pikir Actor-

network Theory dan Political of Things yang dikembangkan oleh Bruno 

Latour untuk memandang hubungan antara manusia dan alam dalam 

konteks yang lebih luas dan tidak teleologis. Metode analisis yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan filsafat dan literature 

review. Kedua pendekatan ini digunakan untuk menemukan fondasi 

filosofis perihal wacana agama ekologis dan korelasinya dengan Non-

human Turn. Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa di level 

epistemik, subjektivitas manusia krusial dalam penentuan sikap terhadap 

realitas yang dikonsepsikan. Namun, di level ontologis, ada ruang sisa 

yang tak terjamah oleh pikiran dan kesadaran manusia yang 

mengimplikasikan adanya penundaan/ penangguhan moral 

judgement sehingga tidak bersifat final. Terutama, di dalam konsensus 

moral, aktor yang terlibat juga mencakup entitas non-human. 

Konsekuensinya, pemahaman tentang ideal sikap terhadap alam 

semestinya menggunakan pendekatan fenomenologis yang berfokus pada 

konsekuensi objektivikasi subjek terhadap dunia di luar dirinya.   
 

 

PENDAHULUAN  

Pandemi Covid-19 menyisakan banyak permasalahan terutama perihal fungsionalitas 

masing-masing domain dalam kehidupan manusia, sebagai contoh yaitu fungsionalitas agama 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
165 

 

dalam kehidupan praktis manusia. Agama menawarkan beragam "keuntungan" bagi 

penganutnya. Salah satu yang paling penting adalah persoalan keselamatan yang ditangkap oleh 

kehidupan praktis sebagai poin yang paling aplikatif karena berhubungan langsung dengan ide 

reflektif atas permasalahan hidup yang dianggap nyata seperti kemiskinan, kejahatan, 

penderitaan, dan jenis lainnya yang tercakup oleh permasalahan kejahatan (problem of evil). 

Ketidakpastian yang inheren di dalam momen pandemi tidak serta-merta terselesaikan 

bersamaan dengan deklarasi organisasi kesehatan nasional maupun dunia atas berakhirnya 

pandemi. Jika dipahami secara radikal, ketidakpastian selalu menyertai proses mengada dari 

setiap entitas baik yang berkesadaran maupun yang tidak. Bahkan, masa lalu yang juga dianggap 

telah pasti karena sudah "dilalui" sejatinya tetap dalam suatu bentuk yang tidak pasti. 

Ketidakpastian ini relatif terhadap subjektivitas manusia yang terbatas dalam menangkap realitas, 

termasuk masa lalu, kini dan bahkan masa depan.  

Agama sesungguhnya juga berhadapan dengan permasalahan ketidakpastian yang 

menuntutnyabaik secara ritual maupun metode menanganan masalahuntuk selalu relevan 

dengan upaya penyelesaian masalah, setidaknya dalam level keyakinan. Jika agama dituntut 

untuk mendemokratisasi metode penyelesaian masalah atas realitas yang tidak pasti, maka tentu 

akan mereduksi nilai agama itu sendiri. Sebagai contoh, di dalam mendefinisikan virus, termasuk 

Covid-19, pendekatan agama tidak selalu mengarah pada kesimpulan yang rigid dan solutif terkait 

substansi virus yang menjadi persoalan. Agama cenderung menawarkan jalan keluar yang sangat 

normatif. Namun, terlepas dari solusi mana yang lebih efektifsains, agama, atau domain 

lainnyafungsionalitas agama tetap relevan dan linier dengan dinamika kebutuhan manusia. 

Penelitian ini menekankan pada bagaimana pandangan dunia (worldview) agama dalam 

menyikapi dualitas realitas natural dan supranatural. Dalam konteks penelitian ini, kedua realitas 

tersebut mencakup lokus entitas non-human yang dalam konteks agama juga meliputi entitas 

non-konkrit yang diyakini eksis. Terdapat banyak ayat yang sangat human-centric yang 

memperjelas dan melegitimasi manusia untuk menempati posisi tertinggi dalam puncak hirarki 

realitas.  

Meskipun dalam beberapa tradisi esoterisme Tuhan ditempatkan sebagai puncak hirarki 

realitas, namun pernyataan apapun yang diungkapkan dalam menjelaskan dunia, terlebih dalam 

membangun konsep tentang Tuhan, "belas-kasih" subjektivitas tidak akan pernah absen. Artinya, 

kemungkinan konsep-konsep tentang dunia non-manusia sangat bergantung pada preferensi 

nilai, pengetahuan, bahkan prinsip metafisik subjek. Adapun pertanyaan atau permasalah 

penelitian yang hendak dijawab melalui penelitian ini adalah "Apakah wacana agama ekologis 

dapat berkembang melampaui kungkungan antroposentrisme?" Pertanyaan tersebut kongruen 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

166 

dengan mekanisme umum dalam agama-agama yang menitikberatkan hubungan manusia 

dengan alam berdasarkan fungsionalitas.  

Hampir semua agama memiliki ajaran menjaga alam. Namun, motif aksiologisnya adalah 

penekanan pada pemahaman bahwa dunia di luar diri manusia merupakan penyedia kebutuhan 

untuk hidup dan oleh sebab itu harus dijaga agar sumber daya tersebut tetap dapat tersedia 

secara berkelanjutan. Di sisi lain, meski mengklaim bahwa mereka bukan bagian dari kaum 

metarialis dalam memahami alam, kaum mistikus sesungguhnya tidak dapat sepenuhnya 

terbebas dari orientasi pragmatis maupun utilitarian di dalam memahami keberadaan dunia di 

luar manusia. Secara ontologis, permasalahannya terletak pada prinsip metafisik bahwa 

keberadaan entitas non-manusia bergantung pada "belaskasih" subjektivitas yang dimiliki 

manusia sebagai subjek yang berkesadaran dan mampu berpikir. Belaskasih tersebut sejatinya 

merupakan penekanan yang esensialis, bahwa status ontologis dunia di luar manusia bergantung 

pada esensi yang diberikan subjek melalui pemaknaan-pemaknaan yang berbasis pada 

intensionalitas. Dengan kata lain, dunia di luar manusia diberi esensi oleh pikiran dan kesadaran 

manusia. Posisi ini tentu secara jelas relevan dengan pandangan antirealis. Di dalam konteks 

agama, khususnya dalam konteks kreasionisme—Tuhan dan ciptaan-Nya/ non-Tuhan terpisah, 

dihubungkan dengan prinsip kausalitas yang mutlak— tetap ada realitas yang diyakini mandiri 

dari pikiran dan kesadaran manusia. Namun, pandangan yang mengambil jarak secara ekstrim 

dari dunia, seperti kaum environmentalis radikal yang berselingkung dengan religiositas akan 

sulit untuk menjamin terbebas dari tindakan menjadikan entitas non-manusia sebagai 

subordinasi pikiran dan kesadaran. Jika pun alam dilestarikan dengan memistifikasikannya, tentu 

orientasi mistifikasi tersebut tidak lain akan bermuara pada suatu tujuan yang pada akhirnya 

akan mengacu pada eksistensi manusia sebagai pemberi “belaskasih.”  

Artikel ini hendak merekonstruksi basis ontologis wacana agama ekologis. Rekonstruksi ini 

akan diawali dengan membangun sketsa ontologis bahwa lingkungan bukanlah sebatas entitas 

nonhuman, melainkan sebagai nonhuman agency. Memposisikan lingkungan sebagai nonhuman 

agency tidak sama dengan proses mistifikasi maupun demistifikasi. Karena, mistifikasi alam pada 

tradisi agama-agama pada akhirnya akan terjebak pada fungsionalisme tradisi yang seolah 

menghormati alam, namun sebaliknya menjadikan alam sebagai objek eksploitasi sehingga 

diasumsikan sebagai “pengada” (being) yang memiliki esensi yang bergantung pada objektivikasi 

subjektivitas manusia. Proses rekonstruksi ini akan mengacu pada kerangka pikir Bruno Latour 

tentang Actor-network Theory dan Political of Things. Merujuk pada Latour, perlu ada 

rekonstruksi yang bersifat fundamental yaitu di level ontologis, atau lebih tepatnya pada struktur 

realitas yang kemudian akan memberikan peluang pada eksistensi entitas non-human untuk 

dapat setara dan dengan demikian memiliki mode of being yang relatif setara. Namun tentu perlu 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
167 

 

ditangani secara kritis, karena penelitian ini jugga tidak menawarkan justifikasi apapun terkait 

dengan cara mengada yang sama (flat-ontology). Bagaimanapun, agama tetap memiliki 

pemahaman yang unik tentang hirarki realitas. Namun, perlu dilakukan refleksi kritis atas 

konsekuensi pandangan tersebut dengan sikap tehadap entitas non-manusia secara khusus, 

maupun alam (environment) secara umum. Berbeda dengan wacana posthuman yang 

cenderung teleologis, wacana nonhuman tidak menawarkan apapun terkait klaim teleologis. 

Wacana non-human tidak mengacu pada tujuan transformasi dari manusia menuju non-

manusia. Meminjam pandangan Latour, penekanan yang mendasar dalam wacana Non-human 

Turn adalah bahwa manusia sejatinya berkembang, eksis, dan bekerjasama dengan entitas 

nonhuman.  

METODE  

Metode penelitian ini menggabungkan pendekatan filosofis dengan tinjauan pustaka yang 

menyeluruh. Pendekatan filosofis digunakan untuk mengungkap dasar filosofis yang 

melatarbelakangi tujuan penelitian ini. Melalui kombinasi metode ini, artikel ini bertujuan untuk 

tidak hanya mengidentifikasi kritik yang mungkin muncul terhadap penelitian ini, tetapi juga 

untuk menggali implikasi praktis yang dapat diperoleh dari temuan filosofis tersebut. Dengan 

demikian, pendekatan ini memungkinkan penelitian ini untuk lebih mendalam dan menyeluruh 

dalam menjelajahi aspek-aspek inti dari subjeknya.1 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Wacana Non-Human Turn 

Non-human Turn secara umum, bertujuan untuk mengurangi penekanan pada peran 

manusia dan beranjak menuju perhatian dan rekognisi pada entitas non-manusia. Entitas non-

manusia dapat berbentuk hewan, afeksi, tubuh, geofisika, materialitas, atau teknologi. Mengingat 

hampir semua masalah penting yang kita hadapi pada abad ke-21 melibatkan interaksi dengan 

non-manusia—mulai dari perubahan iklim, kekeringan, dan kelaparan; hingga bioteknologi, hak 

kekayaan intelektual, dan privasi; hingga genosida, terorisme, dan perang—maka sangat penting 

untuk memperluas penyelidikan dan pemahaman tentang kemungkinan entitas non-manusia 

sebagai entitas yang memiliki agensi sehngga dapat menjadi aktor perubahan, khususnya di level 

sosial. Bahkan, paradigma baru Anthroposen, yang menggambarkan manusia sebagai pengaruh 

 
1  Cappelen, Herman, Gendler, T., & Hawthorne, J. P. The Oxford Handbook of Philosophical 

Methodology. Oxford University Press, 2016. 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

168 

dominan pada iklim, turut serta dalam perubahan fokus pada non-manusia. Dengan mengakui 

bahwa manusia harus dianggap sebagai kekuatan klimatologis atau geologis yang beroperasi 

dengan cara yang sama seperti non-manusia, terlepas dari keinginan, keyakinan, atau keinginan 

manusia.2 

Wacana Non-human Turn juga muncul karena pengaruh Panpsychism. Pertanyaan yang 

cukup menarik yaitu “Bagaimana rasanya mengalami kesadaran sebuah batu? Cerita pendek fiksi 

ilmiah Rudy Rucker yang berjudul “Panpsychism Proved” (2007) memberikan satu kemungkinan 

jawaban. Dalam cerita ini, Shirley, seorang insinyur di Apple, menciptakan teknologi “mindlink” 

revolusioner yang memungkinkan individu untuk langsung berbagi pikiran dan pengalaman 

mereka. Dengan mengonsumsi sejumlah kecil atom karbon yang terkait, dua orang dapat 

membentuk koneksi telepati. Shirley bermaksud menggunakan teknologi ini untuk terhubung 

dengan lebih mendalam dengan rekannya, Rick. Namun, Rick memiliki rencana yang berbeda. 

Dia membuang partikel karbon dengan menempatkannya di atas sebuah batu besar. Akibatnya, 

ketika Shirley mengonsumsi partikel tersebut, dia tidak terhubung dengan Rick tetapi justru 

mengakses kesadaran batu itu sendiri. Mengejutkan, pikiran yang ia hubungkan bukanlah pikiran 

manusia; pikiran itu padat, pendiam, berbentuk kristal, tenang, dan indah. Upaya Shirley untuk 

menjalin hubungan intim dengan Rick gagal, dan dia malah menemukan kedamaian dalam 

pengalaman berbagi pikiran dengan “gumpalan granit abu-abu.” Ini adalah eksplorasi unik 

tentang kesadaran dan hubungan dalam konteks fiksi ilmiah.3 Mengutip David Skrbina, 

Panpsikisme adalah konsep yang memperluas gagasan tentang kesadaran yang mencakup objek 

tak bernyawa seperti batu. Untuk memberikan definisi yang lebih tepat, David Skrbina 

menggambarkan panpsikisme sebagai “pandangan yang menyatakan bahwa setiap entitas 

memiliki bentuk kesadaran atau kualitas yang menyerupai kesadaran. Prinsip utamanya yaitu 

bahwa kesadaran merupakan aspek fundamental dari hakikat dan eksistensi semua hal.4  

Bruno Latour dan Political of Things 

Bruno Latour, seorang sarjana yang sangat kreatif dan berpengaruh dalam lima dekade 

terakhir, banyak berkontribusi dalam Upaya rekonstruksi kategori realitas yang dikaji dalam 

domain sosiologi. Ia juga dikenal sebagai seorang sosiolog, filsuf, dan antropolog. Seperti karyanya 

 
2  Grusin, R. Introduction. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of Minnesota Press, 

2015. 
3  Rucker, R., Panpsychism Proved. In H. Gee (Ed.), Futures from Nature. Macmillan, 2007: 250; 

Shaviro, S., Consequences of Panpsychism. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of 
Minnesota Press, 2015. 

4  Shaviro, S., Consequences of Panpsychism. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of 
Minnesota Press, 2015; Skrbina, D., Panpsychism in the West. MIT Press, 2005. 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
169 

 

yang mempertanyakan kategori-kategori yang telah mapan, Latour melampaui label-label 

tradisional. Ia menghabiskan banyak tahun di Center for the Sociology of Innovation (CSI) di 

Paris School of Mines dan kemudian menjadi seorang dekan di Paris Institute of Political Sciences 

(Sciences Po) yang bergengsi pada tahun 2007. Selama masa kepemimpinannya, ia menekankan 

pentingnya penelitian dengan mendirikan Médialab, ruang eksperimental unik untuk kerja lintas 

disiplin, dan mengintegrasikan isu-isu lingkungan, khususnya terkait dengan perubahan iklim, 

ke dalam kurikulum Sciences Po.5 

Latour memainkan peran penting dalam bidang studi sains dan teknologi (STS). Karya 

awalnya, seperti “Laboratory Life”, menghadapi pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang sifat 

sains itu sendiri. Lebih spesifik, Ia mendalami pertanyaan-pertanyaan seperti: Apa yang menjadi 

konstitusi sains? Bagaimana para ilmuwan, dengan peralatan, fasilitas, dan lembaga mereka, 

membangun fakta-fakta, dan apa yang mendefinisikan fakta-fakta tersebut? Latour berargumen 

bahwa sains, dalam praktiknya, adalah arena yang diperebutkan yang ditandai oleh konflik dan 

perjuangan. Sementara studi STS yang lebih konvensional mengeksplorasi konteks sosial yang 

mengelilingi pekerjaan ilmiah, Latour menantang gagasan inti tentang konteks yang dapat 

dipisahkan dari ilmu pengetahuan itu sendiri. Penyelidikannya tentang ahli mikrobiologi Prancis 

abad ke-19, Louis Pasteur, menggoyahkan narasi-narasi dengan mengusulkan bahwa 

pencapaian-pencapaian Pasteur, seperti mengidentifikasi mikroba penyebab penyakit, 

mengembangkan vaksin yang efektif, dan menciptakan teknik sterilisasi, bukanlah sekadar 

tindakan penemuan. Sebaliknya, Pasteur berhasil dengan melibatkan berbagai aktor, termasuk 

petani dan bahkan bakteri antraks itu sendiri. Pasteur secara efektif membawa “masyarakat” ke 

dalam laboratorium dan memperluas pengaruh laboratorium ke pertanian, klinik, dan ranah yang 

lebih luas.6 

Di dalam bukunya yang berjudul “Science in Action” (1987), Latour menggambarkan sains 

sebagai memiliki karakter ganda. Satu sisi dari sains, yang sering terlihat dalam buku teks, 

menggambarkan sains sebagai produk yang sudah selesai, dengan fakta-fakta yang diberikan 

tanpa atribusi atau perbedaan pendapat, kecuali mungkin nama individu penemunya. Sisi 

lainnya, yakni proses penyelidikan ilmiah yang masih berlangsung, dicirikan oleh konflik, 

kontroversi, dan pertikaian interpersonal serta politik. Para ilmuwan terlibat dalam persaingan 

untuk mendapatkan pendanaan, pengakuan, otoritas, dan membentuk aliansi yang 

meningkatkan karier dengan berbagai aktor baik di dalam maupun di luar dunia ilmiah. Pesan 

 
5  Edwards, P. N., & Hecht, G., The Uncategorizable Bruno Latour (1947–2022). Stanford 

Department of History School of Humanities and Sciences & The Nation, 2022. 
6  Edwards, P. N., & Hecht, G. The Uncategorizable Bruno Latour (1947–2022). Stanford Department 

of History School of Humanities and Sciences & The Nation, 2022. 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

170 

utama yang ingin disampaikan oleh Latour dapat diringkas sebagai berikut: Untuk memahami 

sains, kita perlu mengikuti para pelaku yang terlibat dan memusatkan perhatian pada kontroversi, 

karena itulah tempat di mana sains paling aktif berlangsung. Pendekatan ini melahirkan “Actor-

network Theory” (ANT), yang telah diterapkan jauh melampaui studi sains dan teknologi (STS). 

Menurut Latour, aktor dalam konteks ini bisa berupa manusia atau non-manusia. 

Konsekuensinya, melakukan “tindakan” tidak memerlukan niat khusus/ intensionalitas. “Aktor “ 

ini bisa berwujud alat-alat di lab atau mikroba, dan dalam praktiknya, mereka dapat berupa 

hampir apa saja yang memiliki dampak pada hasil tertentu, bahkan seperti polisi tidur yang 

memperlambat lalu lintas.7 

Actor-network Theory  

Actor-network Theory (ANT) memiliki fokus utama pada berbagai aktor, termasuk manusia 

atau non manusia, yang berkesadaran maupun yang tidak, serta yang lebih penting adalah 

mengkaji bagaimana semua hal saling terhubung. Merujuk pada ANT, semua objek dan entitas 

memiliki bentuk kesadaran, dan melalui kesadaran ini, mereka terlibat dalam beragam interaksi 

dalam ruang tertentu. Interaksi-interaksi tersebut terjadi di tempat-tempat tertentu dan 

berlangsung secara konsisten. Lokus proses interaksi adalah lanskap—terlepas dari kriteria 

konkretisme. Dari perspektif ANT, jika semua objek dan entitas menunjukkan kesadaran, maka 

kedekatannya dalam ruang (lanskap) menunjukkan pentingnya hubungan satu sama lain. 

Konsep ini berkaitan erat dengan diskusi yang terus berlangsung dalam studi lanskap, yang sering 

menekankan pandangan pedesaan dan lokal. Selain itu, koeksistensi dan korelasi antar entitas 

relevan dengan debat berkelanjutan dalam geografi manusia. Dengan menggunakan ANT sebagai 

kerangka kerja, akan memudahkan dalam menggabungkan diskusi tentang lanskap yang 

dipengaruhi oleh alam dan yang dibentuk oleh aktivitas manusia.8  

Gagasan Bruno Latour tentang Actor-network Theory banyak berkaitan dengan Paris Group 

of Science and Technology Studies yang dimulai sejak awal tahun 1980-an. Di dalam sosiologi, 

istilah “network” terikat dengan konteks “sosial” sehingga menjadi social network. Fokus 

utamanya yaitu pada interaksi sosial antar individu-individu manusia (human-actor). Secara 

khusus yaitu tentang keberlangsungan interaksi sosial, tentang bagaimana aktor individual 

manusia berdinamika di dalam sosialitas, sejauh mana keseragaman, dan seberapa dekat 

hubungan antar aktor. Teori ini dikembangkan sebagai tanggapan terhadap konsep-konsep yang 

seringkali terlalu umum seperti organisasi, negara, dan bangsa, dan menggantinya dengan 

 
7  Ibid. 
8  Allen, C. D., On Actor-Network Theory and landscape. Area, 43(3), 2011: 274–280. 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
171 

 

hubungan yang lebih nyata dan lebih terlokalisasi. Walaupun ANT juga bersifat skeptis terhadap 

istilah-istilah sosiologis yang kurang jelas dan inklusif, tujuannya tidak lain adalah untuk 

menjelaskan hakikat masyarakat itu sendiri. Namun, untuk mencapai hal tersebut, ANT tidak 

terbatas pada individu-individu manusia, melainkan memperluas konsep aktor—atau entitas 

yang berperan—hingga mencakup entitas yang bukan manusia dan bukan individu (non-human 

entities).9 

Sementara teori social network memberikan informasi tambahan tentang hubungan manusia 

dalam dunia sosial dan alam, ANT bertujuan menggambarkan esensi masyarakat dan alam. ANT 

tidak berorientasi pada mengikutsertakan dengan rigid social network ke dalam teori sosial, 

melainkan hendak membangun ulang teori sosial dari dasar berdasarkan status ontologis 

network. Namun, perlu ditekankan bahwa hal tersebut bukan hanya tentang ontologi atau 

metafisika, melainkan juga tentang sosiologi.10 Ide mendasar tentang network dalam ANT 

berangkat dari salah satu etos penting yakni untuk menghindari pemilahan Cartesian atas materi 

dan spirit/ pikiran. Bahkan menurut Anderson dalam Latour (1996), istilah network dalam 

konteks ANT memiliki konsekuensi ontologis yang cukup tegas dan kuat. Sederhananya, ANT 

adalah perubahan bentuk metafora di dalam menjelaskan esensi network yang melibatkan banyak 

dimensi yang saling terkoneksi. ANT mengklaim bahwa masyarakat modern tidak dapat 

dideskripsikan tanpa merekognisinya sebagai entitas yang memiliki karakter yang tidak terdikte 

oleh ide tentang level, layer, teritori, kategori, struktur, dan sistem. Oleh sebab itu, untuk 

memahami network yang melampuai aktor manusia adalah dengan meradikalisasi network ke 

level ontologis.11 Latour mengambil contoh pada konteks masyarakat modern karena sosialitas 

masyarakat modern telah terbentuk tidak hanya oleh aktor manusia, melainkan juga oleh entitas 

non-manusia yaitu teknologi. 

Menyesuaikan dengan keperluan artikel ini, ANT perlu dipahami berdasarkan orientasi 

politiknya. Pada abad ke-19, bersamaan dengan pesatnya perkembangan kota, perkembangan 

media, dan berbagai macam penemuan baru, muncul permasalahan, apakah perkebangan 

tersebut akan dapat liner dengan kesadaran untuk melihat segala sesuatu secara politis namun 

dalam konteks politik yang lebih egaliter—memoderasi pandangan terhadap manusia dan non-

manusia. Bersamaan dengan perkembangan tersebut, di sisi lain juga menguat kecemasan atas 

ketidakpastian (uncertainty) yang seringkali berjalan paradoksal, seperti antara inovasi dan 

 
9  Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369-381. 
10  Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369-381; Mol, 

A., & Law, J., Regions, Networks, and Fluids: Anaemia and Social Topology. Social Studies of 
Science, 24, 1994: 641–672. 

11  Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369–381. 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

172 

bencana, dan yang terpenting adalah krisis ekologis. Merujuk pada ANT, kesulitan untuk 

menjernihkan pemahaman tentang permasalahan tersebut disebabkan oleh definisi yang terlalu 

spesifik tentang masyarakat dan social network yang hanya berusaha mengatasi sedikit unsur, 

sementara mengesampingkan banyak hal lainnya yang juga potensial.12 Hal lainnya ini adalah 

entitas non-manusia.  

Tujuan lainnya yang coba dicapai oleh ANT adalah mengembalikan sensitivitas Analisa ke 

bentuk yang lebih komprehensif. Pijakan awalnya adalah kesulitan yang muncul ketika konsep 

tentang social network dibentuk dengan mengabaikan alam (non-human entities) dan dimensi 

partikular masyarakat yang koeksis dengan entitas non-manusia. Ketika ruang lingkup entitas 

diperluas, politik kembali menjadi penting, terutama jika hendak mendefinisikannya sebagai 

pemahaman bahwa network saja tidaklah cukup. Network perlu diatur dengan baik untuk 

menciptakan dunia kolektif yang dapat mencakup lintas realitas. Dengan demikian, sosiologi juga 

harus menghadapi pertanyaan ontologis tentang suatu cara pandang baru di dalam memahami 

pluralitas dunia. Namun, sosiologi tidak dapat membatasi diri hanya dengan “menggambarkan” 

network, dan juga tidak bisa hanya menikmati berbagai hubungan baru yang begitu beragam 

hanya sebagai pandangan semata. Tugas tambahan harus dilakukan agar sosiologi pantas disebut 

sebagai “ilmu tentang cara hidup bersama”.13  

Pendasaran Etis dan Non-human Turn 

Pelibatan entitas non-manusia dalam diksursus tentang ekologi, kesadaran, dan bahkan mitos 

telah menjadi diskusi menarik dalam dekade terakhir.14 Jane Bennett15 menjelaskan bahwa 

instrumentalisasi dalam banyak hal telah menjadi bahan bakar utama kecongkakan manusia dan 

fantasi penaklukan dan konsumsi yang mengarah pada kerusakan bumi. Pernyataan ini 

diarahkan sebagai kritik atas esensi humanisme, yang berusaha memberikan prioritas pada 

subjektivitas dan kepentingan manusia. Prioritas tersebut sering kali mengabaikan sudut pandang 

dan perhatian lain, serta mengesampingkan keberadaan dan peran entitas non-manusia. Hal 

tersebut juga relevan dengan perdebatan mengenai bagaimana hak asasi manusia, nilai-nilai, dan 

sifat-sifat manusia direpresentasikan. Untuk mengubah fokus dari penempatan manusia sebagai 

yang paling utama dan menggalakkan kesadaran terhadap spesiesseperti yang diusulkan oleh 

 
12  Latour, B., Reassembling the Social (An Introduction to Actor Network-Theory). Exford University 

Press, 2005. 
13  Ibid. 
14  Colombino, L., & Childs, P., Narrating the (non)human: ecologies, consciousness and myth. 

Textual Practice, 36(3), 2022: 355–364. https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097 
15  Bennett, J., Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Duke University Press, 2010. 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
173 

 

Bennett dibutuhkan keterbukaan terhadap gagasan bahwa berbagai peristiwa (seperti 

pemadaman listrik, makanan, kepemilikan rantai, atau penanganan sampah) dapat 

diinterpretasikan sebagai interaksi antara beragam jenis entitas, ada yang manusia dan ada pula 

yang bukan, tetapi semuanya pada dasarnya bersifat material. 

Hal yang menjadi perhatian penulis dalam sub bahasan ini adalah tentang kemungkinan 

memperluas domain dalam pertimbangan etis, khususnya mengenai subjek etis atau agen moral. 

Pertanyaan mendasarnya adalah "Apakah pendasaran etika pada multiplisitas dimensi kehidupan 

melulu berkutat pada tolak ukur yang human-centric?" Etika antroposentris ditunjukkan oleh 

beberapa filsuf ekologis dengan penekanan bahwa tanggungjawab terhadap alam (natural world) 

bersifat tidak langsung (indirect). Tanggungjawab untuk menjaga dan merawat alam dan sumber 

daya di dalamnya seharusnya dipahami berdasarkan tanggungajwab manusia terhadap manusia 

lain. Pandangan yang digunakan sebagai pendasaran yaitu bahwa manusia memiliki dan sekaligus 

mengemban nilai moral, sehingga dalam hubungan dengan entitas non-manusia, sifat 

hubungannya selalu bersifat tidak langsung (indirect). Dengan kata lain, tindakan etis yang 

dilakukan utamanya didorong oleh kepentingan antar manusia.16 Ide tentang etika multi-spesies 

dapat dijadikan sebagai penyeimbang wacana pendasaran etika yang dominan antroposentris. 

Seperti yang dikemukakan oleh Oliver17, pengembangan etika dan metode riset yang melampaui 

manusia dan termasuk juga penelitian posthuman masih sangat minim. Dalam institusi 

akademik, pengembangan kerangka kerja yang melampaui manusia (beyond human) 

memerlukan pertimbangan kritis khususnya dalam rangka mempromosikan metodologi multi-

spesies.  

Dinamika maupun disputasi di level metodologis dalam penelitian lintas disiplin keilmuan 

cukup tertantang oleh kehadiran pendekatan posthumanist. Seperti yang dikemukakan oleh 

Ulmer18, posthumanism telah menyituasikan, memproses, dan mengafirmasi pengetahuan 

dalam konteks yang saling berkaitan (interconnected context) dan konteks material. Tawaran 

posthumanism, terutama pada pendasaran etika yang melampaui manusia dapat 

diresponsalah satunyadengan tawaran riset non-representasional. Pendekatan non-

representasionalbaik sebagai teori (formal) maupun praktik (informal)adalah cara untuk 

 
16  Gansmo Jakobsen, T. Environmental Ethics: Anthropocentrism and Non-anthropocentrism 

Revised in the Light of Critical Realism. Journal of Critical Realism, 16 (2), 2017. 
https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878 

17  Oliver, C., Beyond-human ethics: The animal question in institutional ethical reviews. Area, 563, 
2021: 619-626. https://doi.org/10.1111/area.12738 

 
18  Ulmer, J. B., Posthumanism as research methodology: inquiry in the Anthropocene. International 

Journal of Qualitative Studies in Education, 30 (9), 2017. 
https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

174 

mengondisikan penelitian dalam konteks keseharian (everyday settings) di mana kita hidup. 

Sebagai contoh, Ingold19 menjelaskan bahwa riset non-representasional adalah cara informal 

untuk bekerja (informal way of working) mencakup proses dan praktik. Pendekatan non-

representasional tidak terbatas pada teori, metode, atau teknik yang secara umum dipahami dan 

digunakan oleh komunitas ilmiah. Juga bukan kaidah yang teregulasi secara rigid. Singkatnya, 

pendekatan ini sangat menghargai momentum masa lampau dan sekaligus juga membuka 

selebar-lebarnya spekulasi atas kemungkinan-kemungkinan di masa mendatang. Ingold 

menyebutnya correspondance, yakni prinsip untuk tidak terpaku pada simulakrum kekakuan 

metodis, melainkan merespon setiap fenomena dengan intervensi, pertanyaan, penalaran 

refleksi-kritis.  

Kritik atas Wacana Agama Ekologis 

Isu perubahan iklim telah menjadi momok bagi umat manusia, terlebih dalam kondisi yang 

secara bersamaan juga menguat wacana poshuman, transhuman, dan seterusnya. Ambang batas 

kepunahan spesies sapiens menjadi ketakutan kolektif yang dirawat sekaligus juga hendak diatasi. 

Upaya pengatasannya pun sungguh beragam, yang juga mengimplikasikan adanya kontestasi 

lintas domain, baik di level keilmuan maupun di level doktriner berbasis agama. Momen salvation 

yang ditawarkan oleh setiap agama menemukan momen krisisnya, yakni ketika semua narasi 

tersebut dihadapkan pada problem kolektif umat manusia yaitu kerusakan alam yang dapat 

mengancam eksistensi manusia.  

Studi lingkungan telah mengadopsi pendekatan lintas disiplin, tetapi bidang ini mengalami 

perubahan signifikan, baik dalam arti harfiah maupun secara metaforis. Dengan meningkatnya 

konsentrasi gas rumah kaca di atmosfer Bumi yang menangkap semakin banyak energi matahari 

dan dengan semakin meluasnya produk sampingan industri manusia seperti petrokimia, bahan 

radioaktif, beton, dan limbah, para sarjana menjelajahi wilayah-wilayah baru untuk mengatasi 

tantangan ini. Lanskap kajian lingkungan terus berkembang, dan humaniora lingkungan telah 

muncul sebagai platform intelektual yang penting. Hal ini terutama terjadi ketika menghadapi 

lanskap konseptual yang rumit dari Zaman Antroposen, sebuah konsep yang relatif baru yang 

mengakui era geologis baru yang dibentuk oleh aktivitas manusia. Meskipun banyak sarjana 

dalam bidang agama berkontribusi pada diskusi humaniora lingkungan, belum banyak publikasi 

 
19  Ingold, T., Foreword. In P. Vannini (Ed.), Non-representational methodologies: Re-envisioning 

research, Routledge, 2015: vii–x. 
 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
175 

 

yang secara eksplisit mengeksplorasi peran agama dalam Antroposen.20 Agama di era Antroposen 

adalah wacana yang berusaha menggali tentangrespon agama terhadap tantangan era 

antroposen. Zaman Antroposen ini sering disebut sebagai "zaman manusia," yang ditandai oleh 

aktivitas manusia yang meresap dan invasif, memanipulasi, dan mengubah lanskap alam. Momen 

historis yang biasa digunakan yaitu transformasi lanskap alam sejak Revolusi Industri dan 

semakin diperparah oleh sistem global modern. Periode ini membawa tantangan yang cukup 

signifikan bagi agama dan umat manusia secara umum. Di samping itu juga mendorong dan 

melibatkan reaksi keagamaan dan spiritual, serta merangsang diskusi budaya, etika, sejarah, 

filsafat, dan politik tentang pengaruh dominan manusia terhadap ekosistem Bumi.21  

Terdapat dua alasan penting mengapa sangat penting untuk mendiskusikan agama dan 

ekologi di Indonesia. Diskusi ini meliputi tantangan dan capaian yang sudah dilakukan oleh 

komunitas beragama terhadap kelestarian lingkungan. Mengutip Bagir 22, dua alasan tersebut 

yaitu sebagai berikut. 

Pertama, permasalahan lingkungan pada dekade terakhir. Indonesia memiliki hutan yang 

terkenal sebagai “paru-paru” namun seiring berjalannya waktu, terjadi proses yang mengarah ke 

pemburukan. Indikator utamanya adalah proses deforestasi sebagai tuntutan industrialisasi dan 

kapitalisasi. Ironisnya, pemburukan itu berjalan bersamaan dengan geliat demokrasi yang 

tumbuh setelah reformasi. Transisi dari otoritarianisme menuju iklim demokrasi seharusnya 

membawa angin segar bagi penguatan hukum untuk keperluan proteksi alam. Namun, 

kondisinya kontraproduktif dengan ideal demokrasi pasca Orde Baru tersebut. Mengutip Forrest 

Watch Indonesia (FWI)23, Pada tahun 2000, tingkat deforestasi meningkat menjadi setidaknya 2 

juta hektar per tahun (FWI/GFW, 2001). Menurut KLHK, sejak masa Orde Reformasi hingga 

saat ini, terjadi penurunan deforestasi, dengan angka mencapai 0,48 juta hektar pada tahun 

2016-2017. Dalam beberapa tahun terakhir, KLHK telah memperbarui data dan mengumumkan 

angka deforestasi tahunan sesuai dengan definisi resmi yang dijelaskan dalam Peraturan Menteri 

Lingkungan Hidup dan Kehutanan nomor 70 tahun 2017. Data resmi menunjukkan bahwa pada 

periode 2013-2014, tingkat deforestasi turun menjadi 0,4 juta hektar per tahun setelah 

sebelumnya mencapai 0,73 juta hektar per tahun. Kemudian, tingkat deforestasi meningkat pada 

 
20  Berry, E., Reviewed Work(s): Religion in the Anthropocene 2017 by Celia Deane-Drummond, 

Sigurd Bergmann and Markus Vogt. Worldviews, 23 (1), 2023: 87–89. 
21  Watling, T., Religion in the Anthropocene. Journal of Contemporary Religion, 33(3), 2018: 589–

591. https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303 
22  Bagir, Z. A., The Importance of Religion and Ecology in Indonesia. Worldviews, 19(2), 2015: 99–

102. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525 
23  Forrest Watch Indonesia, Menelisik Angka Deforestasi Pemerintah. Forrest Watch Indonesia, 

2020.  https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/ 
 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

176 

periode 2014-2015 menjadi 1,09 juta hektar per tahun, kemudian turun menjadi 0,63 juta hektar 

per tahun pada periode 2015-2016, dan kembali turun ke angka 0,48 juta hektar per tahun pada 

periode 2016-2017 (Gambar 1). 

 

 

Terlepas dari laporan jumlah deforestasi yang dilakukan pemerintah secara “legal”, aspek 

lokal masih memerlukan perhatian serius. Desentralisasi kekuasaan yang menjadi corak 

reformasi tidak taken for granted dapat menyejahterakan komunitas masyarakat lokal. Setelah 

kekuasaan tidak terlalu terpusatkan di Jakarta, kemudian ironisnya muncul aktor lokal yang 

menguasai sumber daya alam lokal.  Salah satu hal penting yang melegitimasi kekuasaan tersebut 

adalah institusi agama.  

Kedua, agama memainkan peran sangat penting di masyarakat Indonesia. Di dalam berbagai 

sektor kehidupan, agama selalu dihadirkan baik untuk urusan yang mengarah pada hal positif 

maupun negatif.24 Untuk hal positif, peran tokoh agama di dalam mempromosikan pesan-pesan 

melestarikan lingkungan berpengaruh cukup signifikan. Namun, pengelolaan alam secara 

eksploitatif juga seringkali dimotori oleh dorongan agama, sebagai contohnya yaitu sistem politik-

patron yang menggunakan agama sebagai alat untuk memanipulasi eksadaran kolektif atas 

eksploitasi alam. Misalnya, alam dieksploitasi dan sebagai ganti ruginya, cukup dengan 

membangun satu ibadah untuk umat beragama dan permasalahannya dianggap tuntas.  

 
24  Bagir, Z. A., The Importance of Religion and Ecology in Indonesia. Worldviews, 19(2), 2015: 99–

102. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
177 

 

Di Indonesia, pada tanggal 4 Oktober, Kementerian Agama Republik Indonesia dan Majelis 

Hukama Al-Muslimin (MHM) telah menyelenggarakan konferensi internasional bertajuk 

Conference on Religion and Climate Change – South East Asia (CORECS) 2023. Telah hadir 

150 perwakilan bebagai agama dari negara-negara di Asia Tenggara. Selain tokoh agama, juga 

hadir ilmuwan, pemikir, dan pemuda yang memiliki kepedulian pada isu perubahan iklim. Poin 

utama yang dibahas pada konferensi tersebut adalah pada korelasi dan peran agama di dalam 

menghadapi dan mengatasi perubahan iklim. Menteri Agama Republik Indonesia menjelaskan 

bahwa di Indonesia sudah banyak berdiri pesantren yang berbasis ekologi yang memasukkan isu 

ekologis ke dalam kurikulum pengajaran. Di samping itu, ditekankan pula bahwa nilai agama dan 

kearifan lokal yang relevan dengan komitmen pelestarian lingkungan harus direvitalisasikan 

kembali.25  

Penekanan pada persoalan korelasi maupun relevansi eksistensi agama dengan worldview 

tentang lingkungan dapat dimulai dengan memperhatikan peran agama di level sosial serta 

pengaruhnya terhadap dinamika struktur sosial26, termasuk yang mengarah pada sikap dan 

tindakan positif terhadap lingkungan (konservasi maupun rehabilitasi) maupun tindakan yang 

eksploitatif serta kontraproduktif dengan semangat pelestarian alam. 

Inisiasi berbasis ketokohan untuk merevitalisasi doktrin agama yang berorientasi ekologis 

dengan semangat lokal di Indonesia merupakan hal yang perlu disikapi secara kritis terutama 

tentang padangan agama tentang lingkungan (environmental worldview). Sesuai dengan 

kebutuhan artikel ini, maka perlu diperjelas tentang peran agama di dalam pembentukan 

pandangan terhadap lingkungan. Seperti yang telah dijelaskan di bagian pendahuluan, maka 

pandangan agama terhadap alam akan dijabarkan ke dalam dua kategori yaitu ontologis dan etis. 

Cakupannya yaitu pada diskursus meta-etika mengenai realisme dan antirealisme moral dalam 

hal mendiskursuskan objek etis dalam koeksistensi manusia dan entitas non-manusia. Dengan 

kata lain, dapatkah entitas non-manusia sebagai agen moral? Di dalam wacana nonhuman turn, 

pertanyaan semacam itu bisa dijawab, terutama dengan membuka peluang bagi entitas non-

manusia sebagai agensi.  

Perlu ada pemilahan di level ontologis mengenai mode of being masing-masing realitas. 

Artinya, pikiran dan kesadaran yang diasumsikan sangat esensial bagi suatu agen moral akan 

 
25  Indah., Konferensi Internasional, Menag Sebut Inisiasi Institusi Keagamaan di Indonesia Atasi 

Perubahan Iklim. Kementerian Agama Republik Indonesia. 2023. 
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-
keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1 

26  Emodi, S., & Hergenrader, M. Religion and Environmental Worldviews. University of Nebraska-
Lincoln, 2014. 

 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

178 

relatif terhadap subjektivitas pengamat. Inti pikiran dan kesadaran yang “kemungkinan” ada di 

luar manusia pada dasarnya tidak terjamah. Maka, perlu menyikapinya sebagai realitas yang 

mandiri dari pikiran dan kesadaran subjek yang mengamati. Namun, dengan sedikit 

pengecualian bahwa moral judgement manusia dalam penentuan tindakan terhadap entitas non-

manusia seharusnya tidak bersifat absolut. Perlu ada ruang untuk mengakomodasi “probabilitas” 

yang sama sekali tak tersentuh oleh subjektivitas manusia. Sebagai contoh, ketika hendak 

merumuskan etika lingkungan dalam pengelolaan hutan lindung di suatu Kawasan, perlu ada 

kebijakan untuk “menangguhkan” atau “menunda” keputusan moral karena bagaimanapun 

tindakan yang diputuskan dan diyakini sebagai tindakan yang dibenarkan secara moral—apapun 

bentuknya, yang human-centric—sungguh tidak merepresentasikan keseluruhan preferensi 

objek moral yaitu lingkungan (flora, fauna, maupun yang abiotik). Hal ini sebagai bentuk politis 

manusia untuk menyadari sekaligus menghargai keterbatasan jangkauan pikiran dan 

kesadarannya, terlebih di dalam mengonsepsikan suatu rumusan moral yang menjadi acuan 

tindakannya terhadap dunia di luar dirinya.  

Penalaran di atas juga berlaku bagi kerangka kerja metode riset. Dalam wacana posthuman, 

normativitas metode perlu untuk dikritik. Setiap metode riset, terlebih dalam sebuah rezim 

metode ilmiah, selalu melibatkan simulakrum yang terstrukturasi dan diperkuat oleh 

normativitas metode. Normativitas ini merupakan konsekuensi dari vitalisasi metode sebagai 

kerangka acuan yang diyakini dapat menggaransi tercapainya kebenaran tentang objek riset, 

maupun dunia pada umumnya. Dalam kaitannya dengan perkembangan saintifikasi dalam tubuh 

agama, khususnya institusi pendidikan berbasis agama, menarik untuk mengajukan pertanyaan 

"Apakah kebijakan berbasis agama tentang apapun (termasuk alam) perlu dirumuskan melalui 

kerangka kerja riset ilmiah? Jika perlu, kerangka kerja seperti apa yang akan diterapkan? Kedua 

pertanyaan ini biasanya berhadapan dengan tantangan paradigma ilmu sekularistik ataupun 

ateistik yang inheren dalam pandangan naturalisme. Keberatan utamanya "Bisakah paradigma 

riset dalam institusi keagamaan tidak terdikte oleh tendensi doktriner dan dogmatis agama yang 

manipulatif terhadap realitas? "Bukankah motif aksiologis riset institusional agama didikte oleh 

etos normatif untuk memaksakan realitas sesuai dengan kehendak wahyu dalam kitab suci dan 

teks sakral lainnya? Bukankah itu semua hanya akan mengarah dan berhenti pada suatu bentuk 

pseudo science? 

Untuk menjawab persoalan di atas, penting untuk melibatkan pendekatan non-

representasional yang memberikan peluang terwujudnya pengetahuan moral, penghayatan 

moral, dan tindakan moral yang terbentuk melalui pertimbangan yang besifat "menunda" 

penilaian akhir. Dalam konteks keyakinan agama, komitmen seorang beliver atas seperangkat 

aturan yang terkandung dalam ajaran agama seharusnya bergulir pada mekanisme yang kritis. 



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
179 

 

Artinya, terdapat gap hermeneutis antara kebenaran objektif agama, subjek yang menafsirkan, 

dan dinamika realitas konkret (sosio-kultural). Gap hermeneutis ini merupakan konsekuensi 

eksistensial subjek sebagai dasein (being in the world) yang tidak mungkin menolak 

keberadaannya sebagai koeksistensi bersama subjek yang lain. Terdapat pluralitas dan diversitas 

penafsiran. Pada proses penafsiran, ideal realitas yang dijelaskan oleh kitab suci, subjek, dan objek 

kajian merupakan tiga domain yang terpisah, unik, namun saling terkoneksi. Konektivitasnya 

terletak pada lingkaran hermeneutis. Sebagai contoh, subjek A adalah seorang beriman yang 

hendak memahami dan memutuskan suatu perkara moral tentang permasalahan sosial yang ia 

hadapi. Ia hendak mengambil justifikasi melalui kitab suci. "Apakah justifikasi itu niscaya dan 

bersifat objektif? Jawabannya adalah "Tidak." Kitab suci tidak pernah bisa berbicara sendiri 

maupun menjelaskan dirinya sendiri. Selalu diperlukan keterlibatan pikiran dan kesadaran 

penafsir yang memiliki horizon yang unik dan subjektif. Hal ini kemudian mengimplikasikan 

terciptanya simulakrum tentang teks suci yang kemudian dihubungkan dengan permasalahan 

yang sedang ingin diselesaikan.  

Jika ditelaah secara seksama, uraian di atas mengimplikasikan sebuah permasalahan yang 

juga dapat dijadikan sebagai keberatan atas prinsip antroposentrisme. Gap hermeneutik itulah 

yang sebenarnya menunjukkan bahwa manusia sebagai subjek penafsir tidak pernah sampai pada 

kebenaran objektif tentang dunia, baik itu dunia teks, dunia yang ia jalani dan tempati, maupun 

dunia lainnya yang "mungkin" (possible world). Keterbatasan jangkauan manusia atas dunia di 

luar dirinya (nonhuman world) membuatnya selalu berada dalam hubungan yang spekulatif. 

Spekulasi merupakan konsekuensi dari simulakrum yang dikonstruk dalam bentuk metode untuk 

memahami. Metode ini tentu beragam, mencakup yang saintifik maupun non-saintifik. 

Keterbatasan inilah yang seharusnya menjadi refleksi kritis ketika hendak membangun sikap atas 

dunia non-manusia, termasuk biotik dan abiotik.  

Eksploitasi alam yang brutal dapat dengan mudah dimotori oleh kecongkakan yang 

dilegitimasi oleh simulakrum teks suci. Penafsiran tentang teks suci diyakini sebagai representasi 

utuh atas kebenaran teks. Padahal, penafsiran tentu digerakkan oleh prastruktur pemahaman 

penafsir yang jika besifat antroposentris sekaligus ekspoitatif, maka legitimasinya pun akan 

cenderung mengarah pada bentuk yang eksploitatif. Maka, wacana agama ekologis pun tidak 

lepas dari permasalahan simulakrum. Secara ideal, klaim agama ekologis dapat dengan mudah 

terjebak pada hegemoni antroposentris yang mensubordinasi realitas non-human sebagai objek 

penilaian dan sikap. Perlu adanya "penundaan" dengan meletakkan metode justifikasi moral 

sebagai informal way of working yang menjadikan alur, atau bahkan metode sebagai instrumen 

yang tidak "mengekang" (constrain) melainkan "memungkinkan" (enabling) struktur untuk selalu 



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

180 

terbuka pada semesta probabilitas. Dengan demikian, realitas tidak melulu dipahami secara 

hirarkis, melainkan ada dalam posisi yang setara.  

KESIMPULAN  

Diperlukan pengkajian filsafati secara berkesinambungan tentang hubungan antara agama 

dan pandangan terhadap lingkungan dari perspektif sosial dan struktural. Hal ini mencakup 

dampak agama terhadap sikap dan tindakan terkait lingkungan, baik yang bersifat positif seperti 

konservasi maupun rehabilitasi, maupun yang bersifat eksploitatif dan kontraproduktif terhadap 

pelestarian alam. Poin penting lainnya adalah penjelasan tentang peran agama dalam 

membentuk pandangan terhadap lingkungan, yang dibagi menjadi dua kategori utama: ontologis 

dan etis. 

Dalam aspek ontologis, pertanyaan “Apakah entitas non-manusia dapat dianggap sebagai agen 

moral? Hal ini terkait dengan diskursus meta-etika mengenai realisme dan antirealisme moral 

dalam konteks hubungan manusia dengan entitas non-manusia. Dengan demikian perlunya 

pemilahan di tingkat ontologis mengenai mode of being masing-masing realitas. Hal ini mengacu 

pada pemahaman bahwa pikiran dan kesadaran yang dianggap esensial bagi agen moral bersifat 

relatif tergantung pada sudut pandang subjektif. Namun, penilaian moral manusia terhadap 

tindakan terhadap entitas non-manusia tidak bersifat absolut. Ada ruang untuk 

mempertimbangkan "probabilitas" yang tidak dapat sepenuhnya dimengerti oleh subjektivitas 

manusia. 

DAFTAR PUSTAKA 

 

  Allen, C. D. “On Actor-Network Theory and Landscape.” Area 43, no. 3 (2011): 
274–280. 

Bagir, Zainal Abidin. “The Importance of Religion and Ecology in Indonesia.” 
Worldviews 19, no. 2 (2015): 99–102. http://www-jstor-
org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525. 

Bennett, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke 
University Press, 2010. 

Berry, Evan. “Reviewed Work(s): Religion in the Anthropocene (2017) by Celia 
Deane-Drummond, Sigurd Bergmann, and Markus Vogt.” Worldviews 23, no. 1 (2023): 
87–89. 

http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525
http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525


Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn 

 
181 

 

Cappelen, Herman, Tamar Gendler, and John P. Hawthorne, eds. The Oxford 
Handbook of Philosophical Methodology. Oxford: Oxford University Press, 2016. 

Colombino, Laura, and Peter Childs. “Narrating the (Non)Human: Ecologies, 
Consciousness and Myth.” Textual Practice 36, no. 3 (2022): 355–364. 
https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097. 

Edwards, Paul N., and Gabrielle Hecht. “The Uncategorizable Bruno Latour (1947–
2022).” Stanford Department of History, School of Humanities and Sciences & The 
Nation, 2022. 

Emodi, Sunday, and Matthew Hergenrader. Religion and Environmental 
Worldviews. Lincoln: University of Nebraska–Lincoln, 2014. 

Forrest Watch Indonesia. Menelisik Angka Deforestasi Pemerintah. Jakarta: Forrest 
Watch Indonesia, 2020. https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/. 

Gansmo Jakobsen, Tove. “Environmental Ethics: Anthropocentrism and Non-
anthropocentrism Revised in the Light of Critical Realism.” Journal of Critical Realism 
(2017). https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878. 

Grusin, Richard. “Introduction.” In The Nonhuman Turn, edited by Richard Grusin. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2015. 

Indah. “Konferensi Internasional, Menag Sebut Inisiasi Institusi Keagamaan di 
Indonesia Atasi Perubahan Iklim.” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2023. 
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-
keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1. 

Ingold, Tim. “Foreword.” In Phillip Vannini, ed., Non-representational 
Methodologies: Re-envisioning Research, vii–x. London: Routledge, 2015. 

Latour, Bruno. “On Actor-Network Theory: A Few Clarifications.” Soziale Welt 47, 
no. 4 (1996): 369–381. 

———. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network Theory. Oxford: 
Oxford University Press, 2005. 

Mol, Annemarie, and John Law. “Regions, Networks, and Fluids: Anaemia and Social 
Topology.” Social Studies of Science 24 (1994): 641–672. 

Oliver, Charlotte. “Beyond-Human Ethics: The Animal Question in Institutional 
Ethical Reviews.” Area (2021). https://doi.org/10.1111/area.12738. 

Rucker, Rudy. “Panpsychism Proved.” In Henry Gee, ed., Futures from Nature, 250. 
London: Macmillan, 2007. 

https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097
https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/
https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1
https://doi.org/10.1111/area.12738


M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali Ilyas 

182 

Shaviro, Steven. “Consequences of Panpsychism.” In Richard Grusin, ed., The 
Nonhuman Turn. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2015. 

Skrbina, David. Panpsychism in the West. Cambridge, MA: MIT Press, 2005. 

Ulmer, Jasmine B. “Posthumanism as Research Methodology: Inquiry in the 
Anthropocene.” International Journal of Qualitative Studies in Education (2017). 
https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806. 

Watling, Tony. “Religion in the Anthropocene.” Journal of Contemporary Religion 33, 
no. 3 (2018): 589–591. https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303 

 

 

 

https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806
https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303

	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Wacana Non-Human Turn
	Bruno Latour dan Political of Things
	Actor-network Theory
	Pendasaran Etis dan Non-human Turn
	Kritik atas Wacana Agama Ekologis

	Kesimpulan
	DAFTAR PUSTAKA

