e-ISSN: 2988-2311 DIVINITAS

p-ISSN: 2988-5434 JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL
Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 163 - 182

AGAMA EKOLOGIS
DAN WACANA NON-HUMAN TURN

M. Rodinal Khair Khasri a1*
M. Ali Ilyas b2

2 Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, Indonesia

® Fakultas Sains, Teknik dan Terapan, Universitas Pendidikan Mandalika Mataran, Indonesia

Y m.rodinal.k@mail.ugm.ac.id

Zilyasmyung@gmail.com

* corresponding author

ARTICLE INFO ABSTRACT

Submitted : 15-11-2023

Accepted : 06-02-2024 This article discusses the difference between posthuman discourse and

nonhuman discourse in the context of ecological religion. Unlike posthuman
discourse, which has teleological elements, nonhuman discourse
emphasizes that humans interact with nonhuman entities without seeking the
transformation of humans into non-humans. The article proposes that it is
important to understand the relationship between humans and nature as a
nonhuman agency, rather than merely as nonhuman entities. This is aimed
at reconstructing the ontological basis of ecological religious discourse to
avoid being trapped in an anthropocentric paradigm. This research adopts
Keywords: the conceptual frameworks of Actor-Network Theory and the Politics of
Actor-Network Theory, Things developed by Bruno Latour to view the relationship between humans

Ecological Religion, and nature in a broader and non-teleological context. The analytical

Nonhuman Agency, . . . . .
methods used in this research are philosophical approaches and literature

Anthropocentrism,
review. Both approaches are used to find the philosophical foundation of
ecological religious discourse and its correlation with the Non-human Turn.
The research results show that at the epistemic level, human subjectivity is
crucial in determining attitudes toward the conceived reality. However, at
the ontological level, there is a space untouched by human thought and

consciousness, implying a postponement/suspension of moral judgment that

is not final. In particular, in moral consensus, the actors involved also

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7530 [@)ev-sa |
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas This work is licensed under a CC BY-SA

E: divinitas@usd.ac.id Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.


https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7530
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:ilyasmyung@gmail.com

M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

include non-human entities. Consequently, the understanding of the ideal
attitude toward nature should use a phenomenological approach that
focuses on the consequences of the objectification of the subject toward the

world beyond itself.

ABSTRAK

Artikel ini membahas perbedaan antara wacana posthuman dan wacana
nonhuman dalam konteks agama ekologis. Berbeda dengan wacana
posthuman yang memiliki elemen teleologis, wacana nonhuman
menekankan bahwa manusia berinteraksi dengan entitas nonhuman tanpa
mencari transformasi manusia menjadi non-manusia. Artikel ini
mengusulkan bahwa penting untuk memahami hubungan manusia dengan
alam sebagai nonhuman agency, bukan sekadar sebagai entitas
nonhuman. Hal ini bertujuan untuk merekonstruksi basis ontologis wacana
agama ekologis agar tidak terperangkap dalam paradigma
antroposentrisme. Penelitian ini mengadopsi kerangka pikir Actor-
network Theory dan Political of Things yang dikembangkan oleh Bruno
Latour untuk memandang hubungan antara manusia dan alam dalam
konteks yang lebih luas dan tidak teleologis. Metode analisis yang
digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan filsafat dan literature
review. Kedua pendekatan ini digunakan untuk menemukan fondasi
filosofis perihal wacana agama ekologis dan korelasinya dengan Non-
human Turn. Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa di level
epistemik, subjektivitas manusia krusial dalam penentuan sikap terhadap
realitas yang dikonsepsikan. Namun, di level ontologis, ada ruang sisa
yang tak terjamah oleh pikiran dan kesadaran manusia yang
mengimplikasikan adanya penundaan/ penangguhan moral
judgement sehingga tidak bersifat final. Terutama, di dalam konsensus
moral, aktor vyang terlibat juga mencakup entitas non-human.
Konsekuensinya, pemahaman tentang ideal sikap terhadap alam
semestinya menggunakan pendekatan fenomenologis yang berfokus pada

konsekuensi objektivikasi subjek terhadap dunia di luar dirinya.

PENDAHULUAN

Pandemi Covid-19 menyisakan banyak permasalahan terutama perihal fungsionalitas

masing-masing domain dalam kehidupan manusia, sebagai contoh yaitu fungsionalitas agama

164



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

dalam kehidupan praktis manusia. Agama menawarkan beragam "keuntungan" bagi
penganutnya. Salah satu yang paling penting adalah persoalan keselamatan yang ditangkap oleh
kehidupan praktis sebagai poin yang paling aplikatif karena berhubungan langsung dengan ide
reflektif atas permasalahan hidup yang dianggap nyata seperti kemiskinan, kejahatan,
penderitaan, dan jenis lainnya yang tercakup oleh permasalahan kejahatan (problem of evil).

Ketidakpastian yang inheren di dalam momen pandemi tidak serta-merta terselesaikan
bersamaan dengan deklarasi organisasi kesehatan nasional maupun dunia atas berakhirnya
pandemi. Jika dipahami secara radikal, ketidakpastian selalu menyertai proses mengada dari
setiap entitas baik yang berkesadaran maupun yang tidak. Bahkan, masa lalu yang juga dianggap
telah pasti karena sudah "dilalui" sejatinya tetap dalam suatu bentuk yang tidak pasti.
Ketidakpastian ini relatif terhadap subjektivitas manusia yang terbatas dalam menangkap realitas,
termasuk masa lalu, kini dan bahkan masa depan.

Agama sesungguhnya juga berhadapan dengan permasalahan ketidakpastian yang
menuntutnya—baik secara ritual maupun metode menanganan masalah—untuk selalu relevan
dengan upaya penyelesaian masalah, setidaknya dalam level keyakinan. Jika agama dituntut
untuk mendemokratisasi metode penyelesaian masalah atas realitas yang tidak pasti, maka tentu
akan mereduksi nilai agama itu sendiri. Sebagai contoh, di dalam mendefinisikan virus, termasuk
Covid-19, pendekatan agama tidak selalu mengarah pada kesimpulan yang rigid dan solutif terkait
substansi virus yang menjadi persoalan. Agama cenderung menawarkan jalan keluar yang sangat
normatif. Namun, terlepas dari solusi mana yang lebih efektif—sains, agama, atau domain
lainnya—fungsionalitas agama tetap relevan dan linier dengan dinamika kebutuhan manusia.
Penelitian ini menekankan pada bagaimana pandangan dunia (worldview) agama dalam
menyikapi dualitas realitas natural dan supranatural. Dalam konteks penelitian ini, kedua realitas
tersebut mencakup lokus entitas non-human yang dalam konteks agama juga meliputi entitas
non-konkrit yang diyakini eksis. Terdapat banyak ayat yang sangat human-centric yang
memperjelas dan melegitimasi manusia untuk menempati posisi tertinggi dalam puncak hirarki
realitas.

Meskipun dalam beberapa tradisi esoterisme Tuhan ditempatkan sebagai puncak hirarki
realitas, namun pernyataan apapun yang diungkapkan dalam menjelaskan dunia, terlebih dalam
membangun konsep tentang Tuhan, "belas-kasih" subjektivitas tidak akan pernah absen. Artinya,
kemungkinan konsep-konsep tentang dunia non-manusia sangat bergantung pada preferensi
nilai, pengetahuan, bahkan prinsip metafisik subjek. Adapun pertanyaan atau permasalah
penelitian yang hendak dijawab melalui penelitian ini adalah "Apakah wacana agama ekologis

dapat berkembang melampaui kungkungan antroposentrisme?" Pertanyaan tersebut kongruen

165



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

dengan mekanisme umum dalam agama-agama yang menitikberatkan hubungan manusia
dengan alam berdasarkan fungsionalitas.

Hampir semua agama memiliki ajaran menjaga alam. Namun, motif aksiologisnya adalah
penekanan pada pemahaman bahwa dunia di luar diri manusia merupakan penyedia kebutuhan
untuk hidup dan oleh sebab itu harus dijaga agar sumber daya tersebut tetap dapat tersedia
secara berkelanjutan. Di sisi lain, meski mengklaim bahwa mereka bukan bagian dari kaum
metarialis dalam memahami alam, kaum mistikus sesungguhnya tidak dapat sepenuhnya
terbebas dari orientasi pragmatis maupun utilitarian di dalam memahami keberadaan dunia di
luar manusia. Secara ontologis, permasalahannya terletak pada prinsip metafisik bahwa
keberadaan entitas non-manusia bergantung pada "belaskasih" subjektivitas yang dimiliki
manusia sebagai subjek yang berkesadaran dan mampu berpikir. Belaskasih tersebut sejatinya
merupakan penekanan yang esensialis, bahwa status ontologis dunia di luar manusia bergantung
pada esensi yang diberikan subjek melalui pemaknaan-pemaknaan yang berbasis pada
intensionalitas. Dengan kata lain, dunia di luar manusia diberi esensi oleh pikiran dan kesadaran
manusia. Posisi ini tentu secara jelas relevan dengan pandangan antirealis. Di dalam konteks
agama, khususnya dalam konteks kreasionisme—Tuhan dan ciptaan-Nya/ non-Tuhan terpisah,
dihubungkan dengan prinsip kausalitas yang mutlak— tetap ada realitas yang diyakini mandiri
dari pikiran dan kesadaran manusia. Namun, pandangan yang mengambil jarak secara ekstrim
dari dunia, seperti kaum environmentalis radikal yang berselingkung dengan religiositas akan
sulit untuk menjamin terbebas dari tindakan menjadikan entitas non-manusia sebagai
subordinasi pikiran dan kesadaran. Jika pun alam dilestarikan dengan memistifikasikannya, tentu
orientasi mistifikasi tersebut tidak lain akan bermuara pada suatu tujuan yang pada akhirnya
akan mengacu pada eksistensi manusia sebagai pemberi “belaskasih.”

Artikel ini hendak merekonstruksi basis ontologis wacana agama ekologis. Rekonstruksi ini
akan diawali dengan membangun sketsa ontologis bahwa lingkungan bukanlah sebatas entitas
nonhuman, melainkan sebagai nonhuman agency. Memposisikan lingkungan sebagai nonhuman
agencytidak sama dengan proses mistifikasi maupun demistifikasi. Karena, mistifikasi alam pada
tradisi agama-agama pada akhirnya akan terjebak pada fungsionalisme tradisi yang seolah
menghormati alam, namun sebaliknya menjadikan alam sebagai objek eksploitasi sehingga
diasumsikan sebagai “pengada” (being) yang memiliki esensi yang bergantung pada objektivikasi
subjektivitas manusia. Proses rekonstruksi ini akan mengacu pada kerangka pikir Bruno Latour
tentang Actor-network Theory dan Political of Things. Merujuk pada Latour, perlu ada
rekonstruksi yang bersifat fundamental yaitu di level ontologis, atau lebih tepatnya pada struktur
realitas yang kemudian akan memberikan peluang pada eksistensi entitas non-human untuk

dapat setara dan dengan demikian memiliki mode of beingyang relatif setara. Namun tentu perlu

166



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

ditangani secara kritis, karena penelitian ini jugga tidak menawarkan justifikasi apapun terkait
dengan cara mengada yang sama (flat-ontology). Bagaimanapun, agama tetap memiliki
pemahaman yang unik tentang hirarki realitas. Namun, perlu dilakukan refleksi kritis atas
konsekuensi pandangan tersebut dengan sikap tehadap entitas non-manusia secara khusus,
maupun alam (environment) secara umum. Berbeda dengan wacana posthuman yang
cenderung teleologis, wacana nonhuman tidak menawarkan apapun terkait klaim teleologis.
Wacana non-human tidak mengacu pada tujuan transformasi dari manusia menuju non-
manusia. Meminjam pandangan Latour, penekanan yang mendasar dalam wacana Non-human
Turn adalah bahwa manusia sejatinya berkembang, eksis, dan bekerjasama dengan entitas

nonhuman.

METODE

Metode penelitian ini menggabungkan pendekatan filosofis dengan tinjauan pustaka yang
menyeluruh. Pendekatan filosofis digunakan untuk mengungkap dasar filosofis yang
melatarbelakangi tujuan penelitian ini. Melalui kombinasi metode ini, artikel ini bertujuan untuk
tidak hanya mengidentifikasi kritik yang mungkin muncul terhadap penelitian ini, tetapi juga
untuk menggali implikasi praktis yang dapat diperoleh dari temuan filosofis tersebut. Dengan
demikian, pendekatan ini memungkinkan penelitian ini untuk lebih mendalam dan menyeluruh

dalam menjelajahi aspek-aspek inti dari subjeknya.!

HASIL DAN PEMBAHASAN
Wacana Non-Human Turn

Non-human Turn secara umum, bertujuan untuk mengurangi penekanan pada peran
manusia dan beranjak menuju perhatian dan rekognisi pada entitas non-manusia. Entitas non-
manusia dapat berbentuk hewan, afeksi, tubuh, geofisika, materialitas, atau teknologi. Mengingat
hampir semua masalah penting yang kita hadapi pada abad ke-21 melibatkan interaksi dengan
non-manusia—mulai dari perubahan iklim, kekeringan, dan kelaparan; hingga bioteknologi, hak
kekayaan intelektual, dan privasi; hingga genosida, terorisme, dan perang—maka sangat penting
untuk memperluas penyelidikan dan pemahaman tentang kemungkinan entitas non-manusia
sebagai entitas yang memiliki agensi sehngga dapat menjadi aktor perubahan, khususnya di level

sosial. Bahkan, paradigma baru Anthroposen, yang menggambarkan manusia sebagai pengaruh

1 Cappelen, Herman, Gendler, T., & Hawthorne, J. P. The Oxford Handbook of Philosophical
Methodology. Oxford University Press, 2016.

167



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

dominan pada iklim, turut serta dalam perubahan fokus pada non-manusia. Dengan mengakui
bahwa manusia harus dianggap sebagai kekuatan klimatologis atau geologis yang beroperasi
dengan cara yang sama seperti non-manusia, terlepas dari keinginan, keyakinan, atau keinginan
manusia.?

Wacana Non-human Turn juga muncul karena pengaruh Panpsychism. Pertanyaan yang
cukup menarik yaitu “Bagaimana rasanya mengalami kesadaran sebuah batu? Cerita pendek fiksi
ilmiah Rudy Rucker yang berjudul “Panpsychism Proved” (2007) memberikan satu kemungkinan
jawaban. Dalam cerita ini, Shirley, seorang insinyur di Apple, menciptakan teknologi “mindlink’
revolusioner yang memungkinkan individu untuk langsung berbagi pikiran dan pengalaman
mereka. Dengan mengonsumsi sejumlah kecil atom karbon yang terkait, dua orang dapat
membentuk koneksi telepati. Shirley bermaksud menggunakan teknologi ini untuk terhubung
dengan lebih mendalam dengan rekannya, Rick. Namun, Rick memiliki rencana yang berbeda.
Dia membuang partikel karbon dengan menempatkannya di atas sebuah batu besar. Akibatnya,
ketika Shirley mengonsumsi partikel tersebut, dia tidak terhubung dengan Rick tetapi justru
mengakses kesadaran batu itu sendiri. Mengejutkan, pikiran yang ia hubungkan bukanlah pikiran
manusia; pikiran itu padat, pendiam, berbentuk kristal, tenang, dan indah. Upaya Shirley untuk
menjalin hubungan intim dengan Rick gagal, dan dia malah menemukan kedamaian dalam
pengalaman berbagi pikiran dengan “gumpalan granit abu-abu.” Ini adalah eksplorasi unik
tentang kesadaran dan hubungan dalam konteks fiksi ilmiah.®> Mengutip David Skrbina,
Panpsikisme adalah konsep yang memperluas gagasan tentang kesadaran yang mencakup objek
tak bernyawa seperti batu. Untuk memberikan definisi yang lebih tepat, David Skrbina
menggambarkan panpsikisme sebagai “pandangan yang menyatakan bahwa setiap entitas
memiliki bentuk kesadaran atau kualitas yang menyerupai kesadaran. Prinsip utamanya yaitu

bahwa kesadaran merupakan aspek fundamental dari hakikat dan eksistensi semua hal.*

Bruno Latour dan Political of Things

Bruno Latour, seorang sarjana yang sangat kreatif dan berpengaruh dalam lima dekade
terakhir, banyak berkontribusi dalam Upaya rekonstruksi kategori realitas yang dikaji dalam

domain sosiologi. Ia juga dikenal sebagai seorang sosiolog, filsuf, dan antropolog. Seperti karyanya

Grusin, R. Introduction. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of Minnesota Press,
2015.

Rucker, R., Panpsychism Proved. In H. Gee (Ed.), Futures from Nature. Macmillan, 2007: 250;
Shaviro, S., Consequences of Panpsychism. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of
Minnesota Press, 2015.

Shaviro, S., Consequences of Panpsychism. In R. Grusin (Ed.), The Nonhuman Turn. University of
Minnesota Press, 2015; Skrbina, D., Panpsychism in the West. MIT Press, 2005.

168



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

yang mempertanyakan kategori-kategori yang telah mapan, Latour melampaui label-label
tradisional. Ia menghabiskan banyak tahun di Center for the Sociology of Innovation (CSI) di
Paris School of Mines dan kemudian menjadi seorang dekan di Paris Institute of Political Sciences
(Sciences Po) yang bergengsi pada tahun 2007. Selama masa kepemimpinannya, ia menekankan
pentingnya penelitian dengan mendirikan Médialab, ruang eksperimental unik untuk kerja lintas
disiplin, dan mengintegrasikan isu-isu lingkungan, khususnya terkait dengan perubahan iklim,
ke dalam kurikulum Sciences Po.”

Latour memainkan peran penting dalam bidang studi sains dan teknologi (STS). Karya
awalnya, seperti “Laboratory Life’, menghadapi pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang sifat
sains itu sendiri. Lebih spesifik, [a mendalami pertanyaan-pertanyaan seperti: Apa yang menjadi
konstitusi sains? Bagaimana para ilmuwan, dengan peralatan, fasilitas, dan lembaga mereka,
membangun fakta-fakta, dan apa yang mendefinisikan fakta-fakta tersebut? Latour berargumen
bahwa sains, dalam praktiknya, adalah arena yang diperebutkan yang ditandai oleh konflik dan
perjuangan. Sementara studi STS yang lebih konvensional mengeksplorasi konteks sosial yang
mengelilingi pekerjaan ilmiah, Latour menantang gagasan inti tentang konteks yang dapat
dipisahkan dari ilmu pengetahuan itu sendiri. Penyelidikannya tentang ahli mikrobiologi Prancis
abad ke-19, Louis Pasteur, menggoyahkan narasi-narasi dengan mengusulkan bahwa
pencapaian-pencapaian Pasteur, seperti mengidentifikasi mikroba penyebab penyakit,
mengembangkan vaksin yang efektif, dan menciptakan teknik sterilisasi, bukanlah sekadar
tindakan penemuan. Sebaliknya, Pasteur berhasil dengan melibatkan berbagai aktor, termasuk
petani dan bahkan bakteri antraks itu sendiri. Pasteur secara efektif membawa “masyarakat” ke
dalam laboratorium dan memperluas pengaruh laboratorium ke pertanian, klinik, dan ranah yang
lebih luas.®

Di dalam bukunya yang berjudul “Science in Action” (1987), Latour menggambarkan sains
sebagai memiliki karakter ganda. Satu sisi dari sains, yang sering terlihat dalam buku teks,
menggambarkan sains sebagai produk yang sudah selesai, dengan fakta-fakta yang diberikan
tanpa atribusi atau perbedaan pendapat, kecuali mungkin nama individu penemunya. Sisi
lainnya, yakni proses penyelidikan ilmiah yang masih berlangsung, dicirikan oleh konflik,
kontroversi, dan pertikaian interpersonal serta politik. Para ilmuwan terlibat dalam persaingan
untuk mendapatkan pendanaan, pengakuan, otoritas, dan membentuk aliansi yang

meningkatkan karier dengan berbagai aktor baik di dalam maupun di luar dunia ilmiah. Pesan

> Edwards, P. N., & Hecht, G., The Uncategorizable Bruno Latour (1947-2022). Stanford
Department of History School of Humanities and Sciences & The Nation, 2022.

6 Edwards, P. N., & Hecht, G. The Uncategorizable Bruno Latour (1947-2022). Stanford Department
of History School of Humanities and Sciences & The Nation, 2022.

169



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

utama yang ingin disampaikan oleh Latour dapat diringkas sebagai berikut: Untuk memahami
sains, kita perlu mengikuti para pelaku yang terlibat dan memusatkan perhatian pada kontroversi,
karena itulah tempat di mana sains paling aktif berlangsung. Pendekatan ini melahirkan “Actor-
network Theory” (ANT), yang telah diterapkan jauh melampaui studi sains dan teknologi (STS).
Menurut Latour, aktor dalam konteks ini bisa berupa manusia atau non-manusia.
Konsekuensinya, melakukan “tindakan” tidak memerlukan niat khusus/ intensionalitas. “Aktor “
ini bisa berwujud alat-alat di lab atau mikroba, dan dalam praktiknya, mereka dapat berupa
hampir apa saja yang memiliki dampak pada hasil tertentu, bahkan seperti polisi tidur yang

memperlambat lalu lintas.”

Actor-network Theory

Actor-network Theory (ANT) memiliki fokus utama pada berbagai aktor, termasuk manusia
atau non manusia, yang berkesadaran maupun yang tidak, serta yang lebih penting adalah
mengkaji bagaimana semua hal saling terhubung. Merujuk pada ANT, semua objek dan entitas
memiliki bentuk kesadaran, dan melalui kesadaran ini, mereka terlibat dalam beragam interaksi
dalam ruang tertentu. Interaksi-interaksi tersebut terjadi di tempat-tempat tertentu dan
berlangsung secara konsisten. Lokus proses interaksi adalah lanskap—terlepas dari kriteria
konkretisme. Dari perspektif ANT, jika semua objek dan entitas menunjukkan kesadaran, maka
kedekatannya dalam ruang (lanskap) menunjukkan pentingnya hubungan satu sama lain.
Konsep ini berkaitan erat dengan diskusi yang terus berlangsung dalam studi lanskap, yang sering
menekankan pandangan pedesaan dan lokal. Selain itu, koeksistensi dan korelasi antar entitas
relevan dengan debat berkelanjutan dalam geografi manusia. Dengan menggunakan ANT sebagai
kerangka kerja, akan memudahkan dalam menggabungkan diskusi tentang lanskap yang
dipengaruhi oleh alam dan yang dibentuk oleh aktivitas manusia.®

Gagasan Bruno Latour tentang Actor-network Theory banyak berkaitan dengan Paris Group
of Science and Technology Studies yang dimulai sejak awal tahun 1980-an. Di dalam sosiologi,
istilah “network” terikat dengan konteks “sosial” sehingga menjadi social network. Fokus
utamanya yaitu pada interaksi sosial antar individu-individu manusia (human-actor). Secara
khusus yaitu tentang keberlangsungan interaksi sosial, tentang bagaimana aktor individual
manusia berdinamika di dalam sosialitas, sejauh mana keseragaman, dan seberapa dekat
hubungan antar aktor. Teori ini dikembangkan sebagai tanggapan terhadap konsep-konsep yang

seringkali terlalu umum seperti organisasi, negara, dan bangsa, dan menggantinya dengan

7 Ibid.
8 Allen, C. D., On Actor-Network Theory and landscape. Area, 43(3), 2011: 274-280.

170



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

hubungan yang lebih nyata dan lebih terlokalisasi. Walaupun ANT juga bersifat skeptis terhadap
istilah-istilah sosiologis yang kurang jelas dan inklusif, tujuannya tidak lain adalah untuk
menjelaskan hakikat masyarakat itu sendiri. Namun, untuk mencapai hal tersebut, ANT tidak
terbatas pada individu-individu manusia, melainkan memperluas konsep aktor—atau entitas
yang berperan—hingga mencakup entitas yang bukan manusia dan bukan individu (non-human
entities).’

Sementara teori social network memberikan informasi tambahan tentang hubungan manusia
dalam dunia sosial dan alam, ANT bertujuan menggambarkan esensi masyarakat dan alam. ANT
tidak berorientasi pada mengikutsertakan dengan rigid social network ke dalam teori sosial,
melainkan hendak membangun ulang teori sosial dari dasar berdasarkan status ontologis
network. Namun, perlu ditekankan bahwa hal tersebut bukan hanya tentang ontologi atau
metafisika, melainkan juga tentang sosiologi.'® Ide mendasar tentang network dalam ANT
berangkat dari salah satu etos penting yakni untuk menghindari pemilahan Cartesian atas materi
dan spirit/ pikiran. Bahkan menurut Anderson dalam Latour (1996), istilah network dalam
konteks ANT memiliki konsekuensi ontologis yang cukup tegas dan kuat. Sederhananya, ANT
adalah perubahan bentuk metafora di dalam menjelaskan esensi networkyang melibatkan banyak
dimensi yang saling terkoneksi. ANT mengklaim bahwa masyarakat modern tidak dapat
dideskripsikan tanpa merekognisinya sebagai entitas yang memiliki karakter yang tidak terdikte
oleh ide tentang level, layer, teritori, kategori, struktur, dan sistem. Oleh sebab itu, untuk
memahami network yang melampuai aktor manusia adalah dengan meradikalisasi network ke
level ontologis.!! Latour mengambil contoh pada konteks masyarakat modern karena sosialitas
masyarakat modern telah terbentuk tidak hanya oleh aktor manusia, melainkan juga oleh entitas
non-manusia yaitu teknologi.

Menyesuaikan dengan keperluan artikel ini, ANT perlu dipahami berdasarkan orientasi
politiknya. Pada abad ke-19, bersamaan dengan pesatnya perkembangan kota, perkembangan
media, dan berbagai macam penemuan baru, muncul permasalahan, apakah perkebangan
tersebut akan dapat /iner dengan kesadaran untuk melihat segala sesuatu secara politis namun
dalam konteks politik yang lebih egaliter—memoderasi pandangan terhadap manusia dan non-
manusia. Bersamaan dengan perkembangan tersebut, di sisi lain juga menguat kecemasan atas

ketidakpastian (uncertainty) yang seringkali berjalan paradoksal, seperti antara inovasi dan

® Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369-381.

10 Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369-381; Mol,
A., & Law, J., Regions, Networks, and Fluids: Anaemia and Social Topology. Social Studies of
Science, 24, 1994: 641-672.

11 Latour, B., On actor-network theory: A few clarifications. Soziale Welt, 47(4), 1996: 369-381.

171



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

bencana, dan yang terpenting adalah krisis ekologis. Merujuk pada ANT, kesulitan untuk
menjernihkan pemahaman tentang permasalahan tersebut disebabkan oleh definisi yang terlalu
spesifik tentang masyarakat dan social network yang hanya berusaha mengatasi sedikit unsur,
sementara mengesampingkan banyak hal lainnya yang juga potensial.'? Hal lainnya ini adalah
entitas non-manusia.

Tujuan lainnya yang coba dicapai oleh ANT adalah mengembalikan sensitivitas Analisa ke
bentuk yang lebih komprehensif. Pijakan awalnya adalah kesulitan yang muncul ketika konsep
tentang social network dibentuk dengan mengabaikan alam (non-human entities) dan dimensi
partikular masyarakat yang koeksis dengan entitas non-manusia. Ketika ruang lingkup entitas
diperluas, politik kembali menjadi penting, terutama jika hendak mendefinisikannya sebagai
pemahaman bahwa network saja tidaklah cukup. Network perlu diatur dengan baik untuk
menciptakan dunia kolektif yang dapat mencakup lintas realitas. Dengan demikian, sosiologi juga
harus menghadapi pertanyaan ontologis tentang suatu cara pandang baru di dalam memahami
pluralitas dunia. Namun, sosiologi tidak dapat membatasi diri hanya dengan “menggambarkan”
network, dan juga tidak bisa hanya menikmati berbagai hubungan baru yang begitu beragam
hanya sebagai pandangan semata. Tugas tambahan harus dilakukan agar sosiologi pantas disebut

sebagai “ilmu tentang cara hidup bersama”.!3

Pendasaran Etis dan Non-human Turn

Pelibatan entitas non-manusia dalam diksursus tentang ekologi, kesadaran, dan bahkan mitos
telah menjadi diskusi menarik dalam dekade terakhir.!* Jane Bennett'> menjelaskan bahwa
instrumentalisasi dalam banyak hal telah menjadi bahan bakar utama kecongkakan manusia dan
fantasi penaklukan dan konsumsi yang mengarah pada kerusakan bumi. Pernyataan ini
diarahkan sebagai kritik atas esensi humanisme, yang berusaha memberikan prioritas pada
subjektivitas dan kepentingan manusia. Prioritas tersebut sering kali mengabaikan sudut pandang
dan perhatian lain, serta mengesampingkan keberadaan dan peran entitas non-manusia. Hal
tersebut juga relevan dengan perdebatan mengenai bagaimana hak asasi manusia, nilai-nilai, dan
sifat-sifat manusia direpresentasikan. Untuk mengubah fokus dari penempatan manusia sebagai

yang paling utama dan menggalakkan kesadaran terhadap spesies—seperti yang diusulkan oleh

12 Latour, B., Reassembling the Social (An Introduction to Actor Network-Theory). Exford University

Press, 2005.

B Ibid.

14 Colombino, L., & Childs, P., Narrating the (non)human: ecologies, consciousness and myth.
Textual Practice, 36(3), 2022: 355-364. https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097

15 Bennett, J., Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Duke University Press, 2010.

172



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

Bennett— dibutuhkan keterbukaan terhadap gagasan bahwa berbagai peristiwa (seperti
pemadaman listrik, makanan, kepemilikan rantai, atau penanganan sampah) dapat
diinterpretasikan sebagai interaksi antara beragam jenis entitas, ada yang manusia dan ada pula
yang bukan, tetapi semuanya pada dasarnya bersifat material.

Hal yang menjadi perhatian penulis dalam sub bahasan ini adalah tentang kemungkinan
memperluas domain dalam pertimbangan etis, khususnya mengenai subjek etis atau agen moral.
Pertanyaan mendasarnya adalah "Apakah pendasaran etika pada multiplisitas dimensi kehidupan
melulu berkutat pada tolak ukur yang Auman-centric?" Etika antroposentris ditunjukkan oleh
beberapa filsuf ekologis dengan penekanan bahwa tanggungjawab terhadap alam (natural world)
bersifat tidak langsung (indirect). Tanggungjawab untuk menjaga dan merawat alam dan sumber
daya di dalamnya seharusnya dipahami berdasarkan tanggungajwab manusia terhadap manusia
lain. Pandangan yang digunakan sebagai pendasaran yaitu bahwa manusia memiliki dan sekaligus
mengemban nilai moral, sehingga dalam hubungan dengan entitas non-manusia, sifat
hubungannya selalu bersifat tidak langsung (indirect). Dengan kata lain, tindakan etis yang
dilakukan utamanya didorong oleh kepentingan antar manusia.'® Ide tentang etika multi-spesies
dapat dijadikan sebagai penyeimbang wacana pendasaran etika yang dominan antroposentris.
Seperti yang dikemukakan oleh Oliver!’, pengembangan etika dan metode riset yang melampaui
manusia dan termasuk juga penelitian posthuman masih sangat minim. Dalam institusi
akademik, pengembangan kerangka kerja yang melampaui manusia (beyond human)
memerlukan pertimbangan kritis khususnya dalam rangka mempromosikan metodologi multi-
spesies.

Dinamika maupun disputasi di level metodologis dalam penelitian lintas disiplin keilmuan
cukup tertantang oleh kehadiran pendekatan posthumanist. Seperti yang dikemukakan oleh
Ulmer'®, posthumanism telah menyituasikan, memproses, dan mengafirmasi pengetahuan
dalam konteks yang saling berkaitan (interconnected context) dan konteks material. Tawaran
posthumanism, terutama pada pendasaran etika yang melampaui manusia dapat
direspon—salah satunya—dengan tawaran riset non-representasional. Pendekatan non-

representasional—baik sebagai teori (formal) maupun praktik (informal)—adalah cara untuk

16 Gansmo Jakobsen, T. Environmental Ethics: Anthropocentrism and Non-anthropocentrism

Revised in the Light of Critical Realism. Journal of Critical Realism, 16 (2), 2017.
https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878

Oliver, C., Beyond-human ethics: The animal question in institutional ethical reviews. Area, 563,
2021: 619-626. https://doi.org/10.1111/area.12738

17

18 Ulmer, J. B., Posthumanism as research methodology: inquiry in the Anthropocene. International

Journal of Qualitative Studies in Education, 30 (9), 2017.
https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806

173



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

mengondisikan penelitian dalam konteks keseharian (everyday settings) di mana kita hidup.
Sebagai contoh, Ingold'® menjelaskan bahwa riset non-representasional adalah cara informal
untuk bekerja (informal way of working) mencakup proses dan praktik. Pendekatan non-
representasional tidak terbatas pada teori, metode, atau teknik yang secara umum dipahami dan
digunakan oleh komunitas ilmiah. Juga bukan kaidah yang teregulasi secara rigid. Singkatnya,
pendekatan ini sangat menghargai momentum masa lampau dan sekaligus juga membuka
selebar-lebarnya spekulasi atas kemungkinan-kemungkinan di masa mendatang. Ingold
menyebutnya correspondance, yakni prinsip untuk tidak terpaku pada simulakrum kekakuan
metodis, melainkan merespon setiap fenomena dengan intervensi, pertanyaan, penalaran

refleksi-kritis.

Kritik atas Wacana Agama Ekologis

Isu perubahan iklim telah menjadi momok bagi umat manusia, terlebih dalam kondisi yang
secara bersamaan juga menguat wacana poshuman, transhuman, dan seterusnya. Ambang batas
kepunahan spesies sapiens menjadi ketakutan kolektif yang dirawat sekaligus juga hendak diatasi.
Upaya pengatasannya pun sungguh beragam, yang juga mengimplikasikan adanya kontestasi
lintas domain, baik di level keilmuan maupun di level doktriner berbasis agama. Momen salvation
yang ditawarkan oleh setiap agama menemukan momen krisisnya, yakni ketika semua narasi
tersebut dihadapkan pada problem kolektif umat manusia yaitu kerusakan alam yang dapat
mengancam eksistensi manusia.

Studi lingkungan telah mengadopsi pendekatan lintas disiplin, tetapi bidang ini mengalami
perubahan signifikan, baik dalam arti harfiah maupun secara metaforis. Dengan meningkatnya
konsentrasi gas rumah kaca di atmosfer Bumi yang menangkap semakin banyak energi matahari
dan dengan semakin meluasnya produk sampingan industri manusia seperti petrokimia, bahan
radioaktif, beton, dan limbah, para sarjana menjelajahi wilayah-wilayah baru untuk mengatasi
tantangan ini. Lanskap kajian lingkungan terus berkembang, dan humaniora lingkungan telah
muncul sebagai platform intelektual yang penting. Hal ini terutama terjadi ketika menghadapi
lanskap konseptual yang rumit dari Zaman Antroposen, sebuah konsep yang relatif baru yang
mengakui era geologis baru yang dibentuk oleh aktivitas manusia. Meskipun banyak sarjana

dalam bidang agama berkontribusi pada diskusi humaniora lingkungan, belum banyak publikasi

¥ Ingold, T., Foreword. In P. Vannini (Ed.), Non-representational methodologies: Re-envisioning

research, Routledge, 2015: vii—x.

174



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

yang secara eksplisit mengeksplorasi peran agama dalam Antroposen.?’ Agama di era Antroposen
adalah wacana yang berusaha menggali tentangrespon agama terhadap tantangan era
antroposen. Zaman Antroposen ini sering disebut sebagai "zaman manusia," yang ditandai oleh
aktivitas manusia yang meresap dan invasif, memanipulasi, dan mengubah lanskap alam. Momen
historis yang biasa digunakan yaitu transformasi lanskap alam sejak Revolusi Industri dan
semakin diperparah oleh sistem global modern. Periode ini membawa tantangan yang cukup
signifikan bagi agama dan umat manusia secara umum. Di samping itu juga mendorong dan
melibatkan reaksi keagamaan dan spiritual, serta merangsang diskusi budaya, etika, sejarah,
filsafat, dan politik tentang pengaruh dominan manusia terhadap ekosistem Bumi.?!

Terdapat dua alasan penting mengapa sangat penting untuk mendiskusikan agama dan
ekologi di Indonesia. Diskusi ini meliputi tantangan dan capaian yang sudah dilakukan oleh
komunitas beragama terhadap kelestarian lingkungan. Mengutip Bagir 22, dua alasan tersebut
yaitu sebagai berikut.

Pertama, permasalahan lingkungan pada dekade terakhir. Indonesia memiliki hutan yang
terkenal sebagai “paru-paru” namun seiring berjalannya waktu, terjadi proses yang mengarah ke
pemburukan. Indikator utamanya adalah proses deforestasi sebagai tuntutan industrialisasi dan
kapitalisasi. Ironisnya, pemburukan itu berjalan bersamaan dengan geliat demokrasi yang
tumbuh setelah reformasi. Transisi dari otoritarianisme menuju iklim demokrasi seharusnya
membawa angin segar bagi penguatan hukum untuk keperluan proteksi alam. Namun,
kondisinya kontraproduktif dengan ideal demokrasi pasca Orde Baru tersebut. Mengutip Forrest
Watch Indonesia (FWI)23, Pada tahun 2000, tingkat deforestasi meningkat menjadi setidaknya 2
juta hektar per tahun (FWI/GFW, 2001). Menurut KLHK, sejak masa Orde Reformasi hingga
saat ini, terjadi penurunan deforestasi, dengan angka mencapai 0,48 juta hektar pada tahun
2016-2017. Dalam beberapa tahun terakhir, KLHK telah memperbarui data dan mengumumkan
angka deforestasi tahunan sesuai dengan definisi resmi yang dijelaskan dalam Peraturan Menteri
Lingkungan Hidup dan Kehutanan nomor 70 tahun 2017. Data resmi menunjukkan bahwa pada
periode 2013-2014, tingkat deforestasi turun menjadi 0,4 juta hektar per tahun setelah

sebelumnya mencapai 0,73 juta hektar per tahun. Kemudian, tingkat deforestasi meningkat pada

20 Berry, E., Reviewed Work(s): Religion in the Anthropocene 2017 by Celia Deane-Drummond,

Sigurd Bergmann and Markus Vogt. Worldviews, 23 (1), 2023: 87-89.

Watling, T., Religion in the Anthropocene. Journal of Contemporary Religion, 33(3), 2018: 589—
591. https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303

Bagir, Z. A., The Importance of Religion and Ecology in Indonesia. Worldviews, 19(2), 2015: 99—
102. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525

Forrest Watch Indonesia, Menelisik Angka Deforestasi Pemerintah. Forrest Watch Indonesia,
2020. https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/

21

22

23

175



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

periode 2014-2015 menjadi 1,09 juta hektar per tahun, kemudian turun menjadi 0,63 juta hektar
per tahun pada periode 2015-2016, dan kembali turun ke angka 0,48 juta hektar per tahun pada
periode 2016-2017 (Gambar 1).

40
351
35 2
30 283
|
25
1.87
20 —3
15 —13]

108 11 1.09

L]
. 5 __m ”'73\'—-}:[}-\ N ”ﬁl,.--?lm 04[/ .Q.aa 048
- TN
05 — B \us 051\3""" 035 138 / T —
— 4 —~g0R" R e
i R -t i,

1990-1996 | 1996-2000 | 2000-2003 | 2003-2006 | 2006-2009 | 2009-2011 | 2011-2012 | 2012-2013 | 2013-2014 | 2014-2015 | 2015-2016 | 2016-2017

B INDONESIA B FOREST AREAS B NON-FOREST AREA

Terlepas dari laporan jumlah deforestasi yang dilakukan pemerintah secara “legal”, aspek
lokal masih memerlukan perhatian serius. Desentralisasi kekuasaan yang menjadi corak
reformasi tidak taken for granted dapat menyejahterakan komunitas masyarakat lokal. Setelah
kekuasaan tidak terlalu terpusatkan di Jakarta, kemudian ironisnya muncul aktor lokal yang
menguasai sumber daya alam lokal. Salah satu hal penting yang melegitimasi kekuasaan tersebut
adalah institusi agama.

Kedua, agama memainkan peran sangat penting di masyarakat Indonesia. Di dalam berbagai
sektor kehidupan, agama selalu dihadirkan baik untuk urusan yang mengarah pada hal positif
maupun negatif.?* Untuk hal positif, peran tokoh agama di dalam mempromosikan pesan-pesan
melestarikan lingkungan berpengaruh cukup signifikan. Namun, pengelolaan alam secara
eksploitatif juga seringkali dimotori oleh dorongan agama, sebagai contohnya yaitu sistem politik-
patron yang menggunakan agama sebagai alat untuk memanipulasi eksadaran kolektif atas
eksploitasi alam. Misalnya, alam dieksploitasi dan sebagai ganti ruginya, cukup dengan

membangun satu ibadah untuk umat beragama dan permasalahannya dianggap tuntas.

24

Bagir, Z. A., The Importance of Religion and Ecology in Indonesia. Worldviews, 19(2), 2015: 99—
102. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525

176



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

Di Indonesia, pada tanggal 4 Oktober, Kementerian Agama Republik Indonesia dan Majelis
Hukama Al-Muslimin (MHM) telah menyelenggarakan konferensi internasional bertajuk
Conference on Religion and Climate Change — South Fast Asia (CORECS) 2023. Telah hadir
150 perwakilan bebagai agama dari negara-negara di Asia Tenggara. Selain tokoh agama, juga
hadir ilmuwan, pemikir, dan pemuda yang memiliki kepedulian pada isu perubahan iklim. Poin
utama yang dibahas pada konferensi tersebut adalah pada korelasi dan peran agama di dalam
menghadapi dan mengatasi perubahan iklim. Menteri Agama Republik Indonesia menjelaskan
bahwa di Indonesia sudah banyak berdiri pesantren yang berbasis ekologi yang memasukkan isu
ekologis ke dalam kurikulum pengajaran. Di samping itu, ditekankan pula bahwa nilai agama dan
kearifan lokal yang relevan dengan komitmen pelestarian lingkungan harus direvitalisasikan
kembali.?

Penekanan pada persoalan korelasi maupun relevansi eksistensi agama dengan worldview
tentang lingkungan dapat dimulai dengan memperhatikan peran agama di level sosial serta
pengaruhnya terhadap dinamika struktur sosial®®, termasuk yang mengarah pada sikap dan
tindakan positif terhadap lingkungan (konservasi maupun rehabilitasi) maupun tindakan yang
eksploitatif serta kontraproduktif dengan semangat pelestarian alam.

Inisiasi berbasis ketokohan untuk merevitalisasi doktrin agama yang berorientasi ekologis
dengan semangat lokal di Indonesia merupakan hal yang perlu disikapi secara kritis terutama
tentang padangan agama tentang lingkungan (environmental worldview). Sesuai dengan
kebutuhan artikel ini, maka perlu diperjelas tentang peran agama di dalam pembentukan
pandangan terhadap lingkungan. Seperti yang telah dijelaskan di bagian pendahuluan, maka
pandangan agama terhadap alam akan dijabarkan ke dalam dua kategori yaitu ontologis dan etis.
Cakupannya yaitu pada diskursus meta-etika mengenai realisme dan antirealisme moral dalam
hal mendiskursuskan objek etis dalam koeksistensi manusia dan entitas non-manusia. Dengan
kata lain, dapatkah entitas non-manusia sebagai agen moral? Di dalam wacana nonhuman turn,
pertanyaan semacam itu bisa dijawab, terutama dengan membuka peluang bagi entitas non-
manusia sebagai agensi.

Perlu ada pemilahan di level ontologis mengenai mode of being masing-masing realitas.

Artinya, pikiran dan kesadaran yang diasumsikan sangat esensial bagi suatu agen moral akan

% Indah., Konferensi Internasional, Menag Sebut Inisiasi Institusi Keagamaan di Indonesia Atasi
Perubahan Iklim. Kementerian Agama Republik Indonesia. 2023.
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-
keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1

Emodi, S., & Hergenrader, M. Religion and Environmental Worldviews. University of Nebraska-
Lincoln, 2014.

26

177



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

relatif terhadap subjektivitas pengamat. Inti pikiran dan kesadaran yang “kemungkinan” ada di
luar manusia pada dasarnya tidak terjamah. Maka, perlu menyikapinya sebagai realitas yang
mandiri dari pikiran dan kesadaran subjek yang mengamati. Namun, dengan sedikit
pengecualian bahwa moral judgement manusia dalam penentuan tindakan terhadap entitas non-
manusia seharusnya tidak bersifat absolut. Perlu ada ruang untuk mengakomodasi “probabilitas”
yang sama sekali tak tersentuh oleh subjektivitas manusia. Sebagai contoh, ketika hendak
merumuskan etika lingkungan dalam pengelolaan hutan lindung di suatu Kawasan, perlu ada
kebijakan untuk “menangguhkan” atau “menunda” keputusan moral karena bagaimanapun
tindakan yang diputuskan dan diyakini sebagai tindakan yang dibenarkan secara moral—apapun
bentuknya, yang human-centric—sungguh tidak merepresentasikan keseluruhan preferensi
objek moral yaitu lingkungan (flora, fauna, maupun yang abiotik). Hal ini sebagai bentuk politis
manusia untuk menyadari sekaligus menghargai keterbatasan jangkauan pikiran dan
kesadarannya, terlebih di dalam mengonsepsikan suatu rumusan moral yang menjadi acuan
tindakannya terhadap dunia di luar dirinya.

Penalaran di atas juga berlaku bagi kerangka kerja metode riset. Dalam wacana posthuman,
normativitas metode perlu untuk dikritik. Setiap metode riset, terlebih dalam sebuah rezim
metode ilmiah, selalu melibatkan simulakrum yang terstrukturasi dan diperkuat oleh
normativitas metode. Normativitas ini merupakan konsekuensi dari vitalisasi metode sebagai
kerangka acuan yang diyakini dapat menggaransi tercapainya kebenaran tentang objek riset,
maupun dunia pada umumnya. Dalam kaitannya dengan perkembangan saintifikasi dalam tubuh
agama, khususnya institusi pendidikan berbasis agama, menarik untuk mengajukan pertanyaan
"Apakah kebijakan berbasis agama tentang apapun (termasuk alam) perlu dirumuskan melalui
kerangka kerja riset ilmiah? Jika perlu, kerangka kerja seperti apa yang akan diterapkan? Kedua
pertanyaan ini biasanya berhadapan dengan tantangan paradigma ilmu sekularistik ataupun
ateistik yang inheren dalam pandangan naturalisme. Keberatan utamanya "Bisakah paradigma
riset dalam institusi keagamaan tidak terdikte oleh tendensi doktriner dan dogmatis agama yang
manipulatif terhadap realitas? "Bukankah motif aksiologis riset institusional agama didikte oleh
etos normatif untuk memaksakan realitas sesuai dengan kehendak wahyu dalam kitab suci dan
teks sakral lainnya? Bukankah itu semua hanya akan mengarah dan berhenti pada suatu bentuk
pseudo science?

Untuk menjawab persoalan di atas, penting untuk melibatkan pendekatan non-
representasional yang memberikan peluang terwujudnya pengetahuan moral, penghayatan
moral, dan tindakan moral yang terbentuk melalui pertimbangan yang besifat "menunda"
penilaian akhir. Dalam konteks keyakinan agama, komitmen seorang beliver atas seperangkat

aturan yang terkandung dalam ajaran agama seharusnya bergulir pada mekanisme yang kritis.

178



Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

Artinya, terdapat gap hermeneutis antara kebenaran objektif agama, subjek yang menafsirkan,
dan dinamika realitas konkret (sosio-kultural). Gap hermeneutis ini merupakan konsekuensi
eksistensial subjek sebagai dasein (being in the world) yang tidak mungkin menolak
keberadaannya sebagai koeksistensi bersama subjek yang lain. Terdapat pluralitas dan diversitas
penafsiran. Pada proses penafsiran, ideal realitas yang dijelaskan oleh kitab suci, subjek, dan objek
kajian merupakan tiga domain yang terpisah, unik, namun saling terkoneksi. Konektivitasnya
terletak pada lingkaran hermeneutis. Sebagai contoh, subjek A adalah seorang beriman yang
hendak memahami dan memutuskan suatu perkara moral tentang permasalahan sosial yang ia
hadapi. Ia hendak mengambil justifikasi melalui kitab suci. "Apakah justifikasi itu niscaya dan
bersifat objektif? Jawabannya adalah "Tidak." Kitab suci tidak pernah bisa berbicara sendiri
maupun menjelaskan dirinya sendiri. Selalu diperlukan keterlibatan pikiran dan kesadaran
penafsir yang memiliki horizon yang unik dan subjektif. Hal ini kemudian mengimplikasikan
terciptanya simulakrum tentang teks suci yang kemudian dihubungkan dengan permasalahan
yang sedang ingin diselesaikan.

Jika ditelaah secara seksama, uraian di atas mengimplikasikan sebuah permasalahan yang
juga dapat dijadikan sebagai keberatan atas prinsip antroposentrisme. Gap hermeneutik itulah
yang sebenarnya menunjukkan bahwa manusia sebagai subjek penafsir tidak pernah sampai pada
kebenaran objektif tentang dunia, baik itu dunia teks, dunia yang ia jalani dan tempati, maupun
dunia lainnya yang "mungkin" (possible world). Keterbatasan jangkauan manusia atas dunia di
luar dirinya (nonhuman world) membuatnya selalu berada dalam hubungan yang spekulatif.
Spekulasi merupakan konsekuensi dari simulakrum yang dikonstruk dalam bentuk metode untuk
memahami. Metode ini tentu beragam, mencakup yang saintifik maupun non-saintifik.
Keterbatasan inilah yang seharusnya menjadi refleksi kritis ketika hendak membangun sikap atas
dunia non-manusia, termasuk biotik dan abiotik.

Eksploitasi alam yang brutal dapat dengan mudah dimotori oleh kecongkakan yang
dilegitimasi oleh simulakrum teks suci. Penafsiran tentang teks suci diyakini sebagai representasi
utuh atas kebenaran teks. Padahal, penafsiran tentu digerakkan oleh prastruktur pemahaman
penafsir yang jika besifat antroposentris sekaligus ekspoitatif, maka legitimasinya pun akan
cenderung mengarah pada bentuk yang eksploitatif. Maka, wacana agama ekologis pun tidak
lepas dari permasalahan simulakrum. Secara ideal, klaim agama ekologis dapat dengan mudah
terjebak pada hegemoni antroposentris yang mensubordinasi realitas non-human sebagai objek
penilaian dan sikap. Perlu adanya "penundaan" dengan meletakkan metode justifikasi moral
sebagai informal way of working yang menjadikan alur, atau bahkan metode sebagai instrumen

yang tidak "mengekang" (constrain) melainkan "memungkinkan" (enabling) struktur untuk selalu

179



M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas

terbuka pada semesta probabilitas. Dengan demikian, realitas tidak melulu dipahami secara

hirarkis, melainkan ada dalam posisi yang setara.

KESIMPULAN

Diperlukan pengkajian filsafati secara berkesinambungan tentang hubungan antara agama
dan pandangan terhadap lingkungan dari perspektif sosial dan struktural. Hal ini mencakup
dampak agama terhadap sikap dan tindakan terkait lingkungan, baik yang bersifat positif seperti
konservasi maupun rehabilitasi, maupun yang bersifat eksploitatif dan kontraproduktif terhadap
pelestarian alam. Poin penting lainnya adalah penjelasan tentang peran agama dalam
membentuk pandangan terhadap lingkungan, yang dibagi menjadi dua kategori utama: ontologis
dan etis.

Dalam aspek ontologis, pertanyaan “Apakah entitas non-manusia dapat dianggap sebagai agen
moral? Hal ini terkait dengan diskursus meta-etika mengenai realisme dan antirealisme moral
dalam konteks hubungan manusia dengan entitas non-manusia. Dengan demikian perlunya
pemilahan di tingkat ontologis mengenai mode of being masing-masing realitas. Hal ini mengacu
pada pemahaman bahwa pikiran dan kesadaran yang dianggap esensial bagi agen moral bersifat
relatif tergantung pada sudut pandang subjektif. Namun, penilaian moral manusia terhadap
tindakan terhadap entitas non-manusia tidak bersifat absolut. Ada ruang untuk
mempertimbangkan "probabilitas" yang tidak dapat sepenuhnya dimengerti oleh subjektivitas

manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Allen, C. D. “On Actor-Network Theory and Landscape.” Area 43, no. 3 (2011):
274-280.

Bagir, Zainal Abidin. “The Importance of Religion and Ecology in Indonesia.”
Worldviews 19, no. 2 (2015): 99-102. http://www-jstor-
org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525.

Bennett, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke
University Press, 2010.

Berry, Evan. “Reviewed Work(s): Religion in the Anthropocene (2017) by Celia

Deane-Drummond, Sigurd Bergmann, and Markus Vogt.” Worldviews 23, no. 1 (2023):
87-89.

180


http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525
http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/43809525

Agama Ekologis dan Wacana Non-Human Turn

Cappelen, Herman, Tamar Gendler, and John P. Hawthorne, eds. 7he Oxford
Handbook of Philosophical Methodology. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Colombino, Laura, and Peter Childs. “Narrating the (Non)Human: Ecologies,
Consciousness and Myth.” Textual Practice 36, no. 3 (2022): 355-364.
https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097.

Edwards, Paul N., and Gabrielle Hecht. “The Uncategorizable Bruno Latour (1947-
2022).” Stanford Department of History, School of Humanities and Sciences & The
Nation, 2022.

Emodi, Sunday, and Matthew Hergenrader. Religion and Environmental
Worldviews. Lincoln: University of Nebraska—Lincoln, 2014.

Forrest Watch Indonesia. Menelisik Angka Deforestasi Pemerintah. Jakarta: Forrest
Watch Indonesia, 2020. https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/.

Gansmo Jakobsen, Tove. “Environmental Ethics: Anthropocentrism and Non-
anthropocentrism Revised in the Light of Critical Realism.” Journal of Critical Realism
(2017). https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878.

Grusin, Richard. “Introduction.” In 7he Nonhuman Turn, edited by Richard Grusin.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2015.

Indah. “Konferensi Internasional, Menag Sebut Inisiasi Institusi Keagamaan di
Indonesia Atasi Perubahan Iklim.” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2023.
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-
keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkwl1.

Ingold, Tim. “Foreword.” In Phillip Vannini, ed., MNon-representational
Methodologies: Re-envisioning Research, vii-x. London: Routledge, 2015.

Latour, Bruno. “On Actor-Network Theory: A Few Clarifications.” Soziale Welt 47,
no. 4 (1996): 369-381.

. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network Theory. Oxford:
Oxford University Press, 2005.

Mol, Annemarie, and John Law. “Regions, Networks, and Fluids: Anaemia and Social
Topology.” Social Studies of Science 24 (1994): 641-672.

Oliver, Charlotte. “Beyond-Human Ethics: The Animal Question in Institutional
Ethical Reviews.” Area (2021). https://doi.org/10.1111/area.12738.

Rucker, Rudy. “Panpsychism Proved.” In Henry Gee, ed., Futures from Nature, 250.
London: Macmillan, 2007.

181


https://doi.org/10.1080/0950236X.2022.2030097
https://fwi.or.id/menelisik-angka-deforestasi-pemerintah/
https://doi.org/10.1080/14767430.2016.1265878
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1
https://kemenag.go.id/nasional/konferensi-internasional-menag-sebut-inisiasi-institusi-keagamaan-di-indonesia-atasi-perubahan-iklim-hHkw1
https://doi.org/10.1111/area.12738

M. Rodinal Khair Khasri, M. Ali llyas
Shaviro, Steven. “Consequences of Panpsychism.” In Richard Grusin, ed., The
Nonhuman Turn. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2015.

Skrbina, David. Panpsychism in the West. Cambridge, MA: MIT Press, 2005.

Ulmer, Jasmine B. “Posthumanism as Research Methodology: Inquiry in the
Anthropocene.” International Journal of Qualitative Studies in FEducation (2017).
https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806.

Watling, Tony. “Religion in the Anthropocene.” Journal of Contemporary Religion 33,
no. 3 (2018): 589-591. https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303

182


https://doi.org/10.1080/09518398.2017.1336806
https://doi.org/10.1080/13537903.2018.1535303

	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Wacana Non-Human Turn
	Bruno Latour dan Political of Things
	Actor-network Theory
	Pendasaran Etis dan Non-human Turn
	Kritik atas Wacana Agama Ekologis

	Kesimpulan
	DAFTAR PUSTAKA

