e-ISSN: 2988-2311 DIVINITAS

p-ISSN: 2988-5434 JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL
Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 150-163

PENGARUH AGAMA KATOLIK
DALAM POLA RELASI DUAN-LOLAT
PADA MASYARAKAT TANIMBAR UTARA

Alfridus G.M. Umpung a.1*
Marianus M. Oek 22
Matias Metintomwat 23
Agus Widodo 24

2 Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, Indonesia

L giryumpung@gmail.com
2 markisganteng00@gmail.com
3 mathiasmetintomwat@gmail.com

2 aguswidodo@usd.ac.id

" corresponding author

ARTICLE INFO ABSTRACT

Submitted : 13-11-2023

Accepted : 06-02-2024 The North Tanimbar community in the Maluku Islands has a tradition of a

relationship pattern known as Duan-Lolat (Giver-Receiver). This Duan-
Lolat relationship pattern originates from the context of marriage, namely
the relationship between man (husband) and woman (wife), which at the
same time also implies the relationship between nature and humans
(cosmological) as well as the master (the king) with his servants (political).
This research, using a qualitative approach with interviews and literature

Keywords: . . . ] o .
studies, aims to examine the influence of Catholicism in the Duan-Lolat

Animism, Duan-Lolat,
North Tanimbar, Makenar and relationship pattern. The results show that before the Catholic faith entered,
Batmakenar, Ubila’a, the people of North Tanimbar embraced animist beliefs centered on human
relationships with the universe and ancestral spirits, referred to as Makenar
and Batmakenar. After the Catholicism entered in their society, the

community’s belief system underwent to change. In this religious context,

Duan, as the Giver, which in the original beliefs was identified with men,

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7525 [@)ev-sa |
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas This work is licensed under a CC BY-SA

E: divinitas@usd.ac.id Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.


https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7525
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:markisganteng00@gmail.com
mailto:aguswidodo@usd.ac.id

Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

nature and kings, is now applied to God or Ubila’a, in their language.
Meanwhile, Lolat, as the receiver, which was originally identified with
women, humans, and servants, is applied to humans in their relationship
with God. With this new understanding and meaning, Catholicism can be
easily accepted by the North Tanimbar community, while strengthening the
community’s understanding of the relationship between humans and God,

as well as forming the basis for religious practice and the community.

ABSTRAK

Masyarakat Tanimbar Utara di Kepulauan Maluku memiliki tradisi dalam
pola relasi yang dikenal dengan Duan-Lolat (Pemberi-Penerima). Pola
relasi Duan-Lolat ini berasal dari konteks perkawinan, yaitu relasi antara
laki-laki (suami) dan perempuan (istri), yang sekaligus juga berimplikasi
konteks relasi alam dengan manusia (kosmologis) dan tuan/raja dengan
hamba (politis). Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dengan
wawancara dan studi pustaka, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
pengaruh Agama Katolik dalam pola relasi Duan-Lolat tersebut. Hasilnya
menunjukkan bahwa sebelum iman Katolik masuk, masyarakat Tanimbar
Utara memiliki kepercayaan animisme yang berpusat pada hubungan
manusia dengan alam semesta dan roh-roh leluhur, yang disebut sebagai
Makenar dan Batmakenar. Setelah masuknya Agama Katolik, sistem
kepercayaan masyarakat mengalami perubahan. Dalam konteks religius
ini, Duan, sebagai Pemberi, yang dalam kepercayaan asli diidentikkan
dengan laki-laki, alam, dan raja, kini diterapkan pada Allah atau Ubila’a,
dalam bahasa mereka. Sementara itu, Lolat, sebagai penerima, yang semula
diidentikan pada wanita, manusia, dan hamba, kita diterapkan pada
manusia dalam relasinya dengan Allah. Dengan pemahaman dan
pemaknaan yang baru ini, Agama Katolik dapat diterima oleh Masyarakat
Tanimbar Utara, sekaligus memperkuat pemahaman masyarakat tentang
hubungan manusia dengan Allah, serta membentuk landasan praktik
keagamaan dan penghayatan spiritual yang mendasari kehidupan

beragama di Tanimbar Utara.

PENDAHULUAN

Tanimbar Utara, sebuah kepulauan yang terletak di provinsi Maluku, Indonesia, adalah

tempat yang kaya akan kebudayaan dan sejarah. Secara geografis, kepulauan ini berbatasan

151



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

dengan Kepulauan Kei di sebelah timur dan Kepulauan Babar di sebelah barat. Di bagian utara,
Kepulauan Tanimbar dibatasi oleh Laut Banda, sementara di selatan terdapat Laut Arafura dan
Australia sebagai pembatas.! Saat ini keadaan Tanimbar Utara mencerminkan perpaduan yang
unik antara tradisi kuno dan pengaruh modern. Meskipun wilayah ini telah mengalami
perubahan sosial, budaya, dan agama yang signifikan seiring berjalannya waktu, tetap ada
keberlanjutan dan keunikan dalam kepercayaan masyarakat Tanimbar Utara.

Sebelum masuknya Agama Kristen ke wilayah Tanimbar Utara, masyarakat Tanimbar Utara
memiliki kepercayaan yang kaya dan unik, yaitu mengenai hubungan manusia dengan alam
semesta dan kekuatan-kekuatan gaib yang dikenal. Mereka mempercayai bahwa barang-barang
tertentu dihuni oleh roh-roh yang memiliki pengaruh langsung terhadap kehidupan mereka. Bagi
mereka, hubungan manusia dengan alam semesta dan roh-roh ini sangat penting dalam menjaga
keseimbangan dan keselarasan dalam kehidupan. Mereka melakukan upacara-upacara untuk
memohon berkat dan perlindungan dari roh-roh, dan juga untuk menghormati nenek moyang
dan leluhur.

Setelah Kekristenan masuk ke Tanimbar Utara pada tahun 1910, terjadi perubahan
signifikan dalam konsep kepercayaan di wilayah tersebut. Masyarakat menemukan konsep
ketuhanan sebagai sosok yang transenden dan Agung. Masyarakat menyebut yang transenden itu
dengan sebutan Ubila’a. Pemahaman tentang Ubilaa ini sama dengan sebutan Allah dalam
agama Kristen. Sebagaimana dalam agama Kristen, Allah atau Ubila a diyakini sebagai pencipta
alam semesta. Ubila a atau Allah merupakan asal mula segala sesuatu di dunia.

Dalam budaya Tanimbar Utara juga terdapat istilah khusus untuk menggambarkan relasi
antara manusia dengan Allah atau Ubila a. Relasi itu disebut sebagai Duan-Lolat. Istilah Duan-
Lolat berkembang dari tradisi kawin-mawin dalam masyarakat Tanimbar Utara. Dua pihak yang
telah disatukan oleh ikatan perkawinan itu kemudian melahirkan struktur relasi yang baru, yaitu
pola relasi pemberi (giver) dan penerima (recipient).? Pemberi (giver) adalah keluarga pihak
perempuan yang memberikan anak dara mereka kepada pihak mempelai laki-laki untuk
dijadikan istri. Pihak pemberi ini kemudian dinamakan Duan yang berarti pemilik atau tuan.

Sementara itu, penerima (recipienf) adalah keluarga pihak laki-laki yang menerima
mempelai perempuan. Dalam terminologi Tanimbar Utara pihak penerima ini disebut sebagai
Lolat. Konsep pemberi dan penerima ini kemudian dipakai oleh masyarakat Tanimbar Utara

untuk menggambarkan hubungan mereka dengan sosok yang Ilahi atau Transenden. Yang

M, Ririmasse, “Arkeologi Kepulauan Tanimbar Bagian Utara: Tinjauan Potensi di Pulau Fordata
dan Pulau Larat Maluku Indonesia” Kapata Arkeologi 1, Nr. 1, (2016): 45

2 M, Wearulun &Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di Tanimbar Utara
Provinsi Maluku.” Anthropos 6, Nr. 1, (2020): 63.

152



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

Transenden itu adalah pemberi (Duan), yaitu Ubilaa, sedangkan penerima (Lolat) adalah

manusia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui
kajian pustaka dan wawancara. Prosedur penelitian dimulai dengan kajian pustaka dengan
berfokus pada literatur-literatur yang berbicara tentang kebudayaan dan kepercayaan Tanimbar
Utara pada umumnya. Berkaitan dengan wawancara, peneliti memilih tiga orang narasumber
yang terdiri dari satu tokoh masyarakat (Camat Wertamrian sekaligus pemerhati budaya) dan
dua pemerhati budaya Tanimbar Utara. Metode yang digunakan dalam wawancara adalah via
panggilan WhatsApp. Para narasumber diberi pertanyaan seputar tema, khususnya tentang
aspek-aspek yang belum tersedia di dalam kajian pustaka, yakni pengaruh agama Katolik terhadap
kebudayaan Tanimbar Utara. Data dari hasil wawancara kemudian digunakan sebagai pelengkap

sekaligus untuk mengkritisi hasil penelitian yang didapatkan dari studi pustaka.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara sebelum Agama Kristen

Sebelum agama Kristen masuk ke Kepulauan Tanimbar Utara, kepercayaan masyarakat
masih bersifat animisme. Mereka sama sekali belum mengenal konsep tentang Tuhan. Praktik
yang mereka lakukan adalah memuja roh-roh para leluhur yang disebut Makenar dan
Batmakenar. Kata Makenar berarti roh leluhur pria, sedangkan Batmakenar adalah roh leluhur
wanita. Makenar dan PBatmakenar diyakini memiliki kekuatan untuk menjaga, memelihara,
melindungi, masyarakat Tanimbar Utara dari segala wabah penyakit dan mara bahaya yang

datang dan mengancam kehidupan manusia.?

Ritual Snyompe

Pemujaan kepada Makenar dan Batmakenar dilakukan di tempat-tempat tertentu, seperti
pada pohon-pohon besar, batu besar, air, dan tanah. Alasannya, karena masyarakat Tanimbar

Utara percaya bahwa roh-roh para leluhur berdiam di tempat tersebut. Dengan begitu, tempat-

3 Wawancara JM: Narasumber 1, Pemerhati Kebudayaan Tanimbar dan tokoh adat Masyarakat

Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 27 April 2023, pukul 20.00 WIB sampai selesai.

153



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

tempat itu menjadi sakral.* Di samping itu, ada beberapa ritual yang dilakukan untuk
menghormati para leluhur, salah satunya ritual Snyompe.

Ritual Snyompe biasanya dilakukan sebelum pembukaan kebun baru, pengelolaan hasil
laut, dan saat berburu. Hal ini dilakukan dengan mempersembahkan sesajen kepada roh-roh
para leluhur (Makenar dan Batmakenar). Dalam ritual tersebut, masyarakat Tanimbar Utara
menyampaikan doa-doa adat lalu diikuti dengan pemberian persembahan berupa hasil kebun,
antara lain ubi, keladi, petatas, kombili, pisang, beras merah, kelapa dan lain-lain. Ada juga
persembahan hasil laut, seperti ikan, teripang, lola, mutiara, dan rumput laut, sedangkan
persembahan hasil buruan di hutan biasanya babi, kus-kus, kelinci, dan burung kasuari.

Tujuan mempersembahkan hasil kebun, adalah agar roh-roh para leluhur selalu memberikan
kesuburan pada tanah agar hasil panen melimpah. Berikutnya, ritual yang dilakukan di laut
bertujuan agar roh-roh para leluhur memberikan hasil laut yang melimpah. Masyarakat
memohon agar leluhur membuat cuaca bagus, laut menjadi tenang saat berlayar, dan dijauhkan
dari berbagai macam bahaya. Hal yang sama berlaku juga saat masyarakat hendak melakukan
perburuan di hutan.

Synompe juga bermaksud mengucapkan syukur kepada leluhur karena telah menjauhkan
masyarakat Tanimbar Utara dari segala bahaya.® Maka dari itu, doa ritual adat ini tidak didoakan
oleh sembarang orang. Ritual ini hanya bisa dilakukan oleh yang Mangsompe, yaitu seseorang
yang diberikan kewenangan khusus (tua-tua adat, kepala suku) oleh masyarakat adat untuk

mengantarkan mereka masuk dalam dinamika doa kepada leluhur (Makenar dan Batmakenar).

Berikut adalah contoh Doa Ritual adat Snyompe yang diucapkan dalam bahasa Tanimbar

Utara:

“Oh empung nusung mirkateman silai ma mti ain sane lo. Mafai monuk feti
bolokah to myorip myor kam, nempa kiminDuan na katutun, bati, kewakar, nde safe
— safe monuk. Mal tuak ye neluk snyompe nde mtane tnyamar ye neluk tatake la
matbotin feti kam mandremi kimir kateman, ma myangar nde myorang kam monuk
lerar mpane. Kam mtak maka msipur kawelin kabain yatkar, maninik, anfanas rbie
rloin kam, mla myorang kam na mam karyayar.”

Terjemahan Bahasa Indonesia:

4 OF: Narasumber 2, Tokoh adat Masyarakat Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 11 Mei 2023,
pukul 11.00 WIBsampai selesai.

Wawancara, LS: Narasumber 3, Camat Wertamrian dan pembina adat Kecamatan Wertamrian,
Kabupaten Maluku Tenggara Barat), melalui WhatsApp, Sabtu 13 Mei 2023, pukul 12.14 WIB
sampai selesai.

154



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

Oh Para Leluhur yang sudah berada di kehidupan lain, kami semua yang ada di
sini, kami tahu bahwa walaupun kita tidak bersama lagi, namun keberadaan kalian
semua terjelma dalam bentuk pohon, batu, air, tanah, atau dalam bentuk apa saja,
kami mengangkat Sopi dan makan ini untuk memberitahukan bahwa kami masih
mengingat kalian semua dan oleh karena itu, kami minta agar para leluhur tetap
menjaga dan melindungi kami dari segala bahaya dalam setiap perjalanan hidup

kami.®

Doa ini menjadi sebuah doa yang khusus dilakukan oleh masyarakat Tanimbar sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur yang telah meninggal. Leluhur dipercaya masih hadir dalam
kehidupan lain. Meskipun tidak secara fisik, mereka tetap muncul dalam berbagai bentuk, seperti
pohon, batu, air, atau tanah. Doa ini juga berfungsi sebagai permohonan agar leluhur terus
melindungi dan menjaga perjalanan hidup mereka.

Dalam upacara snyompe, masyarakat Tanimbar mengangkat minuman dan makanan sebagai
simbol pengingatan kepada leluhur. Tindakan simbolis ini mengisyaratkan pesan bahwa mereka
masih mengingat dan menghormati keberadaan kepada leluhur, sekaligus sebagai bentuk

komunikasi antara dunia nyata dan dunia spiritual.

Duan-Lolat

Masyarakat Tanimbar Utara memiliki budaya Duan-Lolat untuk menggambarkan hubungan
manusia dengan Allah. Terbentuknya budaya ini menjadi hal yang penting, sehingga menjadi
slogan yang tercantum dalam logo kabupaten Maluku Tenggara Barat (MTB), yang kemudian
dijuluki sebagai “Negeri Duan-Lolat.”” Namun, sebenarnya budaya Duan-Lolat bermula dari
konteks genealogis sosiologis sistem hubungan perkawinan di antara keluarga-keluarga di
masyarakat Tanimbar Utara.

Sebelum masuk pada pembahasan Duan-Lolat, penulis akan memberikan pemaparan singkat
konteks historis masyarakat Tanimbar Utara pada umumnya. Tanimbar Utara adalah pulau para
migran.® Nenek moyang Tanimbar Utara datang dari pulau-pulau sekitar secara berkelompok
atau berdasarkan suku atau clan tertentu. Dari kelompok atau c/an ini terjadilah pernikahan
silang antara c/an yang kemudian melahirkan struktur masyarakat Tanimbar. Akan tetapi, Duan-

Lolat sendiri tidak hanya terbatas pada perkawinan meskipun lahir dari sistem perkawinan.

6 Wawancara, LS: Narasumber 3

7L, Batsira. Menjumpai Allah dalam Budaya Duan-Lolat: Suatu Upaya Berteologi Kontekstual dalam
Konteks Masyarakat Tanimbar Utara. Tesis. Program Pascasarjana Fakultas Teologi. Universitas
Kristen Duta Wacana: Yogyakarta, (2013):5.

A, Dasfordate & E. D. Winoto, “Traditional Government System in Tanimbar.” International
Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 9, Nr. 11, (2023): 438.

155



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

Karena itu, di bawah ini penulis memberikan beberapa praktik dan konsep yang memuat unsur

Duan-Lolat

Konteks Perkawinan

Sebagaimana lazimnya perkawinan normal (heteroseksual) selalu melibatkan dua pihak,
yaitu pihak laki-laki dan pihak perempuan. Setelah menikah, kedua mempelai itu kemudian
melahirkan struktur relasi baru. Di sisi lain, Tanimbar Utara menganut sistem paternalisme.
Sistem ini melahirkan pola relasi pemberi (giver) dan penerima (recipient).® Pemberi (giver)
adalah keluarga pihak perempuan yang memberikan anak dara mereka kepada pihak laki-laki.
Pihak pemberi kemudian dinamakan Duan yang berarti pemilik atau tuan. Sementara itu,
penerima (recipient) adalah keluarga pihak laki-laki yang disebut sebagai Lo/at.

Struktur Duan-Lolat yang telah terbentuk sejak nenek moyang ini tetap bertahan. Itu berarti
setiap clan atau suku telah mempunyai Duan dan /olat-nya masing-masing. Maka dari itu, anak-
anak laki-laki atau perempuan Tanimbar Utara diwajibkan mengetahui dari c/an atau suku mana
mereka harus menikah. Tentunya perempuan harus menikah dengan laki-laki yang berasal dari
lolat clanmya. Sebaliknya, laki-laki harus menikah dengan anak dara dari Duan clan-nya.'®
Apabila terjadi kekeliruan, maka harus diadakan ritual khusus untuk memulihkan kekeliruan
tersebut. Lambat laun pola relasi yang bersumber dari pernikahan ini kemudian menyulam

semua pola relasi sebagian besar struktur masyarakat.

Konteks Struktur Sosial-Politik

Dalam sistem sosial politik (kerajaan), Duan-Lolat mengalami pemaknaan yang lebih luas.
Duan dimaknai sebagai raja atau pemimpin. Sementara itu, Lolat atau penerima dimaknai
sebagai hamba.!' Duan bertanggung jawab secara wajib melindungi dan membantu ZLolat-nya
terutama dalam kesulitan-kesulitan finansial. Demikian juga sebaliknya Lo/at harus melakukan
kewajibannya kepada Duan-nya. Misalnya memberikan sopi (minuman beralkohol) atau daging
sebagai bentuk balas budi kepada Duan. Tuntutan etis yang berciri mekanistis ini memiliki sifat

yang cenderung untuk memaksa.'?

9 M, Wearulun, & Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di Tanimbar
Utara Provinsi Maluku,” 63.

10 A, Alaslan, “Analisis Nilai-Nilai Budaya Duan Lolat Berbasis Kearifan Lokal pada Masyarakat

Tanimbar Utara di Kabupaten Maluku Tenggara Barat.” Otonomi 11, Nr. 22, (2018): 36.

A, Wuritimur. Basudara Orang Tanimbar Utara, Model Kearifan Lokal (Yogyakarta: Kanisius, 2012),

36.

S, Setiawan. “Sejarah Suku Tanimbar (Agustus, 2023). https://www.gurupendidikan.co.id/suku-

tanimbar (Diakses pada 28. 25. 2023).

11

12

156


https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar
https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar

Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

Meskipun berbeda konteks, yakni pernikahan dan struktur kemasyarakatan, Duan dan Lolat
dalam kedua ranah ini masih memiliki kedekatan pemaknaan. Duan selalu diposisikan sebagai
yang tinggi, yakni pemberi, tuan raja dan pemimpin. Lolat mendapat tempat yang rendah, yaitu

penerima dan hamba.

Konteks Kosmologis

Duan-Lolat dimaknai juga secara kosmologis. Pemaknaan ini bisa ditemukan pada penamaan
masyarakat Tanimbar Utara terhadap hubungan antara langit dan bumi. Misalnya, langit
memberikan hujan kepada bumi (tanah).!® Peran langit yang memberikan hujan diidentifikasi
sebagai Duan, sedangkan tanah sebagai penerima air hujan diidentifikasi sebagai Lolat.

Dari ketiga konteks ini (Perkawinan, struktur sosial-politik, dan kosmologis) terlihat adanya
unsur relasionalitas. Unsur relasionalitas yang tampak adalah unsur sebagai pemberi dan
penerima. Dalam hal ini pemberi adalah Dwan dan penerima adalah Lolat. Duan sebagai

pemberi, posisinya selalu berada di atas Lolat.

Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara setelah Agama Kristen

Pada tahun 1910, Pastor Clerk dan Capres tiba di Desa Sifnana, Kecamatan Tanimbar
Selatan, Saumlaki, Maluku Tenggara Barat. Mereka datang dengan tujuan utama untuk
menyebarkan agama Katolik di seluruh Pulau Yamdena dan Tanimbar.!* Misi membuahkan hasil
dimana agama Katolik menjadi salah satu agama yang banyak dianut oleh masyarakat Tanimbar
Utara sampai saat ini.

Data Kementerian Agama Provinsi Maluku pada 2019 menunjukkan jumlah populasi warga
dengan masing-masing agama yang dianut. Muslim di Kabupaten Kepulauan Tanimbar mencapai
9.317 orang. Agama Katolik mencapai 84.679 orang dan Protestan 71.097 orang. Dari jumlah ini
sangat tampak bahwa pemeluk agama Katolik lebih banyak dibandingkan agama lainnya.

Agama Katolik kemudian memiliki pengaruh yang kuat dalam kehidupan masyarakat
Tanimbar. Kepercayaan dan praktik keagamaan yang diajarkan dalam agama Katolik menjadi
landasan penting dalam membentuk cara pandang dan tindakan masyarakat. Kemudian pola

kepercayaan tradisional yang beragam dengan berbagai bentuk pemujaan terhadap roh-roh dan

13 A, Lerebulan, Tanimbar Utara: Maluku Tenggara Barat, antara Tradisi dan Kehidupan Modern.

(Yogyakarta: Kanisius, 2011), 35.

A, Prodjo. Monumen Pembaptisan Pertama Orang Olilit di Saumlaki, Maluku. Kompas.com (10
Desember2016)https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptis
an.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku (diakses 04.06.2023)

14

157


https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku
https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku

Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

leluhur juga turut mengalami perubahan pemaknaan. Contohnya ritual Snyompe dimaknai
secara lain tidak lagi diutamakan kepada leluhur, tetapi kepada Tuhan.

Para misionaris Barat memperkenalkan konsep ketuhanan yang monoteistik kepada
masyarakat Tanimbar Utara. Mereka mengajarkan bahwa ada satu Tuhan yang merupakan
realitas tertinggi atau Ilahi yang harus dihormati dan disembah. Dalam proses ini, masyarakat
Tanimbar Utara merasa perlu menemukan kata yang tepat untuk menyebut Tuhan Allah yang
baru mereka kenal melalui ajaran agama Katolik yang diperkenalkan oleh para misionaris.

Masyarakat Tanimbar Utara kemudian menemukan kata yang mereka anggap tepat untuk
menyebut Tuhan Allah, yaitu Ubila'a,. Kata ini menjadi sebutan khusus untuk Tuhan yang
mereka yakini sebagai realitas tertinggi dan objek penyembahan mereka. Dengan adanya kata
Ubila a, masyarakat Tanimbar Utara dapat merujuk dan berkomunikasi mengenai Tuhan Allah

dalam konteks keagamaan mereka yang baru.

Ubila’a,: Nama Allah Masyarakat Tanimbar

Kata Ubila a,, terbentuk dari dua kata, yaitu ubu yang berarti leluhur atau cucu, dan kata ila a
yang bermakna besar atau agung. Kata ububila tidak ditambahkan dengan 7/a 2, maknanya masih
leluhur atau cucu. Namun, ketika ditambahkan dengan kata //a‘a (agung), maknanya menjadi
Leluhur Agung. Kata Leluhur Agung inilah yang diidentifikasi sebagai Allah. Leluhur Agung
(Ubila a,) dalam kepercayaan masyarakat menjadi sosok yang membentuk asal-usul kehidupan
orang Tanimbar Utara. Dengan kata lain Leluhur Agung atau Ubila a ini adalah pencipta alam
semesta. Hal ini sejalan dengan Credo Kristiani bahwa Allah adalah pencipta langit dan bumi'®

Leluhur Agung atau Ubila’a (Allah) menggantikan posisi para leluhur. Jika sebelumnya para
leluhur (Makenar dan Batmakenar) diyakini sebagai sosok yang tertinggi dan dihormati, maka
posisi itu diganti oleh Ubila‘a. Maka secara hierarkis, Allah menempati posisi tertinggi, para
leluhur (Makenar dan Batmakenar) berada pada posisi kedua, dan manusia berada di posisi
terbawah. Namun, posisi Makenar dan Batmakenartidak sama dengan santo santa dalam Agama
Katolik, bukan juga sebagai perantara seperti Yesus Kristus, melainkan hanya sebagai pendukung
dan pendamping orang yang masih hidup.!®

Dalam konteks doa setelah memeluk agama Katolik, masyarakat Tanimbar menilai
pentingnya mengutamakan doa kepada Ubila’a, (Tuhan Allah) dalam setiap acara adat menjadi
jelas. Setiap kali masyarakat Tanimbar Utara mendaraskan doa dalam acara adat mereka, pujian

dan permohonan ditujukan secara khusus kepada Ubilaa,. Mereka menyadari bahwa Ubila a,

15 Wawancara JM: Narasumber 1

6 \Wawancara JM: Narasumber 1

158



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

adalah Tuhan yang patut dihormati dan disembah sebagai realitas tertinggi dalam kepercayaan
mereka yang baru.

Dalam urutan doa, pemujaan dan permohonan kepada Ubila'a, selalu ditempatkan pada
posisi yang pertama dan diutamakan. Hal ini mencerminkan perubahan dalam hierarki spiritual
masyarakat Tanimbar Utara setelah memeluk agama Katolik. Meskipun mereka masih
mempertahankan penghormatan terhadap para leluhur, doa untuk para leluhur biasanya
ditempatkan di akhir, dan fokusnya lebih pada meminta dukungan dan pendampingan saja.
Masyarakat Tanimbar Utara memahami bahwa hanya Allah yang memiliki kekuatan untuk
memberikan berkat yang sejati.

Selain itu, dalam berbagai bentuk doa persembahan yang dilakukan dalam kehidupan sehari-
hari, tujuan utama doa tetap ditujukan kepada Ubilaa. Misalnya, saat masyarakat merayakan
syukuran panen, pernikahan, atau saat membuka kebun baru, mereka mengarahkan doa dan
permohonan kepada Tuhan Allah sebagai ekspresi rasa syukur dan pengharapan atas berkat-Nya.
Mereka mengakui bahwa dalam segala hal yang mereka lakukan, baik dalam upacara adat
maupun peristiwa kehidupan, penting untuk mengarahkan hati dan doa mereka kepada Ubila a,

sebagai fokus utama keagamaan mereka.

Pemaknaan Baru Ritual Snyompe

Setelah mengalami evangelisasi dan masuknya agama Katolik, Ritual Snyompe di Tanimbar
Utara tetap ada tetapi sedikit mengalami perubahan makna. Sebelumnya, ritual ini biasanya
dilakukan sebagai bentuk penghormatan kepada roh-roh para leluhur (Makenar dan
Batmakenar) yang dipercaya bersemayam di alam sekitar seperti pohon, batu, air, dan tanah.
Ritual ini sering dilakukan sebelum pembukaan kebun baru, pengelolaan hasil laut, atau saat
berburu, dengan cara mempersembahkan sesajen kepada roh-roh tersebut. Namun, setelah
memeluk agama Katolik, masyarakat Tanimbar Utara mengalami pergeseran dalam praktik ritual
tersebut.

Masyarakat Tanimbar Utara kini mengalihkan fokus spiritualitas mereka kepada ajaran
agama Katolik. Ritual Snyompe yang sebelumnya terkait dengan kepercayaan leluhur, mulai
menghilang dan digantikan oleh praktik-praktik keagamaan Katolik. Doa-doa adat dalam Ritual
Snyompe digantikan dengan doa-doa dalam tradisi agama Katolik. Pengorbanan atau
persembahan dalam bentuk hasil panen, hasil laut, dan hasil binatang buruan yang sebelumnya
dipersembahkan kepada leluhur, kini dialihkan menjadi persembahan kepada Tuhan entah
dalam acara Snyompeitu sendiri dalam misa atau upacara keagamaan Katolik.

Perubahan ini mencerminkan transformasi budaya dan kehidupan spiritual masyarakat

Tanimbar Utara setelah memeluk agama Katolik. Meskipun praktik Ritual Snyompe berubah,

159



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

tetapi nilai-nilai tradisi dan penghormatan terhadap leluhur tetap dihargai dalam konteks agama
Katolik yang diadopsi oleh masyarakat Tanimbar Utara.
Berikut adalah contoh doa yang dilakukan setelah agama masuk di Kepulauan Tanimbar

Utara:

“Ubila a,” oh “Ratu Mangkuase ko dasane, safe-sate na langit lebaban, ko mufai
ti mwait dalmyamar mpane.lereye, mamkyateman mkobal kam monuk ma msaup
mam snyompe ye ye berko, kamafai monuk feti, lan ko amang ratu ko, ma myefar
udan la mufmpwetan lete olak, la mufmorip asak dalmir. Mpe nof ko dalam
ngamone ma mal tnyamar lerar berkam nof ning karyaryar, ko mpwiare
mamkyateman ti terik lereye. Kam msaup berko bowe isin ye, maka nait sorga
dalam, maka msipur maninik anfanas, ma mtolar ngule srie la mfamole
mamkyateman silai na busir langit lebaban ye. Nof Ame, Ma Anak, Ma Rohkudus,

Amen.

Terjemahan Bahasa Indonesia:

“Allah Yang Maha Kuasa, segala sesuatu yang ada di Bumi, Engkau Maha mengetahui
sampai lubuk hati kami masing-masing. Kami berkumpul di sini untuk mengangkat hati
kepada-Mu, kami mengetahui bahwa hanya engkau saja Tuhan dan Allah kami, yang
menurunkan hujan membasahi kebun untuk menghidupi tanaman, sehingga dari hati-Mu
yang penuh cinta, yang memberikan makanan setiap hari kepada kami dari kerja dan upaya
kami, Engkau menjaga dan memelihara kami semua. Kami naikkan persembahan syukur
ini, semoga sampai kepada-Mu di Surga sehingga Engkau menjauhi sakit penyakit dan

menurunkan berkat untuk kami semua di Bumi Ini. Amin.17

Doa ini merupakan ungkapan kepercayaan dari masyarakat Tanimbar Utara kepada Allah
sebagai Yang Maha Kuasa dan Maha Mengetahui. Masyarakat Tanimbar Utara mengakui bahwa
Allah memiliki kendali penuh atas segala sesuatu di Bumi dan memiliki pengetahuan yang
mendalam tentang pikiran dan hati setiap individu di daerah mereka. Masyarakat Tanimbar
Utara juga mengakui bahwa Allah memiliki kekuasaan atas alam semesta, termasuk dalam

menurunkan hujan bagi kebun-kebun yang sudah diolah.

Penambahan Makna Duan-Lolat

Masuknya budaya barat melalui kolonialisme pada abad ke-19 dan 20 tentu saja membawa
perubahan bagi budaya-budaya tradisional yang telah lama dilestarikan. Akan tetapi cukup
menarik bahwa budaya Duan-Lolat yang menjadi ciri khas masyarakat Tanimbar Utara tidak
terlalu tergerus oleh budaya kolonial itu. Praktik perkawinan yang dilakukan dengan mencari

pasangan dari clan Duan dan Lolat masih tetap dilestarikan. Ada pun pemaknaan Duan sebagai

17 Wawancara, LS: Narasumber 3

160



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

tuan atau raja atau pemberi dan Lolat sebagai penerima atau hamba masih sama. Selain itu,
konsep Duan-Lolat dalam kosmologi Tanimbar Utara yang mana langit dimaknai sebagai Duan
atau pemberi hujan dan Lolat sebagai tanah yang menerima hujan masih tetap ada dan sama.
Akan tetapi, masuknya konsep kekristenan melalui kolonialisme Barat membawa
penambahan pemaknaan baru bagi Duan-Lolat, yaitu dalam konteks religius. Dalam konteks
religius ini Duan adalah Allah atau Ubilaa dan Lolat adalah manusia. Hal ini sama sekali tidak
menggantikan konsep Duan dalam konteks religius, sosial, dan kosmologis yang sudah disebutkan
sebelumnya. Hal ini dapat dipahami mengingat sebelum masuknya kekristenan, Masyarakat
Tanimbar masih mempunyai sistem kepercayaan yang berbentuk animisme dan dinamisme.
Masyarakat Tanimbar pra-Kekristenan belum mempunyai konsep Tuhan yang mem-persona
sebagaimana dalam agama-agama Abrahamistik, seperti Yahudi, Kristen dan Islam. Sementara
Lolat yang awalnya dimaknai sebagai penerima dan hamba dengan mudah diadaptasi sebagai

manusia yang mana memiliki asal, sumber, dan menerima pemberian dari Tuhan.

KESIMPULAN

Tanimbar Utara, sebuah kepulauan di provinsi Maluku, Indonesia, merupakan tempat yang
kaya akan kebudayaan dan sejarah. Sebelum masuknya Agama Kristen, masyarakat Tanimbar
Utara memiliki kepercayaan animisme yang memusatkan hubungan manusia dengan alam
semesta dan roh-roh leluhur. Praktik yang mereka lakukan adalah memuja roh-roh para leluhur
yang disebut Makenar dan Batmakenar. Kata Makenar berarti roh leluhur pria, sedangkan
Batmakenar adalah roh leluhur wanita. Makenar dan Batmakenar diyakini memiliki kekuatan
untuk menjaga, memelihara, melindungi, masyarakat Tanimbar Utara dari segala wabah
penyakit dan mara bahaya yang datang dan mengancam kehidupan manusia. Tempat pemujaan
kepada Makenardan Batmakenar dilakukan di tempat-tempat tertentu, seperti pada pada pohon-
pohon besar, batu besar, air, dan tanah.

Setelah Agama Kristen masuk pada tahun 1910, terjadi perubahan signifikan dalam konsep
kepercayaan Tanimbar Utara. Masyarakat mulai mengadopsi konsep ketuhanan yang
transenden, yaitu Ubila a sebagai Allah. Selain itu, masyarakat Tanimbar Utara memiliki budaya
Duan-Lolat untuk menggambarkan hubungan manusia dengan Allah. Dalam konteks budaya
Duan-Lolat, masyarakat Tanimbar Utara mengimani bahwa Allah atau Ubila a,, diidentifikasi
sebagai Duan, sedangkan manusia diidentifikasi sebagai Lolat. Allah dikatakan Duwuan karena la
memberi kehidupan kepada manusia dan kepada seluruh ciptaan. Selain itu, manusia dimaknai
sebagai lolat (penerima) karena dengan aktif menerima kehidupan yang diberikan oleh Allah

lantas menjalankannya.

161



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo

DAFTAR PUSTAKA

162

Alaslan, A. “Analisis Nilai-Nilai Budaya Duan Lolat Berbasis Kearifan Lokal pada Masyarakat
Tanimbar Utara di Kabupaten Maluku Tenggara Barat.” Ofonomi 11, Nr. 22,
(2018): 1-12.

Batsira L. “Menjumpai Allah dalam Budaya Duan-Lolat: Suatu Upaya Berteologi Kontekstual
dalam Konteks Masyarakat Tanimbar Utara. 7esis. Program Pascasarjana Fakultas

Teologi. Universitas Kristen Duta Wacana: Yogyakarta, 2013.

Dasfordate A. & Winoto D. E. "Traditional Government System in Tanimbar." International
Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 9, Nr. 11, (2023): 434-
444.

Lerebulan A. 7animbar Utara: Maluku Tenggara Barat, antara Tradisi dan Kehidupan

Modern, Yogyakarta: Kanisius, 2011.

M, Wearulun & Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di
Tanimbar Utara Provinsi Maluku.” Anthropos 6, Nr. 1, (2020): 62-72.

Prodjo, A. Monumen Pembaptisan Pertama Orang Olilit di Saumlaki, Maluku. Kompas.com
(10 Desember 2016)
https://travel. kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pe
rtama.oran.olilit.di.saumlaki.maluku diakses 04.06.2023).

Ririmasse, M. “Arkeologi Kepulauan Tanimbar Bagian Utara: Tinjauan Potensi di Pulau
Fordata dan Pulau Larat Maluku Indonesia” Kapata Arkeologi 1, Nr. 1, (Juli 2016):
43-58.

S, Setiawan. “Sejarah Suku Tanimbar (Agustus, 2013).
https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar (diakses 28.05.2023).

Wuritimur A. Basudara Orang Tanimbar Utara, Model Kearifan Lokal, Yogyakarta: Kanisius,
2012.

Wawancara

JM: Narasumber 1, Pemerhati kebudayaan Tanimbar dan tokoh adat Masyarakat Tanimbar,

melalui WhatsApp, Kamis 27 April 2023, pukul 20.00 WIB sampai selesai.

LS: Narasumber 3, Camat Wertamrian dan pembina adat Kecamatan Wertamrian,
Kabupaten Maluku Tenggara Barat), melalui WhatsApp, Sabtu 13 Mei 2023, pukul
12.14 WIB sampai selesai.



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat

OF: Narasumber 2, Tokoh adat Masyarakat Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 11 Mei
2023, pukul 11.00 WIB.

163



	Pendahuluan
	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara sebelum Agama Kristen
	Ritual Snyompe
	Duan-Lolat
	Konteks Perkawinan
	Konteks Struktur Sosial-Politik
	Konteks Kosmologis


	Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara setelah Agama Kristen
	Ubila’a,: Nama Allah Masyarakat Tanimbar
	Pemaknaan Baru Ritual Snyompe
	Penambahan Makna Duan-Lolat


	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

