
DIVINITAS 
JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL 

Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 150-163 

 

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7525  
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas                                  This work is licensed under a CC BY-SA 
                                                                                              Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
 

E: divinitas@usd.ac.id   

e-ISSN: 2988-2311 
p-ISSN: 2988-5434 
 

 

PENGARUH AGAMA KATOLIK  

DALAM POLA RELASI DUAN-LOLAT  

PADA MASYARAKAT TANIMBAR UTARA 

Alfridus G.M. Umpung a,1,*  

Marianus M. Oek a,2  
Matias Metintomwat a,3  

Agus Widodo a,4 
 

a Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, Indonesia 

1 giryumpung@gmail.com  
2 markisganteng00@gmail.com 

3 mathiasmetintomwat@gmail.com  
2 aguswidodo@usd.ac.id 

* corresponding author 

 

 

 

ARTICLE INFO 
Submitted : 13-11-2023 
Accepted  : 06-02-2024 

ABSTRACT 

The North Tanimbar community in the Maluku Islands has a tradition of a 

relationship pattern known as Duan-Lolat (Giver-Receiver). This Duan-

Lolat relationship pattern originates from the context of marriage, namely 

the relationship between man (husband) and woman (wife), which at the 

same time also implies the relationship between nature and humans 

(cosmological) as well as the master (the king) with his servants (political). 

This research, using a qualitative approach with interviews and literature 

studies, aims to examine the influence of Catholicism in the Duan-Lolat 

relationship pattern. The results show that before the Catholic faith entered, 

the people of North Tanimbar embraced animist beliefs centered on human 

relationships with the universe and ancestral spirits, referred to as Makenar 

and Batmakenar. After the Catholicism entered in their society, the 

community’s belief system underwent to change. In this religious context, 

Duan, as the Giver, which in the original beliefs was identified with men, 

 

Keywords:  

Animism, Duan-Lolat,  

North Tanimbar, Makenar and  

Batmakenar, Ubila’a, 

https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7525
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:markisganteng00@gmail.com
mailto:aguswidodo@usd.ac.id


Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
151 

 

nature and kings, is now applied to God or Ubila’a, in their language. 

Meanwhile, Lolat, as the receiver, which was originally identified with 

women, humans, and servants, is applied to humans in their relationship 

with God. With this new understanding and meaning, Catholicism can be 

easily accepted by the North Tanimbar community, while strengthening the 

community’s understanding of the relationship between humans and God, 

as well as forming the basis for religious practice and the community. 

 

ABSTRAK 

Masyarakat Tanimbar Utara di Kepulauan Maluku memiliki tradisi dalam 

pola relasi yang dikenal dengan Duan-Lolat (Pemberi-Penerima). Pola 

relasi Duan-Lolat ini berasal dari konteks perkawinan, yaitu relasi antara 

laki-laki (suami) dan perempuan (istri), yang sekaligus juga berimplikasi 

konteks relasi alam dengan manusia (kosmologis) dan tuan/raja dengan 

hamba (politis). Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

wawancara dan studi pustaka, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

pengaruh Agama Katolik dalam pola relasi Duan-Lolat tersebut. Hasilnya 

menunjukkan bahwa sebelum iman Katolik masuk, masyarakat Tanimbar 

Utara memiliki kepercayaan animisme yang berpusat pada hubungan 

manusia dengan alam semesta dan roh-roh leluhur, yang disebut sebagai 

Makenar dan Batmakenar. Setelah masuknya Agama Katolik, sistem 

kepercayaan masyarakat mengalami perubahan. Dalam konteks religius 

ini, Duan, sebagai Pemberi, yang dalam kepercayaan asli diidentikkan 

dengan laki-laki, alam, dan raja, kini diterapkan pada Allah atau Ubila’a, 

dalam bahasa mereka. Sementara itu, Lolat, sebagai penerima, yang semula 

diidentikan pada wanita, manusia, dan hamba, kita diterapkan pada 

manusia dalam relasinya dengan Allah. Dengan pemahaman dan 

pemaknaan yang baru ini, Agama Katolik dapat diterima oleh Masyarakat 

Tanimbar Utara, sekaligus memperkuat pemahaman masyarakat tentang 

hubungan manusia dengan Allah, serta membentuk landasan praktik 

keagamaan dan penghayatan spiritual yang mendasari kehidupan 

beragama di Tanimbar Utara. 

 

 

PENDAHULUAN  

Tanimbar Utara, sebuah kepulauan yang terletak di provinsi Maluku, Indonesia, adalah 

tempat yang kaya akan kebudayaan dan sejarah. Secara geografis, kepulauan ini berbatasan 



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

152 

dengan Kepulauan Kei di sebelah timur dan Kepulauan Babar di sebelah barat. Di bagian utara, 

Kepulauan Tanimbar dibatasi oleh Laut Banda, sementara di selatan terdapat Laut Arafura dan 

Australia sebagai pembatas.1  Saat ini keadaan Tanimbar Utara mencerminkan perpaduan yang 

unik antara tradisi kuno dan pengaruh modern. Meskipun wilayah ini telah mengalami 

perubahan sosial, budaya, dan agama yang signifikan seiring berjalannya waktu, tetap ada 

keberlanjutan dan keunikan dalam kepercayaan masyarakat Tanimbar Utara.  

Sebelum masuknya Agama Kristen ke wilayah Tanimbar Utara, masyarakat Tanimbar Utara 

memiliki kepercayaan yang kaya dan unik, yaitu mengenai hubungan manusia dengan alam 

semesta dan kekuatan-kekuatan gaib yang dikenal. Mereka mempercayai bahwa barang-barang 

tertentu dihuni oleh roh-roh yang memiliki pengaruh langsung terhadap kehidupan mereka. Bagi 

mereka, hubungan manusia dengan alam semesta dan roh-roh ini sangat penting dalam menjaga 

keseimbangan dan keselarasan dalam kehidupan. Mereka melakukan upacara-upacara untuk 

memohon berkat dan perlindungan dari roh-roh, dan juga untuk menghormati nenek moyang 

dan leluhur. 

Setelah Kekristenan masuk ke Tanimbar Utara pada tahun 1910, terjadi perubahan 

signifikan dalam konsep kepercayaan di wilayah tersebut. Masyarakat menemukan konsep 

ketuhanan sebagai sosok yang transenden dan Agung. Masyarakat menyebut yang transenden itu 

dengan sebutan Ubila’a. Pemahaman tentang Ubila’a ini sama dengan sebutan Allah dalam 

agama Kristen. Sebagaimana dalam agama Kristen, Allah atau Ubila’a diyakini sebagai pencipta 

alam semesta. Ubila’a atau Allah merupakan asal mula segala sesuatu di dunia.  

Dalam budaya Tanimbar Utara juga terdapat istilah khusus untuk menggambarkan relasi 

antara manusia dengan Allah atau Ubila’a. Relasi itu disebut sebagai Duan-Lolat. Istilah Duan-

Lolat berkembang dari tradisi kawin-mawin dalam masyarakat Tanimbar Utara. Dua pihak yang 

telah disatukan oleh ikatan perkawinan itu kemudian melahirkan struktur relasi yang baru, yaitu 

pola relasi pemberi (giver) dan penerima (recipient).2 Pemberi (giver) adalah keluarga pihak 

perempuan yang memberikan anak dara mereka kepada pihak mempelai laki-laki untuk 

dijadikan istri. Pihak pemberi ini kemudian dinamakan Duan yang berarti pemilik atau tuan.  

Sementara itu, penerima (recipient) adalah keluarga pihak laki-laki yang menerima 

mempelai perempuan. Dalam terminologi Tanimbar Utara pihak penerima ini disebut sebagai 

Lolat. Konsep pemberi dan penerima ini kemudian dipakai oleh masyarakat Tanimbar Utara 

untuk menggambarkan hubungan mereka dengan sosok yang Ilahi atau Transenden. Yang 

 
1  M, Ririmasse, “Arkeologi Kepulauan Tanimbar Bagian Utara: Tinjauan Potensi di Pulau Fordata 

dan Pulau Larat Maluku Indonesia” Kapata Arkeologi 1, Nr. 1, (2016): 45 
2  M, Wearulun & Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di Tanimbar Utara 

Provinsi Maluku.” Anthropos 6, Nr. 1, (2020): 63. 



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
153 

 

Transenden itu adalah pemberi (Duan), yaitu Ubila’a, sedangkan penerima (Lolat) adalah 

manusia.  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui 

kajian pustaka dan wawancara. Prosedur penelitian dimulai dengan kajian pustaka dengan 

berfokus pada literatur-literatur yang berbicara tentang kebudayaan dan kepercayaan Tanimbar 

Utara pada umumnya. Berkaitan dengan wawancara, peneliti memilih tiga orang narasumber 

yang terdiri dari satu tokoh masyarakat (Camat Wertamrian sekaligus pemerhati budaya) dan 

dua pemerhati budaya Tanimbar Utara. Metode yang digunakan dalam wawancara adalah via 

panggilan WhatsApp. Para narasumber diberi pertanyaan seputar tema, khususnya tentang 

aspek-aspek yang belum tersedia di dalam kajian pustaka, yakni pengaruh agama Katolik terhadap 

kebudayaan Tanimbar Utara. Data dari hasil wawancara kemudian digunakan sebagai pelengkap 

sekaligus untuk mengkritisi hasil penelitian yang didapatkan dari studi pustaka.  

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara sebelum Agama Kristen 

Sebelum agama Kristen masuk ke Kepulauan Tanimbar Utara, kepercayaan masyarakat 

masih bersifat animisme. Mereka sama sekali belum mengenal konsep tentang Tuhan. Praktik 

yang mereka lakukan adalah memuja roh-roh para leluhur yang disebut Makenar dan 

Batmakenar. Kata Makenar berarti roh leluhur pria, sedangkan Batmakenar adalah roh leluhur 

wanita. Makenar dan Batmakenar diyakini memiliki kekuatan untuk menjaga, memelihara, 

melindungi, masyarakat Tanimbar Utara dari segala wabah penyakit dan mara bahaya yang 

datang dan mengancam kehidupan manusia.3  

Ritual Snyompe 

Pemujaan kepada Makenar dan Batmakenar dilakukan di tempat-tempat tertentu, seperti 

pada pohon-pohon besar, batu besar, air, dan tanah. Alasannya, karena masyarakat Tanimbar 

Utara percaya bahwa roh-roh para leluhur berdiam di tempat tersebut. Dengan begitu, tempat-

 
3  Wawancara JM: Narasumber 1, Pemerhati Kebudayaan Tanimbar dan tokoh adat Masyarakat 

Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 27 April 2023, pukul 20.00 WIB sampai selesai. 



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

154 

tempat itu menjadi sakral.4 Di samping itu, ada beberapa ritual yang dilakukan untuk 

menghormati para leluhur, salah satunya ritual Snyompe. 

Ritual Snyompe biasanya dilakukan sebelum pembukaan kebun baru, pengelolaan hasil 

laut, dan saat berburu. Hal ini dilakukan dengan mempersembahkan sesajen kepada roh-roh 

para leluhur (Makenar dan Batmakenar). Dalam ritual tersebut, masyarakat Tanimbar Utara 

menyampaikan doa-doa adat lalu diikuti dengan pemberian persembahan berupa hasil kebun, 

antara lain ubi, keladi, petatas, kombili, pisang, beras merah, kelapa dan lain-lain. Ada juga 

persembahan hasil laut, seperti ikan, teripang, lola, mutiara, dan rumput laut, sedangkan 

persembahan hasil buruan di hutan biasanya babi, kus-kus, kelinci, dan burung kasuari.  

Tujuan mempersembahkan hasil kebun, adalah agar roh-roh para leluhur selalu memberikan 

kesuburan pada tanah agar hasil panen melimpah. Berikutnya, ritual yang dilakukan di laut 

bertujuan agar roh-roh para leluhur memberikan hasil laut yang melimpah. Masyarakat 

memohon agar leluhur membuat cuaca bagus, laut menjadi tenang saat berlayar, dan dijauhkan 

dari berbagai macam bahaya. Hal yang sama berlaku juga saat masyarakat hendak melakukan 

perburuan di hutan.  

Synompe juga bermaksud mengucapkan syukur kepada leluhur karena telah menjauhkan 

masyarakat Tanimbar Utara dari segala bahaya.5 Maka dari itu, doa ritual adat ini tidak didoakan 

oleh sembarang orang. Ritual ini hanya bisa dilakukan oleh yang Mangsompe, yaitu seseorang 

yang diberikan kewenangan khusus (tua-tua adat, kepala suku) oleh masyarakat adat untuk 

mengantarkan mereka masuk dalam dinamika doa kepada leluhur (Makenar dan Batmakenar). 

 

 

Berikut adalah contoh Doa Ritual adat Snyompe yang diucapkan dalam bahasa Tanimbar 

Utara: 

“Oh empung nusung mirkateman silai ma mti ain sane lo. Mafai monuk feti 
bolokah to myorip myor kam, nempa kiminDuan na katutun, bati, kewakar, nde safe 
– safe monuk. Mal tuak ye neluk snyompe nde mtane tnyamar ye neluk tatake la 
mafbotin feti kam mandremi kimir kateman, ma myangar nde myorang kam monuk 
lerar mpane. Kam mtak maka msipur kawelin kabain yatkar, maninik, anfanas rbie 
rloin kam, mla myorang kam na mam karyayar.” 

Terjemahan Bahasa Indonesia: 

 
4  OF: Narasumber 2, Tokoh adat Masyarakat Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 11 Mei 2023, 

pukul 11.00 WIBsampai selesai. 
5  Wawancara, LS: Narasumber 3, Camat Wertamrian dan pembina adat Kecamatan Wertamrian, 

Kabupaten Maluku Tenggara Barat), melalui WhatsApp, Sabtu 13 Mei 2023, pukul 12.14 WIB 
sampai selesai. 



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
155 

 

Oh Para Leluhur yang sudah berada di kehidupan lain, kami semua yang ada di 
sini, kami tahu bahwa walaupun kita tidak bersama lagi, namun keberadaan kalian 
semua terjelma dalam bentuk pohon, batu, air, tanah, atau dalam bentuk apa saja, 
kami mengangkat Sopi dan makan ini untuk memberitahukan bahwa kami masih 
mengingat kalian semua dan oleh karena itu, kami minta agar para leluhur tetap 
menjaga dan melindungi kami dari segala bahaya dalam setiap perjalanan hidup 
kami.6 

Doa ini menjadi sebuah doa yang khusus dilakukan oleh masyarakat Tanimbar sebagai bentuk 

penghormatan terhadap leluhur yang telah meninggal. Leluhur dipercaya masih hadir dalam 

kehidupan lain. Meskipun tidak secara fisik, mereka tetap muncul dalam berbagai bentuk, seperti 

pohon, batu, air, atau tanah. Doa ini juga berfungsi sebagai permohonan agar leluhur terus 

melindungi dan menjaga perjalanan hidup mereka.  

Dalam upacara snyompe, masyarakat Tanimbar mengangkat minuman dan makanan sebagai 

simbol pengingatan kepada leluhur. Tindakan simbolis ini mengisyaratkan pesan bahwa mereka 

masih mengingat dan menghormati keberadaan kepada leluhur, sekaligus sebagai bentuk 

komunikasi antara dunia nyata dan dunia spiritual. 

Duan-Lolat  

Masyarakat Tanimbar Utara memiliki budaya Duan-Lolat untuk menggambarkan hubungan 

manusia dengan Allah. Terbentuknya budaya ini menjadi hal yang penting, sehingga menjadi 

slogan yang tercantum dalam logo kabupaten Maluku Tenggara Barat (MTB), yang kemudian 

dijuluki sebagai “Negeri Duan-Lolat.”7 Namun, sebenarnya budaya Duan-Lolat bermula dari 

konteks genealogis sosiologis sistem hubungan perkawinan di antara keluarga-keluarga di 

masyarakat Tanimbar Utara.  

Sebelum masuk pada pembahasan Duan-Lolat, penulis akan memberikan pemaparan singkat 

konteks historis masyarakat Tanimbar Utara pada umumnya. Tanimbar Utara adalah pulau para 

migran.8 Nenek moyang Tanimbar Utara datang dari pulau-pulau sekitar secara berkelompok 

atau berdasarkan suku atau clan tertentu. Dari kelompok atau clan ini terjadilah pernikahan 

silang antara clan yang kemudian melahirkan struktur masyarakat Tanimbar. Akan tetapi, Duan-

Lolat sendiri tidak hanya terbatas pada perkawinan meskipun lahir dari sistem perkawinan. 

 
6  Wawancara, LS: Narasumber 3 
7  L, Batsira. Menjumpai Allah dalam Budaya Duan-Lolat: Suatu Upaya Berteologi Kontekstual dalam 

Konteks Masyarakat Tanimbar Utara. Tesis. Program Pascasarjana Fakultas Teologi. Universitas 
Kristen Duta Wacana: Yogyakarta, (2013):5. 

 
8  A, Dasfordate & E. D. Winoto, “Traditional Government System in Tanimbar.” International 

Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 9, Nr. 11, (2023): 438.  



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

156 

Karena itu, di bawah ini penulis memberikan beberapa praktik dan konsep yang memuat unsur 

Duan-Lolat  

Konteks Perkawinan  

Sebagaimana lazimnya perkawinan normal (heteroseksual) selalu melibatkan dua pihak, 

yaitu pihak laki-laki dan pihak perempuan. Setelah menikah, kedua mempelai itu kemudian 

melahirkan struktur relasi baru. Di sisi lain, Tanimbar Utara menganut sistem paternalisme. 

Sistem ini melahirkan pola relasi pemberi (giver) dan penerima (recipient).9 Pemberi (giver) 

adalah keluarga pihak perempuan yang memberikan anak dara mereka kepada pihak laki-laki. 

Pihak pemberi kemudian dinamakan Duan yang berarti pemilik atau tuan. Sementara itu, 

penerima (recipient) adalah keluarga pihak laki-laki yang disebut sebagai Lolat.  

Struktur Duan-Lolat yang telah terbentuk sejak nenek moyang ini tetap bertahan. Itu berarti 

setiap clan atau suku telah mempunyai Duan dan lolat-nya masing-masing. Maka dari itu, anak-

anak laki-laki atau perempuan Tanimbar Utara diwajibkan mengetahui dari clan atau suku mana 

mereka harus menikah. Tentunya perempuan harus menikah dengan laki-laki yang berasal dari 

lolat clan-nya. Sebaliknya, laki-laki harus menikah dengan anak dara dari Duan clan-nya.10 

Apabila terjadi kekeliruan, maka harus diadakan ritual khusus untuk memulihkan kekeliruan 

tersebut. Lambat laun pola relasi yang bersumber dari pernikahan ini kemudian menyulam 

semua pola relasi sebagian besar struktur masyarakat. 

Konteks Struktur Sosial-Politik 

Dalam sistem sosial politik (kerajaan), Duan-Lolat mengalami pemaknaan yang lebih luas. 

Duan dimaknai sebagai raja atau pemimpin. Sementara itu, Lolat atau penerima dimaknai 

sebagai hamba.11 Duan bertanggung jawab secara wajib melindungi dan membantu Lolat-nya 

terutama dalam kesulitan-kesulitan finansial. Demikian juga sebaliknya Lolat harus melakukan 

kewajibannya kepada Duan-nya. Misalnya memberikan sopi (minuman beralkohol) atau daging 

sebagai bentuk balas budi kepada Duan. Tuntutan etis yang berciri mekanistis ini memiliki sifat 

yang cenderung untuk memaksa.12  

 
9  M, Wearulun, & Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di Tanimbar 

Utara Provinsi Maluku,” 63. 
10  A, Alaslan, “Analisis Nilai-Nilai Budaya Duan Lolat Berbasis Kearifan Lokal pada Masyarakat 

Tanimbar Utara di Kabupaten Maluku Tenggara Barat.” Otonomi 11, Nr. 22, (2018): 36. 
11  A, Wuritimur. Basudara Orang Tanimbar Utara, Model Kearifan Lokal (Yogyakarta: Kanisius, 2012), 

36. 
12  S, Setiawan. “Sejarah Suku Tanimbar (Agustus, 2023). https://www.gurupendidikan.co.id/suku-

tanimbar  (Diakses pada 28. 25. 2023). 

https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar
https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar


Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
157 

 

Meskipun berbeda konteks, yakni pernikahan dan struktur kemasyarakatan, Duan dan Lolat 

dalam kedua ranah ini masih memiliki kedekatan pemaknaan. Duan selalu diposisikan sebagai 

yang tinggi, yakni pemberi, tuan raja dan pemimpin. Lolat mendapat tempat yang rendah, yaitu 

penerima dan hamba.  

Konteks Kosmologis 

Duan-Lolat dimaknai juga secara kosmologis. Pemaknaan ini bisa ditemukan pada penamaan 

masyarakat Tanimbar Utara terhadap hubungan antara langit dan bumi. Misalnya, langit 

memberikan hujan kepada bumi (tanah).13 Peran langit yang memberikan hujan diidentifikasi 

sebagai Duan, sedangkan tanah sebagai penerima air hujan diidentifikasi sebagai Lolat.  

Dari ketiga konteks ini (Perkawinan, struktur sosial-politik, dan kosmologis) terlihat adanya 

unsur relasionalitas. Unsur relasionalitas yang tampak adalah unsur sebagai pemberi dan 

penerima. Dalam hal ini pemberi adalah Duan dan penerima adalah Lolat. Duan sebagai 

pemberi, posisinya selalu berada di atas Lolat.  

Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara setelah Agama Kristen  

Pada tahun 1910, Pastor Clerk dan Capres tiba di Desa Sifnana, Kecamatan Tanimbar 

Selatan, Saumlaki, Maluku Tenggara Barat. Mereka datang dengan tujuan utama untuk 

menyebarkan agama Katolik di seluruh Pulau Yamdena dan Tanimbar.14 Misi membuahkan hasil 

dimana agama Katolik menjadi salah satu agama yang banyak dianut oleh masyarakat Tanimbar 

Utara sampai saat ini. 

Data Kementerian Agama Provinsi Maluku pada 2019 menunjukkan jumlah populasi warga 

dengan masing-masing agama yang dianut. Muslim di Kabupaten Kepulauan Tanimbar mencapai 

9.317 orang. Agama Katolik mencapai 84.679 orang dan Protestan 71.097 orang. Dari jumlah ini 

sangat tampak bahwa pemeluk agama Katolik lebih banyak dibandingkan agama lainnya.  

Agama Katolik kemudian memiliki pengaruh yang kuat dalam kehidupan masyarakat 

Tanimbar. Kepercayaan dan praktik keagamaan yang diajarkan dalam agama Katolik menjadi 

landasan penting dalam membentuk cara pandang dan tindakan masyarakat. Kemudian pola 

kepercayaan tradisional yang beragam dengan berbagai bentuk pemujaan terhadap roh-roh dan 

 
13  A, Lerebulan, Tanimbar Utara: Maluku Tenggara Barat, antara Tradisi dan Kehidupan Modern. 

(Yogyakarta: Kanisius, 2011), 35. 
14  A, Prodjo. Monumen Pembaptisan Pertama Orang Olilit di Saumlaki, Maluku. Kompas.com (10 

Desember2016)https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptis
an.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku  (diakses 04.06.2023) 

https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku
https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pertama.orang.olilit.di.saumlakimaluku


Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

158 

leluhur juga turut mengalami perubahan pemaknaan. Contohnya ritual Snyompe dimaknai 

secara lain tidak lagi diutamakan kepada leluhur, tetapi kepada Tuhan.  

Para misionaris Barat memperkenalkan konsep ketuhanan yang monoteistik kepada 

masyarakat Tanimbar Utara. Mereka mengajarkan bahwa ada satu Tuhan yang merupakan 

realitas tertinggi atau Ilahi yang harus dihormati dan disembah. Dalam proses ini, masyarakat 

Tanimbar Utara merasa perlu menemukan kata yang tepat untuk menyebut Tuhan Allah yang 

baru mereka kenal melalui ajaran agama Katolik yang diperkenalkan oleh para misionaris. 

Masyarakat Tanimbar Utara kemudian menemukan kata yang mereka anggap tepat untuk 

menyebut Tuhan Allah, yaitu Ubila’a,. Kata ini menjadi sebutan khusus untuk Tuhan yang 

mereka yakini sebagai realitas tertinggi dan objek penyembahan mereka. Dengan adanya kata 

Ubila’a, masyarakat Tanimbar Utara dapat merujuk dan berkomunikasi mengenai Tuhan Allah 

dalam konteks keagamaan mereka yang baru. 

Ubila’a,: Nama Allah Masyarakat Tanimbar  

Kata Ubila’a,, terbentuk dari dua kata, yaitu ubu yang berarti leluhur atau cucu, dan kata ila’a 

yang bermakna besar atau agung. Kata ubu bila tidak ditambahkan dengan Ila’a, maknanya masih 

leluhur atau cucu. Namun, ketika ditambahkan dengan kata Ila’a (agung), maknanya menjadi 

Leluhur Agung. Kata Leluhur Agung inilah yang diidentifikasi sebagai Allah. Leluhur Agung 

(Ubila’a,) dalam kepercayaan masyarakat menjadi sosok yang membentuk asal-usul kehidupan 

orang Tanimbar Utara. Dengan kata lain Leluhur Agung atau Ubila’a ini adalah pencipta alam 

semesta. Hal ini sejalan dengan Credo Kristiani bahwa Allah adalah pencipta langit dan bumi15  

Leluhur Agung atau Ubila’a (Allah) menggantikan posisi para leluhur. Jika sebelumnya para 

leluhur (Makenar dan Batmakenar) diyakini sebagai sosok yang tertinggi dan dihormati, maka 

posisi itu diganti oleh Ubila’a. Maka secara hierarkis, Allah menempati posisi tertinggi, para 

leluhur (Makenar dan Batmakenar) berada pada posisi kedua, dan manusia berada di posisi 

terbawah. Namun, posisi Makenar dan Batmakenar tidak sama dengan santo santa dalam Agama 

Katolik, bukan juga sebagai perantara seperti Yesus Kristus, melainkan hanya sebagai pendukung 

dan pendamping orang yang masih hidup.16  

Dalam konteks doa setelah memeluk agama Katolik, masyarakat Tanimbar menilai 

pentingnya mengutamakan doa kepada Ubila’a, (Tuhan Allah) dalam setiap acara adat menjadi 

jelas. Setiap kali masyarakat Tanimbar Utara mendaraskan doa dalam acara adat mereka, pujian 

dan permohonan ditujukan secara khusus kepada Ubila’a,. Mereka menyadari bahwa Ubila’a, 

 
15  Wawancara JM: Narasumber 1 
16  Wawancara JM: Narasumber 1 



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
159 

 

adalah Tuhan yang patut dihormati dan disembah sebagai realitas tertinggi dalam kepercayaan 

mereka yang baru. 

Dalam urutan doa, pemujaan dan permohonan kepada Ubila’a, selalu ditempatkan pada 

posisi yang pertama dan diutamakan. Hal ini mencerminkan perubahan dalam hierarki spiritual 

masyarakat Tanimbar Utara setelah memeluk agama Katolik. Meskipun mereka masih 

mempertahankan penghormatan terhadap para leluhur, doa untuk para leluhur biasanya 

ditempatkan di akhir, dan fokusnya lebih pada meminta dukungan dan pendampingan saja. 

Masyarakat Tanimbar Utara memahami bahwa hanya Allah yang memiliki kekuatan untuk 

memberikan berkat yang sejati. 

Selain itu, dalam berbagai bentuk doa persembahan yang dilakukan dalam kehidupan sehari-

hari, tujuan utama doa tetap ditujukan kepada Ubila’a. Misalnya, saat masyarakat merayakan 

syukuran panen, pernikahan, atau saat membuka kebun baru, mereka mengarahkan doa dan 

permohonan kepada Tuhan Allah sebagai ekspresi rasa syukur dan pengharapan atas berkat-Nya. 

Mereka mengakui bahwa dalam segala hal yang mereka lakukan, baik dalam upacara adat 

maupun peristiwa kehidupan, penting untuk mengarahkan hati dan doa mereka kepada Ubila’a, 

sebagai fokus utama keagamaan mereka. 

Pemaknaan Baru Ritual Snyompe 

Setelah mengalami evangelisasi dan masuknya agama Katolik, Ritual Snyompe di Tanimbar 

Utara tetap ada tetapi sedikit mengalami perubahan makna. Sebelumnya, ritual ini biasanya 

dilakukan sebagai bentuk penghormatan kepada roh-roh para leluhur (Makenar dan 

Batmakenar) yang dipercaya bersemayam di alam sekitar seperti pohon, batu, air, dan tanah. 

Ritual ini sering dilakukan sebelum pembukaan kebun baru, pengelolaan hasil laut, atau saat 

berburu, dengan cara mempersembahkan sesajen kepada roh-roh tersebut. Namun, setelah 

memeluk agama Katolik, masyarakat Tanimbar Utara mengalami pergeseran dalam praktik ritual 

tersebut. 

Masyarakat Tanimbar Utara kini mengalihkan fokus spiritualitas mereka kepada ajaran 

agama Katolik. Ritual Snyompe yang sebelumnya terkait dengan kepercayaan leluhur, mulai 

menghilang dan digantikan oleh praktik-praktik keagamaan Katolik. Doa-doa adat dalam Ritual 

Snyompe digantikan dengan doa-doa dalam tradisi agama Katolik. Pengorbanan atau 

persembahan dalam bentuk hasil panen, hasil laut, dan hasil binatang buruan yang sebelumnya 

dipersembahkan kepada leluhur, kini dialihkan menjadi persembahan kepada Tuhan entah 

dalam acara Snyompe itu sendiri dalam misa atau upacara keagamaan Katolik. 

Perubahan ini mencerminkan transformasi budaya dan kehidupan spiritual masyarakat 

Tanimbar Utara setelah memeluk agama Katolik. Meskipun praktik Ritual Snyompe berubah, 



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

160 

tetapi nilai-nilai tradisi dan penghormatan terhadap leluhur tetap dihargai dalam konteks agama 

Katolik yang diadopsi oleh masyarakat Tanimbar Utara. 

Berikut adalah contoh doa yang dilakukan setelah agama masuk di Kepulauan Tanimbar 

Utara: 

“Ubila’a,” oh “Ratu Mangkuase ko dasane, safe–safe na langit lebaban, ko mufai 
ti mwait dalmyamar mpane.lereye, mamkyateman mkobal kam monuk ma msaup 
mam snyompe ye ye berko, kamafai monuk feti, lan ko amang ratu ko, ma myefar 
udan la mufmpwetan lete olak, la mufmorip asak dalmir. Mpe nof ko dalam 
ngamone ma mal tnyamar lerar berkam nof ning karyaryar, ko mpwiare 
mamkyateman ti terik lereye. Kam msaup berko bowe isin ye, maka nait sorga 
dalam, maka msipur maninik anfanas, ma mtolar ngule srie la mfamole 
mamkyateman silai na busir langit lebaban ye. Nof Ame, Ma Anak, Ma Rohkudus, 
Amen. 

Terjemahan Bahasa Indonesia: 

“Allah Yang Maha Kuasa, segala sesuatu yang ada di Bumi, Engkau Maha mengetahui 
sampai lubuk hati kami masing-masing. Kami berkumpul di sini untuk mengangkat hati 
kepada-Mu, kami mengetahui bahwa hanya engkau saja Tuhan dan Allah kami, yang 

menurunkan hujan membasahi kebun untuk menghidupi tanaman, sehingga dari hati-Mu 
yang penuh cinta, yang memberikan makanan setiap hari kepada kami dari kerja dan upaya 
kami, Engkau menjaga dan memelihara kami semua. Kami naikkan persembahan syukur 

ini, semoga sampai kepada-Mu di Surga sehingga Engkau menjauhi sakit penyakit dan 
menurunkan berkat untuk kami semua di Bumi Ini. Amin.17 

Doa ini merupakan ungkapan kepercayaan dari masyarakat Tanimbar Utara kepada Allah 

sebagai Yang Maha Kuasa dan Maha Mengetahui. Masyarakat Tanimbar Utara mengakui bahwa 

Allah memiliki kendali penuh atas segala sesuatu di Bumi dan memiliki pengetahuan yang 

mendalam tentang pikiran dan hati setiap individu di daerah mereka. Masyarakat Tanimbar 

Utara juga mengakui bahwa Allah memiliki kekuasaan atas alam semesta, termasuk dalam 

menurunkan hujan bagi kebun-kebun yang sudah diolah.   

Penambahan Makna Duan-Lolat  

Masuknya budaya barat melalui kolonialisme pada abad ke-19 dan 20 tentu saja membawa 

perubahan bagi budaya-budaya tradisional yang telah lama dilestarikan. Akan tetapi cukup 

menarik bahwa budaya Duan-Lolat yang menjadi ciri khas masyarakat Tanimbar Utara tidak 

terlalu tergerus oleh budaya kolonial itu. Praktik perkawinan yang dilakukan dengan mencari 

pasangan dari clan Duan dan Lolat masih tetap dilestarikan. Ada pun pemaknaan Duan sebagai 

 
17  Wawancara, LS: Narasumber 3 
 



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
161 

 

tuan atau raja atau pemberi dan Lolat sebagai penerima atau hamba masih sama. Selain itu, 

konsep Duan-Lolat dalam kosmologi Tanimbar Utara yang mana langit dimaknai sebagai Duan 

atau pemberi hujan dan Lolat sebagai tanah yang menerima hujan masih tetap ada dan sama. 

Akan tetapi, masuknya konsep kekristenan melalui kolonialisme Barat membawa 

penambahan pemaknaan baru bagi Duan-Lolat, yaitu dalam konteks religius. Dalam konteks 

religius ini Duan adalah Allah atau Ubila’a dan Lolat adalah manusia. Hal ini sama sekali tidak 

menggantikan konsep Duan dalam konteks religius, sosial, dan kosmologis yang sudah disebutkan 

sebelumnya. Hal ini dapat dipahami mengingat sebelum masuknya kekristenan, Masyarakat 

Tanimbar masih mempunyai sistem kepercayaan yang berbentuk animisme dan dinamisme. 

Masyarakat Tanimbar pra-Kekristenan belum mempunyai konsep Tuhan yang mem-persona 

sebagaimana dalam agama-agama Abrahamistik, seperti Yahudi, Kristen dan Islam. Sementara 

Lolat yang awalnya dimaknai sebagai penerima dan hamba dengan mudah diadaptasi sebagai 

manusia yang mana memiliki asal, sumber, dan menerima pemberian dari Tuhan.  

KESIMPULAN 

Tanimbar Utara, sebuah kepulauan di provinsi Maluku, Indonesia, merupakan tempat yang 

kaya akan kebudayaan dan sejarah. Sebelum masuknya Agama Kristen, masyarakat Tanimbar 

Utara memiliki kepercayaan animisme yang memusatkan hubungan manusia dengan alam 

semesta dan roh-roh leluhur. Praktik yang mereka lakukan adalah memuja roh-roh para leluhur 

yang disebut Makenar dan Batmakenar. Kata Makenar berarti roh leluhur pria, sedangkan 

Batmakenar adalah roh leluhur wanita. Makenar dan Batmakenar diyakini memiliki kekuatan 

untuk menjaga, memelihara, melindungi, masyarakat Tanimbar Utara dari segala wabah 

penyakit dan mara bahaya yang datang dan mengancam kehidupan manusia. Tempat pemujaan 

kepada Makenar dan Batmakenar dilakukan di tempat-tempat tertentu, seperti pada pada pohon-

pohon besar, batu besar, air, dan tanah. 

Setelah Agama Kristen masuk pada tahun 1910, terjadi perubahan signifikan dalam konsep 

kepercayaan Tanimbar Utara. Masyarakat mulai mengadopsi konsep ketuhanan yang 

transenden, yaitu Ubila’a sebagai Allah. Selain itu, masyarakat Tanimbar Utara memiliki budaya 

Duan-Lolat untuk menggambarkan hubungan manusia dengan Allah. Dalam konteks budaya 

Duan-Lolat, masyarakat Tanimbar Utara mengimani bahwa Allah atau Ubila’a,, diidentifikasi 

sebagai Duan, sedangkan manusia diidentifikasi sebagai Lolat. Allah dikatakan Duan karena Ia 

memberi kehidupan kepada manusia dan kepada seluruh ciptaan. Selain itu, manusia dimaknai 

sebagai lolat (penerima) karena dengan aktif menerima kehidupan yang diberikan oleh Allah 

lantas menjalankannya. 



Afridus G.M. Umpung, Marianus M.Oek, Matias Metintomwat, Agus Widodo 

162 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Alaslan, A. “Analisis Nilai-Nilai Budaya Duan Lolat Berbasis Kearifan Lokal pada Masyarakat 

Tanimbar Utara di Kabupaten Maluku Tenggara Barat.” Otonomi 11, Nr. 22, 

(2018): 1-12. 

Batsira L. “Menjumpai Allah dalam Budaya Duan-Lolat: Suatu Upaya Berteologi Kontekstual 

dalam Konteks Masyarakat Tanimbar Utara. Tesis. Program Pascasarjana Fakultas 

Teologi. Universitas Kristen   Duta Wacana: Yogyakarta, 2013. 

Dasfordate A. & Winoto D. E. "Traditional Government System in Tanimbar."  International 

Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 9, Nr. 11, (2023): 434-

444. 

Lerebulan A. Tanimbar Utara: Maluku Tenggara Barat, antara Tradisi dan Kehidupan 

Modern, Yogyakarta: Kanisius, 2011. 

M, Wearulun & Y, Gulo. “The Special is Women: Suatu Ritual Adat Masuk Minta di 

Tanimbar Utara Provinsi Maluku.” Anthropos 6, Nr. 1, (2020): 62-72. 

Prodjo, A. Monumen Pembaptisan Pertama Orang Olilit di Saumlaki, Maluku. Kompas.com 

(10 Desember 2016) 

https://travel.kompas.com/read/2016/12/10/070500227/monumen.pembaptisan.pe

rtama.oran.olilit.di.saumlaki.maluku diakses 04.06.2023).  

Ririmasse, M. “Arkeologi Kepulauan Tanimbar Bagian Utara: Tinjauan Potensi di Pulau 

Fordata dan Pulau Larat Maluku Indonesia” Kapata Arkeologi 1, Nr. 1, (Juli 2016): 

43-58. 

S, Setiawan. “Sejarah Suku Tanimbar (Agustus, 2013). 

https://www.gurupendidikan.co.id/suku-tanimbar (diakses 28.05.2023). 

Wuritimur A. Basudara Orang Tanimbar Utara, Model Kearifan Lokal, Yogyakarta: Kanisius, 

2012. 

 

Wawancara 

JM: Narasumber 1, Pemerhati kebudayaan Tanimbar dan tokoh adat Masyarakat Tanimbar, 

melalui WhatsApp, Kamis 27 April 2023, pukul 20.00 WIB sampai selesai. 

LS: Narasumber 3, Camat Wertamrian dan pembina adat Kecamatan Wertamrian, 

Kabupaten Maluku Tenggara Barat), melalui WhatsApp, Sabtu 13 Mei 2023, pukul 

12.14 WIB sampai selesai. 



Pengaruh Agama Katolik dalam Pola Relasi Duan-Lolat 

 
163 

 

OF: Narasumber 2, Tokoh adat Masyarakat Tanimbar, melalui WhatsApp, Kamis 11 Mei 

2023, pukul 11.00 WIB. 


	Pendahuluan
	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara sebelum Agama Kristen
	Ritual Snyompe
	Duan-Lolat
	Konteks Perkawinan
	Konteks Struktur Sosial-Politik
	Konteks Kosmologis


	Kepercayaan Masyarakat Tanimbar Utara setelah Agama Kristen
	Ubila’a,: Nama Allah Masyarakat Tanimbar
	Pemaknaan Baru Ritual Snyompe
	Penambahan Makna Duan-Lolat


	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

