e-ISSN: 2988-2311 DIVINITAS

p-ISSN: 2988-5434 JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL
Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 106-119

DEWA TERTINGGI “PUANG MATUA”
DALAM KEPERCAYAAN ALUK TO DOLO

Aldry Toban Saleda a1
Antonius Bilang 22
Rofinus Ary 23"
Agus Widodo 24

2 Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, Indonesia

Laldritobans14 @gmail.com
2antonbilang @gmail.com
3 rofinusariol @gmail.com

4 aguswidodo@usd.ac.id

" corresponding author

ARTICLE INFO ABSTRACT

Submitted : 06-11-2023

Accepted : 06-02-2024 Each religious tradition has its own name for Hyang llahi. In general, the

figure of Hyang llahi is commonly referred to as God, Allah, Gusti, dewa,
and others. These names indicate the relationship and understanding of a
particular society or community towards the Divine Being. This research
using qualitative methods through literature study, field observations, and
interviews aims to explain the understanding of divinity in Aluk To Dolo
Religious tradition, especially the existence of Puang Matua. The results
show that the Aluk To Dolo Religious tradition has a divine figure that they

worship and praise, namely Puang Matua. Aluk To Dolo adherents always

Keywords:
Aluk To Dolo, Puang Matua, Toraja, aim for unity with Puang Matua through all the rules of life that have been
Supreme God, The Divine passed down by Puang Matua as norms that must be obeyed. In addition,
they hope to be reunited and live with Puang Matua. .
ABSTRAK
Setiap aliran kepercayaan memiliki penyebutan masing-masing untuk
Hyang Ilahi. Secara umum, sosok Hyang llahi ini ini biasa disebut dengan
DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7498 [@)ev-sa |
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas This work is licensed under a CC BY-SA

E: divinitas@usd.ac.id Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.


https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7498
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:aguswidodo@usd.ac.id

Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

nama Tuhan, Allah, Gusti, dewa, dan lain-lain. Nama-nama ini
menunjukkan relasi dan pemahaman masyarakat atau komunitas tertentu
akan Hyang Ilahi tersebut. Penelitian dengan metode kualitatif melalui studi
pustaka, observasi lapangan, dan wawancara ini bertujuan untuk
menjelaskan paham ketuhanan dalam kepercayaan Aluk To Dolo,
khususnya eksistensi Puang Matua. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
kepercayaan Aluk To Dolo memiliki sosok Ilahi yang mereka sembah dan
puji, yakni Puang Matua. Para penganut Aluk To Dolo selalu mengarah
kepada kesatuan dengan Puang Matua melalui segala aturan hidup yang
telah diturunkan oleh Puang Matua sebagai norma yang harus ditaati.
Selain itu, mereka berharap dapat dipersatukan kembali dan hidup bersama

Puang Matua.

PENDAHULUAN

Sudah sejak semula manusia percaya akan adanya kuasa yang mengatur dunia ini. Kuasa itu
bukan dari manusia melainkan dari sesuatu yang lebih tinggi dari manusia yaitu Sosok superior
yang mengatur segala yang ada di bumi. Dia memiliki kuasa tertinggi sehingga dipuji dan

disembah oleh manusia.

Setiap aliran kepercayaan dalam suku-suku bangsa yang ada di Indonesia memberi nama dan
gelar yang berbeda-beda untuk sosok superior itu. Secara umum dalam bahasa Indonesia
terdapat beberapa nama untuk sosok yang memiliki kuasa di luar pikiran manusia, yakni Allah,
Tuhan, dan Dewa. Gelar yang diberikan itulah yang dijadikan sebagai Alamat untuk berelasi atau
berhubungan dengan dewa tersebut. Dalam kepercayaan Aluk 7o Dolo, dewa yang memiliki
kuasa atas segala yang ada ialah Puang Matua. Puang Matua menjadi dewa tertinggi dan menjadi

pusat serta arah hidup penganut kepercayaan Aluk To Dolo.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian yang bdigunakan untuk penulisan artikel ini adalah penelitian kualitatif
dengan metode studi pustaka dan wawancara. Penelitian kualitatif sendiri adalah suatu prosedur
penelitian untuk mendeskripsikan perilaku, sikap orang atau suatu keadaan pada tempat tertentu

secara rinci dan mendalam dalam bentuk narasi, dengan menekankan pada sifat keaslian sumber

107



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

data sesuai dengan karakteristik penelitiannya.! Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
observasi dengan bertanya kepada tokoh-tokoh agama dan masyarakat yang ada di daerah Toraja
melalui media daring (zoom meeting). Kemudian, studi pustaka yang relevan dengan topik

penelitian dan beberapa sumber artikel dari jurnal yang berkaitan dengan topik penelitian ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tentang Aluk To Dolo

Suku Toraja merupakan salah satu suku yang ada di Indonesia yang mempunyai budaya yang
sangat beragam. Salah satu contoh yang masih dilestarikan hingga saat ini yakni melaksanakan
upacara pemakaman sehingga membuat orang penasaran untuk melihat secara langsung.
Upacara kematian ini dilaksanakan oleh masyarakat Toraja yang beragama asli atau biasa disebut
dengan Aluk To Dolo. Aluk To Dolo merupakan salah satu keyakinan dengan ajaran hidup dan
kehidupan yang dianut oleh orang Toraja sejak dari nenek moyangnya yang masih terus ada
hingga saat ini.? Bisa dikatakan bahwa A/uk To Dolo ini merupakan tempat berpijaknya seluruh
kebudayaan Toraja yang keasliannya masih dipertahankan dan dilestarikan hingga saat ini dan

mempunyai pengaruh bagi kehidupan masyarakat Toraja.

Menurut kepercayaan Aluk To Dolo sendiri, aluk mula-mula berada di alam atas (langit) di
kalangan para dewa atau “Aluk dipondok do tanggana langi”. Setelah itu, mitos yang beredar aluk
yang ada di atas (langit) diturunkan ke bumi oleh manusia To Manurun atau Pangala Tondok
yang dinamakan “aluk sandapitunna” (Aluk 77777) karena berhubungan dengan aspek
kehidupan.

Dari katanya, A/uk berarti agama, aturan atau upacara. Dapat dikatakan bahwa aluk
merupakan sebuah keperayaan atau keyakinan, aturan-aturan atau upacara. Ajaran Aluk To Dolo
telah membentuk kehidupan bagi orang-orang Toraja seperti struktur kehidupan dan aturan
hidup dan berdasarkan pada asas aluk pitung sa’bu pitu ratu pitung pulo pitu.® Kepercayaan Aluk
To Dolo menyebut Tuhan sebagai Puang Matua (Tuhan Sang Pencipta). Puang Matua dipercaya
sebagai yang menciptakan seisi alam semesta bersama dengan aluk (agama). Dalam melakukan

penyembahan dan memuliakan telah diatur sendiri oleh sang pencipta (Puang Matua) dalam

1 LexylJ. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya Offset, 2007),
6.

2 L. T.Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, (Toraja: Lepongan Bulan 1980), 1.

3 L. T. Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, 2-3.

108



Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

bentuk aluk (agama) dengan upacara-upacaranya (lettanan aluk) dan ada juga larangan-larangan

(pemali). *

Istilah A/luk To Dolo digunakan karena dalam nama itu mempunyai prinsip pelaksanaan
ajaran-ajarannya dalam segala hal terlebih khusus menyangkut pemujaan dan upacara. Dalam
upacara-upacara, yang diutamakan adalah acara kurban persembahan sajian yang
dipersembahkan kepada 7omembali Puang yang disebut sebagai Todolo. Todolo merupakan
leluhur orang Toraja baharu dalam melakukan kegiatan-kegiatan lainnya atau pemujaan dan
persembahan kepada leluhur. Salah satu contohnya yaitu, dalam sebuah keluarga yang ingin
mendirikan rumah atau 7ongkonan harus mengadakan persembahan dengan sajian kurban
terlebih dahulu yang ditujukan kepada 7omebali Puang. Dalam melaksanakan kegiatan tersebut,
dilakukan disebelah barat dari rumah atau 7ongkonanyang biasa disebut Pakande To Matua atau
Manta’da yang bertujuan sebagai persaksian dari pendirian rumah tersebut.® Selain itu, upacara
pemujaan dan persembahan kepada Puang Matua atau Deata merupakan salah satu dari sosok

(oknum) tiga kesatuan, yakni Puang Matua, Deata-deata dan Tomebali Puang.

Pada tahun 1969, melalui Surat Keputusan dari Departemen Agama RI, Aluk 7o Dolo
dimasukkan dalam mazhab agama Hindu.® Eksistensi A/uk To Dolo sampai saat ini masih diakui
di daerah Toraja. Keberadaan A/uk 7o Dolo dapat dilihat dari dua sisi, yakni keberadaan umat
dan kedua beberapa ritus upacara kemasyarakatan, seperti Rambu Tuka’dan Rambu Solo’masih
ada di Toraja. Keberadaan Aluk 7o Dolo juga terlihat dalam berbagai bentuk aktivitas kehidupan
masyarakat Toraja.” Namun, secara formal sebagai masyarakat Toraja tidak lagi beragama Aluk
7o Dolo, tetapi beberapa ritus upacara, khususnya Rambu Tuka’dan Rambu Solo’ dipengaruhi
oleh kepercayaan Aluk To Dolo. Realitas beragama masyarakat Toraja saat ini sudah banyak
memeluk agama Kristen, Katolik, dan Islam, tetapi ada juga sebagian masyarakat yang masih

memelihara ajaran-ajaran Aluk 7o Dolo.

Konsep Ketuhanan dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

Masyarakat Toraja mengenal suatu kepercayaan atau keyakinan yang disebut A/uk Todolo,
yang sejak dari turun temurun dianut oleh suku tersebut dan sampai sekarang ini masih sebagian

besar masyarakat menganutnya di samping sudah sebagian besar pula sudah menganut agama

4 John Liku-Ada’, Aluk To Dolo: Menantikan To Manurun Dan Eran Di Langi’ Sejati, (Yogyakarta:
Gunung Sopai, 2018), 14.

5 L. T. Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, 1.

L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, (Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 1980), 72.

7 Antonius Michael, Interaksi Agama dan Tradisi Lokal: Studi Akulturasi dan Apropriasi dalam
Bangunan Rumah Ibadah Masjid Agung Rantepao dan Gereja St. Theresia Rantepao di Toraja,
(Disertasi UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2023), 16.

(o))

109



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

Kristen dan Islam. Istilah-istilah yang berkaitan dengan sebutan Tuhan termuat dalam ajaran
Aluk Todolo. Menurut Tangdilintin, A/uk Todolo adalah salah satu bentuk kepercayaan animisme
yang beranggapan bahwa tiap benda atau batu mempunyai kekuatan.® Dalam ajaran A/uk Todolo
sebutan untuk Tuhan ada tiga, yakni Puang Matua, Deata-deata (dewa-dewa), dan Tomembali
puang. Pertama, Puang Matua dianggap sebagai Tuhan yang paling tinggi dan sebagai pencipta

segala isi bumi.’

Kedua, Deata-deata dianggap sebagai utusan dari Puang Matua untuk
memelihara dan menjaga alam semesta. Secara umum deata-deata tersebut dapat dibagi atas
tiga, yakni: a) Deata Tangngana Langik (dewa langit), b) Deata Kapadangan (dewa bumi), dan c)
Deata Tangngana Padang (dewa tanah, sungai, dan laut).!° Ketiga, Tomembali Puang dianggap
sebagai leluhur orang Toraja yang telah mendapat tempat yang layak di sisi Puang Matua.'!
Orang-orang Toraja menyembah ketiganya dengan sajian kurban persembahan dan tempat

melakukan persembahan tersebut, yakni dihadapan rumah (untuk Puang Matua), disebelah

timur dari rumah (untuk deata-deata), dan disebelah barat dari rumah (untuk tomembali

puang).

Masyarakat Toraja memandang dunia ini dengan mengibaratkan sebagai hewan (kerbau)
sehingga dunia ini memiliki kepala yang disebut u/unna lino (kepalanya dunia) yang berada di
bagian utara dan bagian ekor atau yang dinamakan pollo ‘na lino (ekor dunia). Di bagian utara,
mereka percaya bahwa di sanalah tempat tinggal Puang Matua sebagai sang pencipta dan yang
memiliki kehendak yang mutlak, sementara di bagian selatan bermukim Pong Tulak Padangyang

senantiasa menjaga keseimbangan alam raya (kosmos).!2

Di bagian selatan ada akhir perjalanan manusia setelah mengalami kematian. Tempat itu
bernama puya, arwah orang mati akan melakukan perjalanan menuju kesana dan berkumpul
untuk mendapatkan imbalan atas amal perbuatannya selama hidup di muka bumi. Puya dijaga
oleh Pong Lalondong. Selain utara dan selatan, juga dunia ini dibagi atas timur dan barat, dan di
sanalah berkedudukan deata-deata dan tomembali puang yang mengawasi kehidupan manusia
di bumi sehingga arah persembahan akan dilakukan di keempat arah tersebut. Selain dunia

dibagi secara spasial horizontal, dunia juga dibagi secara vertikal, yaitu atas, tengah, dan bawah.!?

8 Akin Duli dan Hasanuddin, Toraja Dulu dan Kini, (Makassar: Pustaka Refleksi, 2003), 16.

9 Moses Eppang B.A, dkk., Passomba Tedong, (Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudyaan,
1990), 13.

10 Moses Eppang B. A, dkk., Passomba Tedong, 13

11 Moses Eppang B. A, dkk., Passomba Tedong, 13

12 Shaifuddin Bahrum dan Joni S. Lisungan, Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian terhadap
Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), (Jakarta: Direktorat Jenderal Nila Budaya, Seni dan
Film, 2009), 77.

13 Shaifuddin Bahrum dan Joni S. Lisungan, Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian terhadap
Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), 77.

110



Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

Puang matua, deata-deata, dan tomembali puang, masing-masing memiliki keunggulan dan
berpengaruh dalam kepercayaan aluk todolo. Puang Matua mempunyai kuasa yang sangat
berpengaruh terhadap kehidupan manusia dan alamnya, karena dialah yang memberikan berkah
berupa rezeki, kesejahteraan, kesehatan, keselamatan, dan kesuburan. Tetapi dia jugalah yang
memberikan kemurkaan yang mengakibatkan terjadinya bencana, kemalangan, dan
ketidakberuntungan dalam kehidupan manusia, sehingga terjadi penderitaan. Hal ini bergantung

pada sikap manusia yang melaksanakan penyembahan.

Kemudian deata-deata juga memiliki keunggulan yang sangat besar dalam kepercayaan A/uk
todolo, yakni memelihara dan menjaga segala ciptaan. Deata Tangngana Langik, yakni deata yang
posisi di langit dan bertugas menguasai dan memelihara seluruh isi langit. Deata Kapadangan,
yakni deata yang berada di bumi dan bertugas memelihara dan menguasai permukaan bumi
beserta apa saja yang berada di atasnya. Dan deata tanngana padang, yakni deata yang berada di
bawah bumi dan bertugas memelihara seluruh isi tanah, sungai, dan lautan serta seluruh apa

yang ada di dalam perut bumi.!*

Selanjutnya tomembali puang adalah arwah leluhur orang Toraja yang telah mendapatkan
upacara yang tertinggi dan sempurna sehingga memperoleh tempat yang layak di sisi puang
matua. Tomembali puangbertugas untuk mengawasi dan memperhatikan gerak-gerik perbuatan
anak cucu keturunannya yang masih hidup di bumi. Arwah para leluhur ini berposisi di bagian
sebelah bagian barat alam kehidupan manusia. 7omembali puang dipandang sebagai salah satu

unsur yang harus dihormati dan dipuja.

Eksistensi Puang Matua

Dalam uraian di atas, telah ditampilkan bahwa dalam kepercayaan Aluk Todolo terdapat
banyak dewa (deata). Para penganut ajaran leluhur ini percaya bahwa di setiap sudut dunia ini
terdapat dewa-dewa yang menguasainya. Dewa/i ini yang mengatur segala yang terjadi di atas
langit, di bumi dan di bawah bumi. Namun perlu diingat bahwa ada dewa utama yang menguasai
tiap lapisan yakni Gauntikembong di atas langit, Pong PBanggairante di bumi dan Pong
Tulakpadang di bawah lapisan bumi. !> Ketiga dewa ini adalah dewa primordial yang pertama ada

melalui penyatuan (perkawinan) langit dan bumi.

14 D. A, Suriamihardja “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Environmental
Management,” The International Symposium: Crossing Disciplinary Boundaries and Re-Visioning
Area Studies: Perspective from Asia and Africa (9th to 13th November): 75 http://www-
archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf.

15 D. A, Suriamihardja “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Environmental
Management,” The International Symposium: Crossing Disciplinary Boundaries and Re-Visioning

111


http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf

Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

Kosmologi dalam Passomba Tedong versi Kesu’'®, mengisahkan tentang asal usul Puang
Matua. Dia adalah cucu dari salah satu dewa primordial yakni Gaun Tikembong yang berkuasa
di atas langit dan anak dari Usuk Sangbamban melalui perkawinannya dengan Simbolong
Manik/Lokkon Loerara. Dalam wawancara dengan Ne’ Datu dari Sangalla’, beliau berkata bahwa
“Puang Matua ialah Gaun Tikembong itu sendiri”. Di sini terdapat ketidaksesuaian dengan apa
yang terdapat dalam sumber-sumber literatur. Namun setelah mendalami dan menelisik lebih
dalam dapat disimpulkan bahwa apa yang dikatakan oleh Na’ Datu di atas kurang tepat. Meski
demikian, pendapat beliau tentu memiliki dasar sebab dalam ritual-ritual saat menyebut nama
Puang Matua maka selalu diikuti dengan tambahan nama yakni 7o Kaubanan, Puang Bassi-
bassian dan Puang Ambo-amboan. Dari sini terlihat bahwa seolah-olah nama itu merujuk pada

satu orang saja padahal merupakan nama individu yang berbeda.

Nama pertama yakni 7o Kaubanan memang merujuk pada Puang Matua sebagai dewa yang
telah berambut putih (sosok orang beruban dalam masyarakat Toraja melambangkan
kebijaksanaan). Adapun nama Puang Bassi-bassian merupakan sebutan lain dari Usuk
Sangbamban sedangkan Puang Ambo-amboan merupakan nama lain dari Gaun 7Tikembong.
Alasan menyertakan nama ayah dan kakeknya di akhir pelafalan “Puang Matua” ialah sebagai

penanda bahwa dia merupakan keturunan langsung dari salah satu dewa pertama.

Puang Matua, Sang Mahatinggi

Ketika mencerimati Passomba Tedongversi Kesu’ (PTK) dan Passomba Tedongversi Makale-
Tallu Lembangna (PTM-TL), maka akan terlihat bahwa ada struktur subordinatif antara ketiga
pribadi atau kelompok pribadi “ilahi”. Tempat tertinggi ditempati oleh Puang Matua; mengikuti
di bawahnya dewa/i dunia atas, dewa/i dunia bawah, dan dewa/i dunia tengah/bumi; dan terakhir

to dolo/to matua: leluhur yang telah menjadi dewa.!”

Status Puang Matua sebagai yang mahatinggi semakin tak terbantahkan apabila diperhatikan
sekian banyak galar yang diberikan kepada-Nya. Misalnya: “deata tangngana langi, puang
barenna allo” (dewa di tengah langit, tuhan yang bercahaya bagaikan mentari); “deata
umpasisuka’ bongi allo” (dewa yang mengatur malam barganti siang); “deata tumari’ allo, puang

lumepong bulan” (dewa yang membentuk matahari bulat, tuhan yang membuat bulan bundar).

Area Studies: Perspective from Asia and Africa (9th to 13th November): 75 http://www-
archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf.

16 H. Van der Veen, The Merok Feast of The Sa’dan Toradja (VK| 45, Nederland: 's-Gravenhage-
Martinus Nijhoff, 1965). 72 — 86.

17 Peter Patta Sumbung et al., Sejarah Laluhur, Aluk, Adat, Dan Budaya Toraja Di Tallu Lembangna:
TORAJA Tallu Lembangna, ed. Bert Tallulembang and Michael Andin, 2nd, (Yogyakarta: Penerbit
Gunung Sopai, 2019). 172.

112


http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf

Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

Dengan gelar-gelar ini dapat dilihat bahwa Puang Matua memiliki kuasa yang begitu absolut

terhadap segala isi jagat raya ini termasuk terhadap dewa/i lainnya.

Puang Matua, Sang Pencipta

Terdapat beberapa versi mengenai kisah kemunculan Puang Matua. Namun semuanya
menempatkan Puang Matua sebagai sosok yang menciptakan manusia dan segala yang
berhubungan dengan manusia yakni sandang, pangan dan papan. Dalam kisah penciptaan'®
diceritakan bahwa Puang Matua kawin dengan Simbolong Manik/Arrang diBatu.'® Karena
mereka tidak mempunyai anak maka istrinya yakni Arrang diBatu menyuruh Puang Matua untuk
mengambil emas di barat tempat matahari terbenam. Setelah pulang, Puang Matua pun
membuat kuali emas, gusi merah, dan mendirikan Sauan Sibarrung (tungku penempa yang

digunakan oleh pandai besi) di tengah-tengah langit.

Puang Matua pun memasukkan emas yang telah ia ambil dari barat dan memasukkannya ke
dalam tungku tempaan. Dari dalam Sauan Sibarrung lahirlah 8 (delapan) ciptaan. Kedelapan
ciptaan ini ialah Datu Laukku, leluhur manusia; Allo Tiranda, leluhur racun; La Ungku, leluhur
kapas; Pong Pirik-Pirik, leluhur angin; Menturiri, leluhur ayam; Manturini, leluhur kerbau;
Riako, leluhur besi; dan Takke Buku, leluhur padi.?° Dari abu bekas tempaan kedelapan ciptaan
di atas, Puang Matua menghamburkannya ke atas muka bumi maka tumbuhlah segala tumbuh-
tumbuhan seperti leluhur bambu, leluhur pinang, leluhur pisang, leluhur aren, dan segala

tumbuhan yang ada di bumi.

Melalui kisah penciptaan ini menjadi jelas bahwa meski Puang Matua bukan dewa pertama.
Dia pun bukan dewa yang menciptakan jagat raya. Namun Dialah yang menciptakan manusia
dan segala isi bumi dengan bantuan Sauan Sibarrung. Oleh karena itu, Puang Matua tetap
menyandang gelar sebagai pencipta atau biasa juga dikenal dengan gelar 7o Metampa (orang

yang menempa).

Puang Matua, Sembahan Tertinggi

Setiap keyakinan atau aliran kepercayaan memiliki subjek yang dijadikan sebagai arah

penyembahan. Entah itu satu ataupun lebih, semunya mendapat penghormatan dari para

18 Roxana Waterson, Paths and Rivers: Sa’dan Toraja Society in Transformation (Leiden : KITLV Press,
2009), 129-130.

19 Sombolong Manik/Arrang di Batu adalah Dewi yang dikisahkan tinggal atau berasal dari dalam
batu yang akhirnya menikah dengan Puang Matua. Akan tetapi dalam mitos tidak diceritakan
secara khusus dan rinci mengenai dewi ini.

20 H. Van der Veen, The Merok Feast of The Sa’dan Toradja (VKI 45, Nederland: ’s-Gravenhage-
Martinus Nijhoff, 1965). 88 — 90

113



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

pemujanya. Tujuan dari tindakan penyembahan dari setiap aliran kepercayaan pun berbeda-
beda. Namun yang paling umumnya ialah bahwa subjek itu yang dipuji dan tempat untuk

bermohon.

Para penganut Aluk Todolo pun memiliki subjek tertinggi yang disembah. Meski dikatan
bahwa mereka percaya akan banyak dewa dan juga leluhur yang menjadi dewa akan tetapi hanya
satu yang memiliki tempat yang paling istimewa. Sosok tertinggi itu sebagaimana dijelaskan di

atas ialah Puang Matua.

Puang Matua menjadi sembahan tertinggi karena memiliki wewenang yang melampaui
dewa/i lainnya. Menurut Ne’ Datu, alasannya cukup sederhana yakni karena Puang Matua yang
menciptakan manusia. Sebagai ciptaan, tentu manusia harus menyembah sosok ilahi yang
menciptakannya. Selain menciptakan manusia, Puang Matua juga menciptakan segala

kebutuhan yang diperlukan oleh manusia dalam menjalani hidup di dunia ini.

Dalam hal ini, tujuan tindakan penyembahan ialah untuk memuji Puang Matua karena
kebesaran dan kekuasaannya yang telah menciptakan manusia dan seluruh isi bumi. Pujiannya
itu dilakukan dengan menyebut segala sifat istimewa dan mengagungkan segala tindakan hebat
yang dilakukan oleh Puang Matua. Pujian itu terdapat dalam doa serta litani yang didaraskan oleh
to minaa (pemimpin ritual) dalam sebuah upacara keagamaan. Tujuan yang lainnya ialah
memohon kepada Puang Matua agar menurunkan berkat dan rahmat yang dibutuhkan oleh
manusia agar bisa hidup sejatera dan damai di bumi. Permohonan ini pun didaraskan dalam
sebuah doa atau litani. Tindakan lain yang dilakukan oleh penganut Aluk Todolo dalam
menyembah Puang Matuaialah dengan memberikan persembahan. Persembahan yang diberikan
barupa sesajen dari hasil bumi dan ternak yang diadakan dalam ritual-ritual tertentu.
Persembahan itu adalah yang terbaik dan memiliki kriteria tertentu. Dengan ini jelaslah bahwa

penganut A/uk Todolo sungguh memuja dan menghormati Puang Matua.

Tempat tinggal dan simbol yang dihubungkan dengan Puang Matua

Dalam berbagai ritual, Puang Matua selalu dihubungkan dengan aluk rampe matallo (ritual
yang diadakan di sebelah timur atau ritual di arah matahari terbit) di sebuah 7ongkonan (rumah
adat Toraja). Kendati demikian, dalam doa-doa atau litani-litani yang didaraskan Puang Matua
disebut dengan nama deata dao tangana langi’ (dewa yang berada di atas tengah langit) bukan
dewa timur. Dengan gelar ini, hendak menampilkan sosok superior Puang Matua yang mana

menjadi pusat dari segala yang ada.

Penjelasan di atas mengatakan bahwa ritual tempat matahari terbitsebab simbol matahari
selalu menunjuk pada pribadi yang memiliki kuasa yakni bercahaya terang menyinari seluruh

jagat. Melalui terang di pagi hari sebagai simbol berkat, rahmat serta harapan kepada para

114



Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

penganut Aluk To Dolo. Namun perlu dicatat bahwa Puang Matua tidak disejajarkan ataupun
digambarkan layaknya matahari. Dalam wawancara dengan Ne’Datu, beliau mengatakan bahwa
tidak ada simbol atau gambar khusus yang digunakan oleh penganut Aluk 7o Dolo untuk
menampilkan sosok Puang Matua. Menurut beliau, hanya warna kuning pada ukiran-ukiran di
rumah adat (fongkonan) yang sedikit menampilkan Puang Matua. Warna kuning ibaratnya
cahaya yang agung dan gemilang sebagai lambang keagungan serta kamahakuasaan Puang

Matua.

Relasi Puang Matua dengan ciptaannya

Kisah penciptaan dalam litani yang didaraskan dalam Passomba Tedong hanya sedikit
menyinggung mengenai hubungan Puang Matua dengan ciptaannya. Tidak secara eksplisit akan
tetapi dapat dikatakan bahwa hubungan atau relasi Puang Matua dengan ciptaannya pada
awalnya sangat baik/harmonis. Sebab manusia dan ciptaan lainnya pada awalnya tinggal di atas

langit sesaat setelah mereka diciptakan.

Adapun hubungan Puang Matua dengan ciptaannya mulai rusak saat manusia telah hidup
cukup lama di bumi. Dalam mitos rusaknya hubungan Puang Matua dengan ciptaannya
dikisahkan bahwa pada awalnya untuk menghubungkan langit dan bumi, terdapat Eran di Langi’
(tangga batu) yang menjulang tinggi ke atas. Melalui tangga ini manusia sering naik ke hadapan
Puang Matua untuk berkonsultasi mengenai ritual dan aturan-aturan yang belum dipahami atau

yang bisa dilakukan oleh manusia. Dalam mitos versi lain, dikatakan bahwa melalui tangga batu

ini manusia naik ke hadapan Puang Matua untuk meminta/mengambil api.?!

Sampai di sini, terlihat bahwa hubungan Puang Matua dengan ciptaannya sangatlah baik.
Namun pada suatu waktu, seorang bangsawan kaya bernama Londong diRura ingin menikahkan
kedua anak kandungnya agar kekayaannya tidak keluar dari keluarganya®?. Dia pun menyuruh
hambanya yakni Mangngi’untuk naik ke hadapan Puang Matua dan menanyakan apakah orang
bersaudara diperkenankan untuk menikah? Alhasil Mangngi’ ternyata tidak naik ke langit dan
berbohong bahwa Puang Matua mengizinkan pernikahan sesama saudara. Karena mendapat
persetujuan, maka diadakanlah upacara penikahan yang megah untuk kedua bersaudara tesebut.

Sementara pesta berlangsung, turunlah murka Puang Matua atas seluruh manusia di atas bumi

21 Junus Bunga Lebang, “Eran diLangi”, dalam Ulelean Parena Toraya (Cerita Rakyat Toraja), (Toraja:
Siayoka, 2010).

22 Ardyanto Allolayuk, Interpretasi Lintas Tekstual Dua Kisah Dosa Asal (Londong DiRura dan Kej 3:
1-24), (Skripsi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, 2021), 65

115



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

karena melanggar aluk pemali>® Puang Matua pun merobohkan tangga yang menghubungkan
langit dan bumi. Sebab robohnya tangga ini manusia tidak lagi bisa berhadapan langsung dengan

Puang Matua. Relasi Puang Matua dengan ciptaannya pun menjadi rusak dan tidak harmonis.

Ritual-Ritual Aluk To Dolo

Penyembahan atau penghormatan kepada Puang Matua dilaksanakan dalam bentuk ritual
tertentu. Dalam kepercayaan Aluk To Dolo, ritual memiliki peran yang cukup sentral. Ritual-

ritual dalam Aluk To Dolo dilaksanakan di suatu tempat, pada waktu dan wujud intensi tertentu.

Secara garis besar, ritual dalam kepercayaan A/uk To Dolo dibagi ke dalam dua bagian besar,
yakni ritual Aluk Rambu Tuka’ atau Aluk Rampe Mataallo, yang artinya upacara keselamatan
atau kehidupan, dan Aluk Rambu Solo’ atau Aluk Rampe Matampu, yang artinya upacara
kematian atau penguburan. Pembagian dua ritual besar ini ini berangkat dari kenyataan hidup
manusia, yakni manusia akan berhadapan dengan berbagai peristiwa baik itu kehidupan maupun
kematian. Berkaitan dengan Puang Matua, kelompok hanya akan membahas ritual Rambu Tuka’

yang ada dalam kepercayaan masyarakat Toraja penganut Aluk To Dolo.

Rambu Tuka’ dalam kepercayaan Aluk To Dolo sangatlah kompleks, mulai dari level yang
rendah sampai level yang tertinggi. Ritual yang levelnya paling rendah dalam adalah menyajikan
sirih dan pinang. Wujud permohonan dari tahap pertama ini adalah penanda bahwa akan
dilaksanakan upacara-upacara selanjutnya. Dalam istilah Toraja level terendah ini disebut
sebagai Kapuran Pangngan, yang secara harafiah artinya kapur dan sirih-pinang.?* Adapun
tingkatan dalam ritual Rambu Tuka’yang secara khusus menyebut nama Puang Matua adalah.
Merok adalah upacara pemujaan dan persembahan kepada Puang Matua (Sang Pencipta). Pada
upacara ini nama Puang Matua selalu menjadi pusat ungkapan dalam pembacaan doa. Dalam
upacara ini, kurban persembahan kepada Puang Matua adalah kerbau. Sebelum kerbau ini
dikurbankan, terlebih dahulu kerbau ini di surak (didoakan dalam suatu ungkapan hymne yang
isinya menceritakan kemuliaan Puang Matua dan segala ciptaannya serta kehidupan manusia

dan mengutuk pula perbuatan yang tidak baik dari manusia).?®

Kemudian, level tertinggi dalam ritual Rambu Tuka’ adalah Ma’ bua atau La’ pa. Ma’ bua
adalah upacara pemujaan dan persembahan yang paling tinggi sebagai upacara yang tidak dapat
terus saja dilaksanakan tetapi harus terlebih dahulu menyelesaikan seluruh upacara-upacara

yang terbengkalai dari keluarga yang menghajadkan upacara itu atau daerah itu yang

23 Timotius Haryono and Attilovita Attilovita, “Model Komunikasi Kabar Keselamatan Kepada Aluk
To Dolo Di Tana Toraja,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 4, no. 1 (2021): 60-77.

24 L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 105.

25 L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 109.

116



Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

menghajadkan upacara tersebut. Ma’ bua dibedakan menjadi dua jenis yakni Bua’ Kasalle dan
Bua’ Padang. Bua’ Kasalle adalah pesta bua’yang lebih kecil. Sedangkan bua’ padang pesta besar
yang melibatkan kelompok masyarakat yang lebih kecil, yang biasanya terdapat dalam sebuah
desa tertentu. Dalam pesta ma’bua, entah itu bua’ kasalle dan bua’ padang dinyanyikan berbagai
lagu untuk memuja-muja Puang Matua. Intensi dari upacara ma’ bua adalah ungkapan syukur
atas kegembiraan, kesejahteraan, dan kehidupan yang telah diberikan oleh Puang Matua dan juga
dalam upacara ini masyarakat Toraja penganut Aluk To Dolo mengharapkan berkat serta

perlindungan dari Puang Matua, Deata-Deata, dan Tomembali Puang.?®

KESIMPULAN

Aluk To Dolo sebagai sebuah aliran kepercayaan memiliki sosok Ilahi yang mereka sembah
dan puji sebagaimana aliran-aliran kepercayaan pada umumnya. Sosok Ilahi yang berada di atas
segalanya inilah yang dikenal dengan nama Puang Matua. Dengan segala atribut ke-ilahi-an yang

melekat pada dirinya sebagai alasan utama penganut A/uk 7o Dolo memuja dan menyembahnya.

Seluruh hidup penganut Aluk To Dolo selalu mengarah kepada kesatuan dengan Puang
Matua melalui segala aturan hidup yang telah diturunkan oleh Puang Matua sebagai norma yang
harus ditaati. Selain mematuhi norma-norma yang ada, ritual-ritual yang dilakukan selalu
berpusat kepada Puang Matua. Dengan demikian mereka berharap bisa dipersatukan kembali
dengan Sang Ilahi itu saat seseorang menjadi dewa (membali puang) dan hidup bersama Puang

Matua.

DAFTAR PUSTAKA

Van der Veen, H., The Merok Feast of The Sa'dan Toradja, VKI 45, Nederland: ‘s-
Gravenhage-Martinus Nijhoff, 1965.

Tangdilintin, L. T., Upacara Pemakaman Adat Toraja, Toraja: Yayasan Lepongan Bulan,
1980.

Eppang B.A, Moses, Passomba Tedong, Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan,
1990.

26 L.T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 110.

117



118

Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo

Duli, Akin dan Hasanuddin, 7oraja Dulu dan Kini, Makassar: Pustaka Refleksi, 2003.
Palembangan, Frans B., Aluk, Adat, dan Adat-Istiadat Toraja, Toraja: SULO, 2007.

Waterson, Roxana., PATHS AND RIVERS: Sa'dan Toraja Society in Transformation,
Leiden: KITLV Press, 20009.

Bahrum, Shaifuddin dan Lisunga, Joni S., Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian
terhadap Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), Jakarta: Direktorat Jenderal
Nilai Budaya, Seni dan Film, 2009.

Ada’, John Liku., Aluk Todolo: Menantikan To Manurun Dan Eran Di Langi’ Sejati,
Yogyakarta: Gunung Sopai, 2018.

Sumbung, Peter Patta, dkk., Sejarah Leluhur, Aluk, Adat, dan Budaya Toraja Di Tallu
Lembangna: Toraja Tallu Lembangna, ed. Bert Tallulembang dan Michael Andin,
2" ed. Yogyakarta: Penerbit Gunung Sopai, 2019.

Allolayuk, Ardyanto., “Interpretasi Lintas Tekstual Dua Kisah Dosa Asal (Londong DiRura
dan Kej 3: 1-24)”, Skripsi: Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, 2021.

Haryono, T. dan Attiloyita., “Model Komunikasi Kabar Keselamatan Kepada Aluk Todolo di
Tana Toraja”, Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 4, No. 1 (2021), 181 —
188.

Limbong, Wanti, Pabirroan, Yulianti, Dorkas, dan Yulianti, Dewi “Sistem Religi Aluk Todolo
Masyarakat Tambunan Tana Toraja”, Prosiding Semnas PGSD, Vol. 1, No. 1
(2021).

Suriamihardja, D. A., “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Enviromental
Management”, Center for Southeast Asian Studies Kyoto University,
http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-

dadang.pdf.

Munas IX Unio Indonesia, “Menemukan Benih-Benih Sabda Di Toraja”, Seminar Budaya

Toraja, 09 Agustus 2009.

Wawancara

Wawancara dengan Bapak Marten Ruruk, melalui Zoom Meeting, Minggu 23 April 2023,
pukul 16.00 WIB


http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf

Dewa Tertinggi ““Puang Matua dalam Kepercayaan Aluk To Dolo

119



	Pendahuluan
	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Tentang Aluk To Dolo
	Konsep Ketuhanan dalam Kepercayaan Aluk To Dolo
	Eksistensi Puang Matua
	Puang Matua, Sang Mahatinggi
	Puang Matua, Sang Pencipta
	Puang Matua, Sembahan Tertinggi
	Tempat tinggal dan simbol yang dihubungkan dengan Puang Matua
	Relasi Puang Matua dengan ciptaannya

	Ritual-Ritual Aluk To Dolo

	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

