
DIVINITAS 
JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL 

Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 106-119 

 

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7498  
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas                                  This work is licensed under a CC BY-SA 
                                                                                              Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
 

E: divinitas@usd.ac.id   

e-ISSN: 2988-2311 
p-ISSN: 2988-5434 
 

 

DEWA TERTINGGI “PUANG MATUA”  

DALAM KEPERCAYAAN ALUK TO DOLO 

Aldry Toban Saleda a,1  

Antonius Bilang a,2  

Rofinus Ary a,3,* 

Agus Widodo a,4 
 

a Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, Indonesia 

1 aldritobans14 @gmail.com  

 2 antonbilang @gmail.com 

 3 rofinusari01 @gmail.com 
4 aguswidodo@usd.ac.id 

* corresponding author 

 
 

 

ARTICLE INFO 
Submitted : 06-11-2023 
Accepted  : 06-02-2024 

ABSTRACT 

Each religious tradition has its own name for Hyang Ilahi. In general, the 

figure of Hyang Ilahi is commonly referred to as God, Allah, Gusti, dewa, 

and others. These names indicate the relationship and understanding of a 

particular society or community towards the Divine Being. This research 

using qualitative methods through literature study, field observations, and 

interviews aims to explain the understanding of divinity in Aluk To Dolo 

Religious tradition, especially the existence of Puang Matua. The results 

show that the Aluk To Dolo Religious tradition has a divine figure that they 

worship and praise, namely Puang Matua. Aluk To Dolo adherents always 

aim for unity with Puang Matua through all the rules of life that have been 

passed down by Puang Matua as norms that must be obeyed. In addition, 

they hope to be reunited and live with Puang Matua. . 

 

ABSTRAK 

Setiap aliran kepercayaan memiliki penyebutan masing-masing untuk 

Hyang Ilahi. Secara umum, sosok Hyang Ilahi ini ini biasa disebut dengan 

 

Keywords:  

Aluk To Dolo, Puang Matua, Toraja,  

Supreme God, The Divine 

https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7498
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:aguswidodo@usd.ac.id


Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
107 

 

nama Tuhan, Allah, Gusti, dewa, dan lain-lain. Nama-nama ini 

menunjukkan relasi dan pemahaman masyarakat atau komunitas tertentu 

akan Hyang Ilahi tersebut. Penelitian dengan metode kualitatif melalui studi 

pustaka, observasi lapangan, dan wawancara ini bertujuan untuk 

menjelaskan paham ketuhanan dalam kepercayaan Aluk To Dolo, 

khususnya eksistensi Puang Matua. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kepercayaan Aluk To Dolo memiliki sosok Ilahi yang mereka sembah dan 

puji, yakni Puang Matua. Para penganut Aluk To Dolo selalu mengarah 

kepada kesatuan dengan Puang Matua melalui segala aturan hidup yang 

telah diturunkan oleh Puang Matua sebagai norma yang harus ditaati. 

Selain itu, mereka berharap dapat dipersatukan kembali dan hidup bersama 

Puang Matua. 

 

 

PENDAHULUAN  

Sudah sejak semula manusia percaya akan adanya kuasa yang mengatur dunia ini. Kuasa itu 

bukan dari manusia melainkan dari sesuatu yang lebih tinggi dari manusia yaitu Sosok superior 

yang mengatur segala yang ada di bumi. Dia memiliki kuasa tertinggi sehingga dipuji dan 

disembah oleh manusia. 

Setiap aliran kepercayaan dalam suku-suku bangsa yang ada di Indonesia memberi nama dan 

gelar yang berbeda-beda untuk sosok superior itu. Secara umum dalam bahasa Indonesia 

terdapat beberapa nama untuk sosok yang memiliki kuasa di luar pikiran manusia, yakni Allah, 

Tuhan, dan Dewa. Gelar yang diberikan itulah yang dijadikan sebagai Alamat untuk berelasi atau 

berhubungan dengan dewa tersebut. Dalam kepercayaan Aluk To Dolo, dewa yang memiliki 

kuasa atas segala yang ada ialah Puang Matua. Puang Matua menjadi dewa tertinggi dan menjadi 

pusat serta arah hidup penganut kepercayaan Aluk To Dolo.  

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian yang bdigunakan untuk penulisan artikel ini adalah penelitian kualitatif 

dengan metode studi pustaka dan wawancara. Penelitian kualitatif sendiri adalah suatu prosedur 

penelitian untuk mendeskripsikan perilaku, sikap orang atau suatu keadaan pada tempat tertentu 

secara rinci dan mendalam dalam bentuk narasi, dengan menekankan pada sifat keaslian sumber 



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

108 

data sesuai dengan karakteristik penelitiannya.1 Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

observasi dengan bertanya kepada tokoh-tokoh agama dan masyarakat yang ada di daerah Toraja 

melalui media daring (zoom meeting). Kemudian, studi pustaka yang relevan dengan topik 

penelitian dan beberapa sumber artikel dari jurnal yang berkaitan dengan topik penelitian ini. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tentang Aluk To Dolo 

Suku Toraja merupakan salah satu suku yang ada di Indonesia yang mempunyai budaya yang 

sangat beragam. Salah satu contoh yang masih dilestarikan hingga saat ini yakni melaksanakan 

upacara pemakaman sehingga membuat orang penasaran untuk melihat secara langsung. 

Upacara kematian ini dilaksanakan oleh masyarakat Toraja yang beragama asli atau biasa disebut 

dengan Aluk To Dolo. Aluk To Dolo merupakan salah satu keyakinan dengan ajaran hidup dan 

kehidupan yang dianut oleh orang Toraja sejak dari nenek moyangnya yang masih terus ada 

hingga saat ini.2 Bisa dikatakan bahwa Aluk To Dolo ini merupakan tempat berpijaknya seluruh 

kebudayaan Toraja yang keasliannya masih dipertahankan dan dilestarikan hingga saat ini dan 

mempunyai pengaruh bagi kehidupan masyarakat Toraja.  

Menurut kepercayaan Aluk To Dolo sendiri, aluk mula-mula berada di alam atas (langit) di 

kalangan para dewa atau “Aluk dipondok do tanggana langi”. Setelah itu, mitos yang beredar aluk 

yang ada di atas (langit) diturunkan ke bumi oleh manusia To Manurun atau Pangala Tondok 

yang dinamakan “aluk sandapitunna” (Aluk 77777) karena berhubungan dengan aspek 

kehidupan.  

Dari katanya, Aluk berarti agama, aturan atau upacara. Dapat dikatakan bahwa aluk 

merupakan sebuah keperayaan atau keyakinan, aturan-aturan atau upacara. Ajaran Aluk To Dolo 

telah membentuk kehidupan bagi orang-orang Toraja seperti struktur kehidupan dan aturan 

hidup dan berdasarkan pada asas aluk pitung sa’bu pitu ratu pitung pulo pitu.3 Kepercayaan Aluk 

To Dolo menyebut Tuhan sebagai Puang Matua (Tuhan Sang Pencipta). Puang Matua dipercaya 

sebagai yang menciptakan seisi alam semesta bersama dengan aluk (agama). Dalam melakukan 

penyembahan dan memuliakan telah diatur sendiri oleh sang pencipta (Puang Matua) dalam 

 
1  Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya Offset, 2007), 

6. 
2  L. T. Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, (Toraja: Lepongan Bulan 1980), 1. 
3  L. T. Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, 2-3.  



Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
109 

 

bentuk aluk (agama) dengan upacara-upacaranya (lettanan aluk) dan ada juga larangan-larangan 

(pemali). 4 

Istilah Aluk To Dolo digunakan karena dalam nama itu  mempunyai prinsip pelaksanaan 

ajaran-ajarannya dalam segala hal terlebih khusus menyangkut pemujaan dan upacara. Dalam 

upacara-upacara, yang diutamakan adalah acara kurban persembahan sajian yang 

dipersembahkan kepada Tomembali Puang yang disebut sebagai Todolo. Todolo merupakan 

leluhur orang Toraja baharu dalam melakukan kegiatan-kegiatan lainnya atau pemujaan dan 

persembahan kepada leluhur. Salah satu contohnya yaitu, dalam sebuah keluarga yang ingin 

mendirikan rumah atau Tongkonan harus mengadakan persembahan dengan sajian kurban 

terlebih dahulu yang ditujukan kepada Tomebali Puang. Dalam melaksanakan kegiatan tersebut, 

dilakukan disebelah barat dari rumah atau Tongkonan yang biasa disebut Pakande To Matua atau 

Manta’da yang bertujuan sebagai persaksian dari pendirian rumah tersebut.5 Selain itu, upacara 

pemujaan dan persembahan kepada Puang Matua atau Deata merupakan salah satu dari sosok 

(oknum) tiga kesatuan, yakni Puang Matua, Deata-deata dan Tomebali Puang. 

Pada tahun 1969, melalui Surat Keputusan dari Departemen Agama RI, Aluk To Dolo 

dimasukkan dalam mazhab agama Hindu.6 Eksistensi Aluk To Dolo sampai saat ini masih diakui 

di daerah Toraja. Keberadaan Aluk To Dolo dapat dilihat dari dua sisi, yakni keberadaan umat 

dan kedua beberapa ritus upacara kemasyarakatan, seperti Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ masih 

ada di Toraja. Keberadaan Aluk To Dolo juga terlihat dalam berbagai bentuk aktivitas kehidupan 

masyarakat Toraja.7 Namun, secara formal sebagai masyarakat Toraja tidak lagi beragama Aluk 

To Dolo, tetapi beberapa ritus upacara, khususnya Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ dipengaruhi 

oleh kepercayaan Aluk To Dolo. Realitas beragama masyarakat Toraja saat ini sudah banyak 

memeluk agama Kristen, Katolik, dan Islam, tetapi ada juga sebagian masyarakat yang masih 

memelihara ajaran-ajaran Aluk To Dolo.  

Konsep Ketuhanan dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

Masyarakat Toraja mengenal suatu kepercayaan atau keyakinan yang disebut Aluk Todolo, 

yang sejak dari turun temurun dianut oleh suku tersebut dan sampai sekarang ini masih sebagian 

besar masyarakat menganutnya di samping sudah sebagian besar pula sudah menganut agama 

 
4  John Liku-Ada’, Aluk To Dolo: Menantikan To Manurun Dan Eran Di Langi’ Sejati, (Yogyakarta: 

Gunung Sopai, 2018), 14. 
5  L. T. Tangdilintin, Upacara Pemakaman Adat Toraja, 1. 
6  L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, (Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 1980), 72. 
7  Antonius Michael, Interaksi Agama dan Tradisi Lokal: Studi Akulturasi dan Apropriasi dalam 

Bangunan Rumah Ibadah Masjid Agung Rantepao dan Gereja St. Theresia Rantepao di Toraja, 
(Disertasi UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2023), 16.  



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

110 

Kristen dan Islam. Istilah-istilah yang berkaitan dengan sebutan Tuhan termuat dalam ajaran 

Aluk Todolo. Menurut Tangdilintin, Aluk Todolo adalah salah satu bentuk kepercayaan animisme 

yang beranggapan bahwa tiap benda atau batu mempunyai kekuatan.8 Dalam ajaran Aluk Todolo 

sebutan untuk Tuhan ada tiga, yakni Puang Matua, Deata-deata (dewa-dewa), dan Tomembali 

puang. Pertama, Puang Matua dianggap sebagai Tuhan yang paling tinggi dan sebagai pencipta 

segala isi bumi.9 Kedua, Deata-deata dianggap sebagai utusan dari Puang Matua untuk 

memelihara dan menjaga alam semesta. Secara umum deata-deata tersebut dapat dibagi atas 

tiga, yakni: a) Deata Tangngana Langik (dewa langit), b) Deata Kapadangan (dewa bumi), dan c) 

Deata Tangngana Padang (dewa tanah, sungai, dan laut).10 Ketiga, Tomembali Puang dianggap 

sebagai leluhur orang Toraja yang telah mendapat tempat yang layak di sisi Puang Matua.11 

Orang-orang Toraja menyembah ketiganya dengan sajian kurban persembahan dan tempat 

melakukan persembahan tersebut, yakni dihadapan rumah (untuk Puang Matua), disebelah 

timur dari rumah (untuk deata-deata), dan disebelah barat dari rumah (untuk tomembali 

puang). 

Masyarakat Toraja memandang dunia ini dengan mengibaratkan sebagai hewan (kerbau) 

sehingga dunia ini memiliki kepala yang disebut ulunna lino (kepalanya dunia) yang berada di 

bagian utara dan bagian ekor atau yang dinamakan pollo ‘na lino (ekor dunia). Di bagian utara, 

mereka percaya bahwa di sanalah tempat tinggal Puang Matua sebagai sang pencipta dan yang 

memiliki kehendak yang mutlak, sementara di bagian selatan bermukim Pong Tulak Padang yang 

senantiasa menjaga keseimbangan alam raya (kosmos).12  

Di bagian selatan ada akhir perjalanan manusia setelah mengalami kematian. Tempat itu 

bernama puya, arwah orang mati akan melakukan perjalanan menuju kesana dan berkumpul 

untuk mendapatkan imbalan atas amal perbuatannya selama hidup di muka bumi. Puya dijaga 

oleh Pong Lalondong. Selain utara dan selatan, juga dunia ini dibagi atas timur dan barat, dan di 

sanalah berkedudukan deata-deata dan tomembali puang yang mengawasi kehidupan manusia 

di bumi sehingga arah persembahan akan dilakukan di keempat arah tersebut. Selain dunia 

dibagi secara spasial horizontal, dunia juga dibagi secara vertikal, yaitu atas, tengah, dan bawah.13 

 
8  Akin Duli dan Hasanuddin, Toraja Dulu dan Kini, (Makassar: Pustaka Refleksi, 2003), 16. 
9  Moses Eppang B.A, dkk., Passomba Tedong, (Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudyaan, 

1990), 13. 
10  Moses Eppang B. A, dkk., Passomba Tedong, 13 
11  Moses Eppang B. A, dkk., Passomba Tedong, 13  
12  Shaifuddin Bahrum dan Joni S. Lisungan, Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian terhadap 

Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), (Jakarta: Direktorat Jenderal Nila Budaya, Seni dan 
Film, 2009), 77. 

13  Shaifuddin Bahrum dan Joni S. Lisungan, Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian terhadap 
Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), 77. 



Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
111 

 

Puang matua, deata-deata, dan tomembali puang, masing-masing memiliki keunggulan dan 

berpengaruh dalam kepercayaan aluk todolo. Puang Matua mempunyai kuasa yang sangat 

berpengaruh terhadap kehidupan manusia dan alamnya, karena dialah yang memberikan berkah 

berupa rezeki, kesejahteraan, kesehatan, keselamatan, dan kesuburan. Tetapi dia jugalah yang 

memberikan kemurkaan yang mengakibatkan terjadinya bencana, kemalangan, dan 

ketidakberuntungan dalam kehidupan manusia, sehingga terjadi penderitaan. Hal ini bergantung 

pada sikap manusia yang melaksanakan penyembahan.  

Kemudian deata-deata juga memiliki keunggulan yang sangat besar dalam kepercayaan Aluk 

todolo, yakni memelihara dan menjaga segala ciptaan. Deata Tangngana Langik, yakni deata yang 

posisi di langit dan bertugas menguasai dan memelihara seluruh isi langit. Deata Kapadangan, 

yakni deata yang berada di bumi dan bertugas memelihara dan menguasai permukaan bumi 

beserta apa saja yang berada di atasnya. Dan deata tanngana padang, yakni deata yang berada di 

bawah bumi dan bertugas memelihara seluruh isi tanah, sungai, dan lautan serta seluruh apa 

yang ada di dalam perut bumi.14  

Selanjutnya tomembali puang adalah arwah leluhur orang Toraja yang telah mendapatkan 

upacara yang tertinggi dan sempurna sehingga memperoleh tempat yang layak di sisi puang 

matua. Tomembali puang bertugas untuk mengawasi dan memperhatikan gerak-gerik perbuatan 

anak cucu keturunannya yang masih hidup di bumi. Arwah para leluhur ini berposisi di bagian 

sebelah bagian barat alam kehidupan manusia. Tomembali puang dipandang sebagai salah satu 

unsur yang harus dihormati dan dipuja. 

Eksistensi Puang Matua 

Dalam uraian di atas, telah ditampilkan bahwa dalam kepercayaan Aluk Todolo terdapat 

banyak dewa (deata). Para penganut ajaran leluhur ini percaya bahwa di setiap sudut dunia ini 

terdapat dewa-dewa yang menguasainya. Dewa/i ini yang mengatur segala yang terjadi di atas 

langit, di bumi dan di bawah bumi. Namun perlu diingat bahwa ada dewa utama yang menguasai 

tiap lapisan yakni Gauntikembong di atas langit, Pong Banggairante di bumi dan Pong 

Tulakpadang di bawah lapisan bumi.15 Ketiga dewa ini adalah dewa primordial yang pertama ada 

melalui penyatuan (perkawinan) langit dan bumi. 

 
14  D. A, Suriamihardja “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Environmental 

Management,” The International Symposium: Crossing Disciplinary Boundaries and Re-Visioning 
Area Studies: Perspective from Asia and Africa (9th to 13th November): 75 http://www-
archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf. 

15  D. A, Suriamihardja “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Environmental 
Management,” The International Symposium: Crossing Disciplinary Boundaries and Re-Visioning 

http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf


Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

112 

Kosmologi dalam Passomba Tedong versi Kesu’16, mengisahkan tentang asal usul Puang 

Matua. Dia adalah cucu dari salah satu dewa primordial yakni Gaun Tikembong yang berkuasa 

di atas langit dan anak dari Usuk Sangbamban melalui perkawinannya dengan Simbolong 

Manik/Lokkon Loerara. Dalam wawancara dengan Ne’ Datu dari Sangalla’, beliau berkata bahwa 

“Puang Matua ialah Gaun Tikembong itu sendiri”. Di sini terdapat ketidaksesuaian dengan apa 

yang terdapat dalam sumber-sumber literatur. Namun setelah mendalami dan menelisik lebih 

dalam dapat disimpulkan bahwa apa yang dikatakan oleh Na’ Datu di atas kurang tepat. Meski 

demikian, pendapat beliau tentu memiliki dasar sebab dalam ritual-ritual saat menyebut nama 

Puang Matua maka selalu diikuti dengan tambahan nama yakni To Kaubanan, Puang Bassi-

bassian dan Puang Ambo-amboan. Dari sini terlihat bahwa seolah-olah nama itu merujuk pada 

satu orang saja padahal merupakan nama individu yang berbeda.  

Nama pertama yakni To Kaubanan memang merujuk pada Puang Matua sebagai dewa yang 

telah berambut putih (sosok orang beruban dalam masyarakat Toraja melambangkan 

kebijaksanaan). Adapun nama Puang Bassi-bassian merupakan sebutan lain dari Usuk 

Sangbamban sedangkan Puang Ambo-amboan merupakan nama lain dari Gaun Tikembong. 

Alasan menyertakan nama ayah dan kakeknya di akhir pelafalan “Puang Matua” ialah sebagai 

penanda bahwa dia merupakan keturunan langsung dari salah satu dewa pertama. 

Puang Matua, Sang Mahatinggi 

Ketika mencerimati Passomba Tedong versi Kesu’ (PTK) dan Passomba Tedong versi Makale-

Tallu Lembangna (PTM-TL), maka akan terlihat bahwa ada struktur subordinatif antara ketiga 

pribadi atau kelompok pribadi “ilahi”. Tempat tertinggi ditempati oleh Puang Matua; mengikuti 

di bawahnya dewa/i dunia atas, dewa/i dunia bawah, dan dewa/i dunia tengah/bumi; dan terakhir 

to dolo/to matua: leluhur yang telah menjadi dewa.17 

Status Puang Matua sebagai yang mahatinggi semakin tak terbantahkan apabila diperhatikan 

sekian banyak galar yang diberikan kepada-Nya. Misalnya: “deata tangngana langi’, puang 

barenna allo” (dewa di tengah langit, tuhan yang bercahaya bagaikan mentari); “deata 

umpasisuka’ bongi allo” (dewa yang mengatur malam barganti siang); “deata tumari’ allo, puang 

lumepong bulan” (dewa yang membentuk matahari bulat, tuhan yang membuat bulan bundar). 

 
Area Studies: Perspective from Asia and Africa (9th to 13th November): 75 http://www-
archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf.  

16  H. Van der Veen, The Merok Feast of The Sa’dan Toradja (VKI 45, Nederland: ’s-Gravenhage-
Martinus Nijhoff, 1965). 72 – 86. 

17  Peter Patta Sumbung et al., Sejarah Laluhur, Aluk, Adat, Dan Budaya Toraja Di Tallu Lembangna: 
TORAJA Tallu Lembangna, ed. Bert Tallulembang and Michael Andin, 2nd, (Yogyakarta: Penerbit 
Gunung Sopai, 2019). 172. 

http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www-archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf


Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
113 

 

Dengan gelar-gelar ini dapat dilihat bahwa Puang Matua memiliki kuasa yang begitu absolut 

terhadap segala isi jagat raya ini termasuk terhadap dewa/i lainnya. 

Puang Matua, Sang Pencipta 

Terdapat beberapa versi mengenai kisah kemunculan Puang Matua. Namun semuanya 

menempatkan Puang Matua sebagai sosok yang menciptakan manusia dan segala yang 

berhubungan dengan manusia yakni sandang, pangan dan papan. Dalam kisah penciptaan18 

diceritakan bahwa Puang Matua kawin dengan Simbolong Manik/Arrang diBatu.19 Karena 

mereka tidak mempunyai anak maka istrinya yakni Arrang diBatu menyuruh Puang Matua untuk 

mengambil emas di barat tempat matahari terbenam. Setelah pulang, Puang Matua pun 

membuat kuali emas, gusi merah, dan mendirikan Sauan Sibarrung (tungku penempa yang 

digunakan oleh pandai besi) di tengah-tengah langit.  

Puang Matua pun memasukkan emas yang telah ia ambil dari barat dan memasukkannya ke 

dalam tungku tempaan. Dari dalam Sauan Sibarrung lahirlah 8 (delapan) ciptaan. Kedelapan 

ciptaan ini ialah Datu Laukku, leluhur manusia; Allo Tiranda, leluhur racun; La Ungku, leluhur 

kapas; Pong Pirik-Pirik, leluhur angin; Menturiri, leluhur ayam; Manturini, leluhur kerbau; 

Riako, leluhur besi; dan Takke Buku, leluhur padi.20 Dari abu bekas tempaan kedelapan ciptaan 

di atas, Puang Matua menghamburkannya ke atas muka bumi maka tumbuhlah segala tumbuh-

tumbuhan seperti leluhur bambu, leluhur pinang, leluhur pisang, leluhur aren, dan segala 

tumbuhan yang ada di bumi. 

Melalui kisah penciptaan ini menjadi jelas bahwa meski Puang Matua bukan dewa pertama. 

Dia pun bukan dewa yang menciptakan jagat raya.  Namun Dialah yang menciptakan manusia 

dan segala isi bumi dengan bantuan Sauan Sibarrung. Oleh karena itu, Puang Matua tetap 

menyandang gelar sebagai pencipta atau biasa juga dikenal dengan gelar To Metampa (orang 

yang menempa). 

Puang Matua, Sembahan Tertinggi 

Setiap keyakinan atau aliran kepercayaan memiliki subjek yang dijadikan sebagai arah 

penyembahan. Entah itu satu ataupun lebih, semunya mendapat penghormatan dari para 

 
18  Roxana Waterson, Paths and Rivers: Sa’dan Toraja Society in Transformation (Leiden : KITLV Press, 

2009),  129-130. 
19  Sombolong Manik/Arrang di Batu adalah Dewi yang dikisahkan tinggal atau berasal dari dalam 

batu yang akhirnya menikah dengan Puang Matua. Akan tetapi dalam mitos tidak diceritakan 
secara khusus dan rinci mengenai dewi ini.  

20  H. Van der Veen, The Merok Feast of The Sa’dan Toradja (VKI 45, Nederland: ’s-Gravenhage-
Martinus Nijhoff, 1965). 88 – 90 



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

114 

pemujanya. Tujuan dari tindakan penyembahan dari setiap aliran kepercayaan pun berbeda-

beda. Namun yang paling umumnya ialah bahwa subjek itu yang  dipuji dan tempat untuk 

bermohon. 

Para penganut Aluk Todolo pun memiliki subjek tertinggi yang disembah. Meski dikatan 

bahwa mereka percaya akan banyak dewa dan juga leluhur yang menjadi dewa akan tetapi hanya 

satu yang memiliki tempat yang paling istimewa. Sosok tertinggi itu sebagaimana dijelaskan di 

atas ialah Puang Matua.  

Puang Matua menjadi sembahan tertinggi karena memiliki wewenang yang melampaui 

dewa/i lainnya. Menurut Ne’ Datu, alasannya cukup sederhana yakni karena Puang Matua yang 

menciptakan manusia. Sebagai ciptaan, tentu manusia harus menyembah sosok ilahi yang 

menciptakannya. Selain menciptakan manusia, Puang Matua juga menciptakan segala 

kebutuhan yang diperlukan oleh manusia dalam menjalani hidup di dunia ini.  

Dalam hal ini, tujuan tindakan penyembahan ialah untuk memuji Puang Matua karena 

kebesaran dan kekuasaannya yang telah menciptakan manusia dan seluruh isi bumi. Pujiannya 

itu dilakukan dengan menyebut segala sifat istimewa dan mengagungkan segala tindakan hebat 

yang dilakukan oleh Puang Matua. Pujian itu terdapat dalam doa serta litani yang didaraskan oleh 

to minaa (pemimpin ritual) dalam sebuah upacara keagamaan. Tujuan yang lainnya ialah 

memohon kepada Puang Matua agar menurunkan berkat dan rahmat yang dibutuhkan oleh 

manusia agar bisa hidup sejatera dan damai di bumi. Permohonan ini pun didaraskan dalam 

sebuah doa atau litani. Tindakan lain yang dilakukan oleh penganut Aluk Todolo dalam 

menyembah Puang Matua ialah dengan memberikan persembahan. Persembahan yang diberikan 

barupa sesajen dari hasil bumi dan ternak yang diadakan dalam ritual-ritual tertentu. 

Persembahan itu adalah yang terbaik dan memiliki kriteria tertentu. Dengan ini jelaslah bahwa 

penganut Aluk Todolo sungguh memuja dan menghormati Puang Matua. 

Tempat tinggal dan simbol yang dihubungkan dengan Puang Matua 

Dalam berbagai ritual, Puang Matua selalu dihubungkan dengan aluk rampe matallo (ritual 

yang diadakan di sebelah timur atau ritual di arah matahari terbit) di sebuah Tongkonan (rumah 

adat Toraja). Kendati demikian, dalam doa-doa atau litani-litani yang didaraskan Puang Matua 

disebut dengan nama deata dao tangana langi’ (dewa yang berada di atas tengah langit) bukan 

dewa timur. Dengan gelar ini, hendak menampilkan sosok superior Puang Matua yang mana 

menjadi pusat dari segala yang ada. 

Penjelasan di atas mengatakan bahwa ritual tempat matahari terbitsebab simbol matahari 

selalu menunjuk pada pribadi yang memiliki kuasa yakni bercahaya terang menyinari seluruh 

jagat. Melalui terang di pagi hari sebagai simbol berkat, rahmat serta harapan kepada para 



Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
115 

 

penganut Aluk To Dolo.  Namun perlu dicatat bahwa Puang Matua tidak disejajarkan ataupun 

digambarkan layaknya matahari. Dalam wawancara dengan Ne’Datu, beliau mengatakan bahwa 

tidak ada simbol atau gambar khusus yang digunakan oleh penganut Aluk To Dolo untuk 

menampilkan sosok Puang Matua. Menurut beliau, hanya warna kuning pada ukiran-ukiran di 

rumah adat (tongkonan) yang sedikit menampilkan Puang Matua. Warna kuning ibaratnya 

cahaya yang agung dan gemilang sebagai lambang keagungan serta kamahakuasaan Puang 

Matua. 

Relasi Puang Matua dengan ciptaannya 

Kisah penciptaan dalam litani yang didaraskan dalam Passomba Tedong hanya sedikit 

menyinggung mengenai hubungan Puang Matua dengan ciptaannya. Tidak secara eksplisit akan 

tetapi dapat dikatakan bahwa hubungan atau relasi Puang Matua dengan ciptaannya pada 

awalnya sangat baik/harmonis. Sebab manusia dan ciptaan lainnya pada awalnya tinggal di atas 

langit sesaat setelah mereka diciptakan.  

Adapun hubungan Puang Matua dengan ciptaannya mulai rusak saat manusia telah hidup 

cukup lama di bumi. Dalam mitos rusaknya hubungan Puang Matua dengan ciptaannya 

dikisahkan bahwa pada awalnya untuk menghubungkan langit dan bumi, terdapat Eran di Langi’ 

(tangga batu) yang menjulang tinggi ke atas. Melalui tangga ini manusia sering naik ke hadapan 

Puang Matua untuk berkonsultasi mengenai ritual dan aturan-aturan yang belum dipahami atau 

yang bisa dilakukan oleh manusia. Dalam mitos versi lain, dikatakan bahwa melalui tangga batu 

ini manusia naik ke hadapan Puang Matua untuk meminta/mengambil api.21  

Sampai di sini, terlihat bahwa hubungan Puang Matua dengan ciptaannya sangatlah baik. 

Namun pada suatu waktu, seorang bangsawan kaya bernama Londong diRura ingin menikahkan 

kedua anak kandungnya agar kekayaannya tidak keluar dari keluarganya22. Dia pun menyuruh 

hambanya yakni Mangngi’ untuk naik ke hadapan Puang Matua dan menanyakan apakah orang 

bersaudara diperkenankan untuk menikah? Alhasil Mangngi’ ternyata tidak naik ke langit dan 

berbohong bahwa Puang Matua mengizinkan pernikahan sesama saudara. Karena mendapat 

persetujuan, maka diadakanlah upacara penikahan yang megah untuk kedua bersaudara tesebut. 

Sementara pesta berlangsung, turunlah murka Puang Matua atas seluruh manusia di atas bumi 

 
21  Junus Bunga Lebang, “Eran diLangi”, dalam Ulelean Parena Toraya (Cerita Rakyat Toraja), (Toraja: 

Siayoka, 2010). 
22  Ardyanto Allolayuk, Interpretasi Lintas Tekstual Dua Kisah Dosa Asal (Londong DiRura dan Kej 3: 

1-24), (Skripsi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, 2021), 65 



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

116 

karena melanggar aluk pemali.23 Puang Matua pun merobohkan tangga yang menghubungkan 

langit dan bumi. Sebab robohnya tangga ini manusia tidak lagi bisa berhadapan langsung dengan 

Puang Matua. Relasi Puang Matua dengan ciptaannya pun menjadi rusak dan tidak harmonis. 

Ritual-Ritual Aluk To Dolo 

Penyembahan atau penghormatan kepada Puang Matua dilaksanakan dalam bentuk ritual 

tertentu. Dalam kepercayaan Aluk To Dolo, ritual memiliki peran yang cukup sentral. Ritual-

ritual dalam Aluk To Dolo dilaksanakan di suatu tempat, pada waktu dan wujud intensi tertentu.  

Secara garis besar, ritual dalam kepercayaan Aluk To Dolo dibagi ke dalam dua bagian besar, 

yakni ritual Aluk Rambu Tuka’ atau Aluk Rampe Mataallo, yang artinya upacara keselamatan 

atau kehidupan, dan Aluk Rambu Solo’ atau Aluk Rampe Matampu, yang artinya upacara 

kematian atau penguburan. Pembagian dua ritual besar ini ini berangkat dari kenyataan hidup 

manusia, yakni manusia akan berhadapan dengan berbagai peristiwa baik itu kehidupan maupun 

kematian. Berkaitan dengan Puang Matua, kelompok hanya akan membahas ritual Rambu Tuka’ 

yang ada dalam kepercayaan masyarakat Toraja penganut Aluk To Dolo. 

Rambu Tuka’ dalam kepercayaan Aluk To Dolo sangatlah kompleks, mulai dari level yang 

rendah sampai level yang tertinggi. Ritual yang levelnya paling rendah dalam adalah menyajikan 

sirih dan pinang. Wujud permohonan dari tahap pertama ini adalah penanda bahwa akan 

dilaksanakan upacara-upacara selanjutnya. Dalam istilah Toraja level terendah ini disebut 

sebagai Kapuran Pangngan, yang secara harafiah artinya kapur dan sirih-pinang.24 Adapun 

tingkatan dalam ritual Rambu Tuka’ yang secara khusus menyebut nama Puang Matua adalah. 

Merok adalah upacara pemujaan dan persembahan kepada Puang Matua (Sang Pencipta). Pada 

upacara ini nama Puang Matua selalu menjadi pusat ungkapan dalam pembacaan doa. Dalam 

upacara ini, kurban persembahan kepada Puang Matua adalah kerbau. Sebelum kerbau ini 

dikurbankan, terlebih dahulu kerbau ini di surak (didoakan dalam suatu ungkapan hymne yang 

isinya menceritakan kemuliaan Puang Matua dan segala ciptaannya serta kehidupan manusia 

dan mengutuk pula perbuatan yang tidak baik dari manusia).25 

Kemudian, level tertinggi dalam ritual Rambu Tuka’ adalah Ma’ bua atau La’ pa. Ma’ bua 

adalah upacara pemujaan dan persembahan yang paling tinggi sebagai upacara yang tidak dapat 

terus saja dilaksanakan tetapi harus terlebih dahulu menyelesaikan seluruh upacara-upacara 

yang terbengkalai dari keluarga yang menghajadkan upacara itu atau daerah itu yang 

 
23  Timotius Haryono and Attilovita Attilovita, “Model Komunikasi Kabar Keselamatan Kepada Aluk 

To Dolo Di Tana Toraja,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 4, no. 1 (2021): 60–77. 
24  L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 105. 
25  L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 109.  



Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
117 

 

menghajadkan upacara tersebut. Ma’ bua dibedakan menjadi dua jenis yakni Bua’ Kasalle dan 

Bua’ Padang. Bua’ Kasalle adalah pesta bua’ yang lebih kecil. Sedangkan bua’ padang pesta besar 

yang melibatkan kelompok masyarakat yang lebih kecil, yang biasanya terdapat dalam sebuah 

desa tertentu. Dalam pesta ma’ bua, entah itu bua’ kasalle dan bua’ padang dinyanyikan berbagai 

lagu untuk memuja-muja Puang Matua. Intensi dari upacara ma’ bua adalah ungkapan syukur 

atas kegembiraan, kesejahteraan, dan kehidupan yang telah diberikan oleh Puang Matua dan juga 

dalam upacara ini masyarakat Toraja penganut Aluk To Dolo mengharapkan berkat serta 

perlindungan dari Puang Matua, Deata-Deata, dan Tomembali Puang.26 

KESIMPULAN 

Aluk To Dolo sebagai sebuah aliran kepercayaan memiliki sosok Ilahi yang mereka sembah 

dan puji sebagaimana aliran-aliran kepercayaan pada umumnya. Sosok Ilahi yang berada di atas 

segalanya inilah yang dikenal dengan nama Puang Matua. Dengan segala atribut ke-ilahi-an yang 

melekat pada dirinya sebagai alasan utama penganut Aluk To Dolo memuja dan menyembahnya.  

Seluruh hidup penganut Aluk To Dolo selalu mengarah kepada kesatuan dengan Puang 

Matua melalui segala aturan hidup yang telah diturunkan oleh Puang Matua sebagai norma yang 

harus ditaati. Selain mematuhi norma-norma yang ada, ritual-ritual yang dilakukan selalu 

berpusat kepada Puang Matua. Dengan demikian mereka berharap bisa dipersatukan kembali 

dengan Sang Ilahi itu saat seseorang menjadi dewa (membali puang) dan hidup bersama Puang 

Matua. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Van der Veen, H., The Merok Feast of The Sa’dan Toradja, VKI 45, Nederland: ‘s-

Gravenhage-Martinus Nijhoff, 1965. 

Tangdilintin, L. T., Upacara Pemakaman Adat Toraja, Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 

1980. 

Eppang B.A, Moses, Passomba Tedong, Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 

1990. 

 
26  L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, 110. 



Aldry Toban Saleda, Antonius Bilang, Rofinus Ary, Agus Widodo 

118 

Duli, Akin dan Hasanuddin, Toraja Dulu dan Kini, Makassar: Pustaka Refleksi, 2003. 

Palembangan, Frans B., Aluk, Adat, dan Adat-Istiadat Toraja, Toraja: SULO, 2007. 

Waterson, Roxana., PATHS AND RIVERS: Sa’dan Toraja Society in Transformation, 

Leiden: KITLV Press, 2009. 

Bahrum, Shaifuddin dan Lisunga, Joni S., Bangunan Sosial Tongkonan (Sebuah Kajian 

terhadap Organisasi Sosial Tradisional di Tana Toraja), Jakarta: Direktorat Jenderal 

Nilai Budaya, Seni dan Film, 2009. 

Ada’, John Liku., Aluk Todolo: Menantikan To Manurun Dan Eran Di Langi’ Sejati, 

Yogyakarta: Gunung Sopai, 2018. 

Sumbung, Peter Patta, dkk., Sejarah Leluhur, Aluk, Adat, dan Budaya Toraja Di Tallu 

Lembangna: Toraja Tallu Lembangna, ed. Bert Tallulembang dan Michael Andin, 

2nd ed. Yogyakarta: Penerbit Gunung Sopai, 2019. 

Allolayuk, Ardyanto., “Interpretasi Lintas Tekstual Dua Kisah Dosa Asal (Londong DiRura 

dan Kej 3: 1-24)”, Skripsi: Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, 2021. 

Haryono, T. dan Attiloyita., “Model Komunikasi Kabar Keselamatan Kepada Aluk Todolo di 

Tana Toraja”, Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 4, No. 1 (2021), 181 – 

188. 

Limbong, Wanti, Pabirroan, Yulianti, Dorkas, dan Yulianti, Dewi “Sistem Religi Aluk Todolo 

Masyarakat Tambunan Tana Toraja”, Prosiding Semnas PGSD, Vol. 1, No. 1 

(2021). 

Suriamihardja, D. A., “Reaping Wisdom from the Teaching of Aluk Todolo for Enviromental 

Management”, Center for Southeast Asian Studies Kyoto University, 

http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-

dadang.pdf. 

Munas IX Unio Indonesia, “Menemukan Benih-Benih Sabda Di Toraja”, Seminar Budaya 

Toraja, 09 Agustus 2009. 

 

Wawancara 

Wawancara dengan Bapak Marten Ruruk, melalui Zoom Meeting, Minggu 23 April 2023, 

pukul 16.00 WIB 

  

http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf
http://www.archive.cseas.kyoto-u.ac.jp/sulawesi/final_reports2007/article/04-dadang.pdf


Dewa Tertinggi “Puang Matua” dalam Kepercayaan Aluk To Dolo 

 
119 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Pendahuluan
	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Tentang Aluk To Dolo
	Konsep Ketuhanan dalam Kepercayaan Aluk To Dolo
	Eksistensi Puang Matua
	Puang Matua, Sang Mahatinggi
	Puang Matua, Sang Pencipta
	Puang Matua, Sembahan Tertinggi
	Tempat tinggal dan simbol yang dihubungkan dengan Puang Matua
	Relasi Puang Matua dengan ciptaannya

	Ritual-Ritual Aluk To Dolo

	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

