
DIVINITAS 
JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL 

Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 209 - 230 

 

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7481  
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas                                  This work is licensed under a CC BY-SA 
                                                                                              Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
 

E: divinitas@usd.ac.id   

e-ISSN: 2988-2311 
p-ISSN: 2988-5434 
 

 

KELENTENG KONG FUK NIO DAN MASJID JAMI 

MUNTOK DALAM WORLDVIEW TOLERANSI  

KOTA MUNTOK 

Novrizal Primayudha a,1, * 

Imam Santosa a,2  
Achmad Syarief a,3  

Achmad H. Destiarmand a,4 
 

a Program Pasca Sarjana, Fakultas Seni Rupa & Desain, Institut Teknologi Bandung 

1 novrizalprimayudha@itenas.ac.id 
 2 imamz.santosa@gmail.com 

3 asyarif@fsrd.itb.ac.id 
 4 achmadhaldani@gmail.com 

 
*corresponding author 

 

 

ARTICLE INFO 
Submitted : 04-11-2023 
Accepted  : 19-02-2024 

ABSTRACT 

The long history of ethnic and religious tolerance in Indonesia has always 

tended to tell a story about expressions of indifference, and even hidden 

persuasiveness, which scrutinizes the problems of large organizations such 

as religion and culture. By concentrating on two contiguous places of 

worship of two religious’ communities in Muntok City, West Bangka, this 

article strives to identification from a side that is rarely exposed. The 

observation, interviews, and the acquisition of literature data elucidate how 

the application of amalgamated components in the two places of worship is 

a product of tolerance practices negotiated in the past hence it is of utmost 

significance to refrain from disregarding this historical substance through 

the interpretation of anomalous forms or idealized occasionalism. Thus, 

through Rainer Forst's concept of "Toleration", this article attempts to 

provide research significance to comprehending the concept of tolerance by 

discussing the relationship between physical cultural relics and tolerance 

practices to gain the worldview of the cultural proprietors. In this discourse, 

the presence of a building that represents a form of tolerance in a region is 

not only seen from its physical appearance, but also by careful 

 

Keywords:  

Kong Fuk Nio Temple,  

Jami Muntok Mosque,  

Culture Artifact, Toleration,  

Worldview 

https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7481
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:novrizalprimayudha@itenas.ac.id


Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

210 

consideration of the intangible relationships that operate in the realm of 

history and societal change.  

 

ABSTRAK 

Sejarah panjang toleransi dari keragaman etnis dan agama di Indonesia 

senantiasa memiliki kecenderungan untuk menceritakan sebuah kisah 

mengenai ungkapan ketidakpedulian dan keterpaksaan, yang menganalisis 

permasalahan dari organisasi besar seperti agama dan budaya. Dengan 

mengambil fokus pada dua tempat peribadatan dari dua umat beragama 

yang berdampingan di Kota Muntok, Bangka Barat, artikel ini akan 

mencoba mengidentifikasi dari sisi yang jarang terekspos. Hasil observasi, 

wawancara dan perolehan data literatur, menunjukkan bagaimana 

penerapan elemen yang dipadukan pada dua bangunan peribadatan 

tersebut merupakan produk dari praktik toleransi yang dinegosiasikan di 

masa lampau sehingga penting sekali untuk tidak mengabaikan sejarah 

material ini dengan memaknai toleransi pada bentuk yang anomali, 

perpaduan yang kebetulan, atau oksidentalisme yang diidealkan. Melalui, 

konsepsi “Toleration” dari Rainer Forst, artikel ini mencoba untuk 

memberikan signifikasi penelitian terhadap konsep toleransi dengan 

mendiskusikan relasi antara artefak budaya fisik dan praktik toleransi serta 

worldview (pandangan-dunia) masyarakat pemiliknya. Dalam artikel ini, 

keberadaan sebuah bangunan yang digunakan untuk merepresentasikan 

toleransi dalam sebuah wilayah, tidak serta merta melihat secara fisik saja, 

namun harus juga melihat relasi-relasi nonfisik yang bergerak dalam 

dimensi sejarah maupun perkembangan masyarakatnya. 

 

PENDAHULUAN  

Arsitektur merupakan sebuah artefak budaya sebagai hasil dari gagasan dan sistem sosial dari 

tindakan menafsirkan dan memahami suatu bangunan dan lingkungan sekitarnya1, di sisi lain, 

artefak budaya dapat saja melepaskan diri dari simbol-simbol identitas budaya yang melekat sejak 

lama2, namun, untuk memahami sepenuhnya “bahasa” bangunan, pembacaan dapat dilakukan 

dengan menganalogikan bentuk dan material sebagai dinamika kosa kata, sedangkan keahlian 

dan gaya berfungsi sebagai perwujudan tata bahasa.Ulasan terhadap relasi antara perilaku sosial 

dan lingkungan dalam arsitektur menciptakan lebih dari sekedar fungsi bangunan, tetapi juga 

 
1  Rapoport dalam Bab 1 Asal Mula Budaya Arsitektur. James C, Snyder and Anthony J. Catanese. 

Pengantar Arsitektur/ Introduction to Architecture. In, edited by Hendro Sangkayo. (Jakarta: 
Penerbit Erlangga, 1984) 14. 

2  E. Astakhova, (2020) “Architectural Symbolism in Tradition and Modernity.” IOP Conference 
Series: Materials Science and Engineering 913 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
211 

 

kebutuhan akan etika sosial (berbentuk toleransi), perbedaan subkultur dan gaya hidup, serta 

makna dan simbolisasi bangunan. Studi tentang perilaku sosial dan lingkungan dalam arsitektur 

juga mencakup estetika, di mana fungsi sering bersinggungan dengan perilaku dan kebutuhan, 

estetika berkaitan dengan pilihan, pengalaman, dan persepsinya tentang dunia3, 

Kajian ini akan menempatkan relasi antara artefak budaya dan toleransi (etika sosial), 

beberapa penelitian yang membahas tentang isu ini sudah cukup banyak dilakukan dalam 

perspektif etnopedagogi4, yakni dengan menekankan perilaku sikap toleran terhadap 

multikulturalisme dalam konteks sosial kemasyarakatan. Lalu, dengan penggunaan analisis 

objek5, dalam penekanan kajian pembacaan bentuk arsitektur guna menguraikan elemen-elemen 

toleransi. Pada kajian lain, relasi toleransi dan artefak ini dieksploitasi dalam konteks 

dekolonialisasi6 yang menekankan tentang hibriditas sebagai hasil dari toleransi dalam upaya 

dekolonialisasi arsitektur kolonial.  

Kajian di atas tidak terlepas dari cara pandang peneliti yang menjadi titik berangkat dalam 

memahami relasi antara artefak budaya dan toleransi. Perbedaan perspektif kognitif atau cara 

pandang ini akan menghasilkan perbedaan worldview (pandangan-dunia) atas fenomena praktik 

toleransi. Terminologi ini awalnya digunakan oleh Immanuel Kant (1724-1804) dengan istilah 

weltasnschauung dari Bahasa Jerman untuk mengartikulasikan kumpulan keyakinan yang 

menjadi landasan dan membentuk perspektif dari pikiran dan aktivitas manusia7, namun, 

pandangan dunia dalam konteks ilmu-ilmu sosial dapat dipahami sebagai hal yang memengaruhi 

tindakan manusia atau sebagai pembenaran tindakan tertentu8. 

Relasi antara artefak budaya dan toleransi sebagai sebuah perwujudan kebijaksanaan dalam 

kemasyarakatan telah tertanam dalam kepercayaan individu dan komunal serta 

terepresentasikan dalam artefak budaya baik yang berwujud maupun tidak berwujud. Toleransi 

bahkan secara mandiri telah memandu perilaku masyarakat dalam mengatasi kompleksitas 

 
3  Holt menggunakan istilah interaksi sosial yang selanjutnya dinterpretasikan sebagai etika sosial. 

James C, Snyder and Anthony J. Catanese. Pengantar Arsitektur, Op. Cit., 76. 
4  Mukhibat (2016), “Memutus Mata Rantai Radikalisme Dan Terorisme Berbasis Studi 

Etnopedagogi Di PTNU Dalam Membentuk Keberagamaan Inklusif Dan Pluralis.” ISLAMICA: Jurnal 
Studi Keislaman 10, no. 1 (August): 222 

5  Alwin Suryono (2016), “Pelestarian Aspek Kesemestaan Dan Kesetempatan Dalam Arsitektur 
Bangsal Sitihinggil Di Kraton Yogyakarta.” Review of Urbanism and Architectural Studies 14, no. 2 
(December): 1–10 

6  Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture of Colonial Tin Mining Town of Muntok. Edited 
by RA Kusumawarhani. (Jakarta: Universitas Indonesia (UI Press),2013) 

7  James W. Sire, Naming the Elephant: Worldview as a Concept. (Illinois: InterVarsity Press, 2004) 
8  Mona Kanwal Sheikh, “Worldview Analysis.” In the Oxford Handbook of Global Studies, edited by 

Mark Juergensmeyer, Saskia Sassen, Manfred B. Steger, and Victor Faessel, 156–72. (Oxford 
University Press. 2018) 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

212 

keragaman agama dalam masyarakat. Dengan adanya perbedaan yang begitu luas tersebut pasti 

membutuhkan praktik tingkat toleransi yang tinggi di antara berbagai kelompok masyarakat di 

Indonesia. Kota Muntok dianggap sebagai kota yang berhasil menerapkan praktik toleransi, 

terlihat dari semboyan Negeri Sejiran Setason (Negeri dengan warga yang dibangun dari 

kebersamaan dan kekeluargaan) dan Fan Ngin Tong Ngin Thit Jong (etnis Tionghoa dan Melayu 

setara)-bahkan harusnya lebih dulu Tong Ngin Fan Ngin Qin Ngin (etnis Tionghoa dan Melayu 

setara bersaudara)9-Oleh karena itu, penelitian ini akan mencoba menemukan relasi-relasi 

antara artefak budaya dan pemaknaan toleransi secara fisik dan nonfisik yang terjadi di Kota 

Muntok, Bangka. 

 

 

Gambar 1. Kota Muntok dalam Pemberitaan Toleransi 
(Sumber: Internet) 

 

Praktik toleransi di Kota Muntok diyakini sudah berlangsung sejak lama, seperti yang ditulis 

oleh Lange (1809), jika di Pulau Bangka tinggal berdampingan sekelompok orang-orang Tionghoa 

dan orang Melayu, di Muntok dia bercerita tentang “rumah ibadat orang Islam yang besar” yang 

bersebelahan dengan kelenteng Tionghoa10, serta beberapa etnik lain yang tinggal diwilayah 

spesifik dengan kelompok orang Gunung dan orang Laut11Berdasarkan data-data di atas, maka 

 
9  “Perkawinan antara orang Tionghoa dengan pribumi Bangka apalagi Melayu merupakan hal biasa, 

hingga orang Melayu sering mengangkat anak dari Tionghoa untuk diurus dan dibesarkan, 
masyarakat Tionghoa sekarang adalah Peranakan” Akhmad Elvian, Timah Dan Peradaban Bangka. 
(Jakarta: Balai Pustaka. 2021), 25 

10  Hendrik Markus Lange, Het Eiland Banka En Zijne Aangelegen Heden  . Edited by Muller. S-
Hertogenbosch (1850) 

11  Thierry Pairault (1996), “Mary F. Somers Heidhues, Bangka Tin and Mentok Pepper. Chinese 
Settlement on an Indonesian Island, Singapour, Institute of Southeast Asian Studies (ISEAS), 1992. 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
213 

 

penelitian ini akan mengkaji mengenai apa sebenarnya yang menjadi konsepsi dari toleransi dan 

bagaimana praktik toleransi di Kota Muntok ini berkembang. 

METODE  

 
Artikel ini akan mengkaji praktik toleransi di Kota Muntok, Bangka mulai dari identifikasi 

toleransi, simbol toleransi Kota Muntok, dan konsepsi toleransi sebagai worldview Kota Muntok. 

Metode yang digunakan adalah survey paper12 tentang praktik toleransi dengan dukungan data 

dari publikasi artikel, buku, dan teks lainnya. Analisis wacana digunakan untuk melihat 

perkembangan praktik toleransi di Kota Muntok ini dengan menggunakan teori konsepsi toleransi 

Rainer Forst sebagai landasan pemikiran. Berdasarkan Oxford Bibliographies, Gagasan tentang 

toleration (atau tolerance—istilah ini sering digunakan secara bergantian) memiliki peran 

penting dalam teori normatif mengenai hubungan antara negara dan warga negara serta antara 

kelompok mayoritas dan minoritas dalam masyarakat13. Oleh karena itu, analisis konseptual 

diperlukan dalam memahami konsep toleransi. Forst membedakan konsep toleransi menjadi 

konsep umum yang memiliki muatan semantis dan konsepsi partikular yang menghasilkan 

interpretasi14. Elemen-elemen toleransi dapat digali melalui interpretasi dari konsep-konsep 

toleransi tersebut. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Identifikasi Toleransi 

Definisi toleransi secara umum diperoleh dari Bahasa Latin; tolerare yang memiliki arti 

menanggung, bertahan, mendukung dan toleranteria (ketahanan, kesabaran, kepasrahan), 

mengacu pada kemampuan untuk menerima perilaku atau keyakinan yang tidak disetujui dan 

mungkin ingin ditolak atau dikutuk15. Meskipun istilah ini masih mengandung ambiguitas dan 

makna etimologis dari kata pati, atau penderitaan, selama berabad-abad istilah ini telah 

memperoleh konotasi positif dalam masyarakat demokratis modern. Di satu sisi upaya 

penerimaan keberagaman ini dikenal dengan istilah toleransi (tolerance) dan toleran (toleration), 

Toleransi adalah kata benda yang didefinisikan secara luas dan dapat diterapkan dalam sains, 

 
12  Royce Singleton Jr, Bruce C Straits, Margaret M Straits, and Ronald J McAllister. Approaches to 

Social Research. (Oxford University Press. 1988) 
13  Emanuela Ceva, “Toleration.” In Philosophy. (Oxford University Press 2013) 
14  M. Nur Prabowo Setyabudi, (2020) “Konsep Dan Matra Konsepsi Toleransi Dalam Pemikiran 

Rainer Forst.” Jurnal Filsafat Indonesia 3, no. 3 
15  Emanuela Ceva, “Toleration”, Op. Cit., 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

214 

kedokteran, dan mekanika, selain penggunaan umum yang mengacu pada penerimaan seseorang 

terhadap hak, keyakinan, dan praktik orang lain tanpa paksaan. Sedangkan toleran, merupakan 

sikap menahan diri bertindak dari hal-hal yang tidak disetujui, atau yang bertentangan secara 

politis, atau yang asing. 

Istilah “toleration” yang merujuk pada toleransi beragama secara historis pertama kali diteliti 

oleh John Locke (1689) dalam konteks hubungan antara gereja dan negara di Inggris.16. Problem 

filosofis sentral yang muncul kemudian adalah memahami bagaimana prinsip toleransi dapat 

berjalan berdampingan dengan keyakinan moral dan religius yang sebenarnya. Toleransi hadir 

dalam lingkup terkait kekuasaan, hak dan kebebasan politik yang ekstensif dalam kajian teori 

politik liberal. Selama ini toleransi sering dikaitkan secara biner sebagai sikap moral atau attitude 

dengan sikap amoral dan yang bukan toleransi, namun di sisi lain dari Paine dalam Crick17 disatu 

sisi ini bisa sangat progresif, akan tetapi toleransi lebih luas daripada agama, bahasa konstitusi 

tidak dapat menghilangkan ketidaksetujuan sosial yang kuat dan tindakan-tindakan terkait antara 

satu jenis pemeluk agama dengan jenis pemeluk agama lainnya. 

Dalam bahasa Arab, toleransi disebut” tasamuh” dengan pengertian bermurah hati, yaitu 

bermurah hati dalam pergaulan. Dari Gufron dalam Fadli (2020) tasamuh juga memiliki arti 

“tasahul” yang artinya bemudah mudahan, mempermudah tidak mempersulit yang juga dapat 

berarti menerima perubahan18. Tasamuh juga dapat berarti memberi dan mengambil 

(memadukan), berisi tindakan tuntutan dan penerimaan dalam batas-batas tertentu, harapan 

pada satu pihak untuk memberi dan mengambil secara sekaligus, namun juga memiliki 

pengertian untuk tidak saling melanggar batasan, terutama yang berkaitan dengan batasan 

keimanan (aqidah). Tasamuh dalam konteks ini ditinjau kembali dari beberapa aspek yaitu 

teologis, sosiologis dan budaya19 .Proses menerima dan menanamkan kebersamaan untuk 

menumbuhkan toleransi dipraktikan pada proses akulturasi budaya dan adaptasi budaya. 

Manusia memiliki kesadaran sosial untuk hidup berdampingan dalam batas keruangannya 

sendiri serta dalam batas yang digunakan secara bersama - shared space, didasari pada suatu 

 
16  “Toleration di sini mengacu pada kesediaan untuk tidak mencampuri keyakinan, sikap, dan 

tindakan orang lain, meskipun orang tersebut tidak disukai. Negara tidak boleh ikut campur dalam 
urusan agama, dan tidak boleh ditangani oleh kelompok agama tertentu” Saeful Mujani, Muslim 
Demokrat, Islam, Budaya Demokrasi, dan Partisipasi Politik Di Indonesia Pasca-Orde Baru. 
(Jakarta: Gramedia.2007) 

17  "Toleransi bukanlah kebalikan dari intoleransi, bahkan merupakan kepalsuan dari intoleransi. 
Keduanya adalah despotisme, yang satu menganggap dirinya mempunyai hak untuk menahan 
kebebasan atau hati nurani dan yang lain memberikannya." Bernard Crick, (1971), “Toleration 
and Tolerance in Theory and Practice.” Government and Opposition 6, no. 2 (April): 143–71 

18  Failasuf Fadli (2020), “Media Kreatif Walisongo Dalam Menyemai Sikap Toleransi Antar Umat 
Beragama Di Jawa.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 (January): 287–302 

19  Adeng Muchtar Ghazali, (2016) “Toleransi Beragama Dan Kerukunan Dalam Perspektif Islam.” 
Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 1, no. 1 (September): 25–40 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
215 

 

kesamaan identitas atau kebutuhan20. Toleransi tak hanya muncul sebagai sikap moral atau 

mental menerima, praktik toleransi juga dapat terekspresikan pada kebudayaan fisik meliputi 

artefak budaya yang dibangun di masa lampau. Penanda toleransi lainnya juga dapat dipraktikan 

melalui toleransi ruang sebagai hasil dari reaksi dan solusi dari konflik ruang yang terjadi.  

Selain itu, mental menerima dalam akulturasi membuktikan bahwa interaksi budaya lokal 

untuk menerima dan mampu hidup berdampingan dengan budaya pendatang dapat 

menghasilkan artefak budaya, salah satunya arsitektur yang menjadi penanda penerimaan 

beberapa budaya sehingga menjadi sebuah bangunan baru yang kaya akan elemen-elemen dari 

beberapa budaya atau dikenal dengan istilah arsitektur hibrid21 . Penggabungan komponen-

komponen bangunan dalam satu tujuan bangunan bukanlah sebuah konsep baru di Indonesia. 

Masjid-masjid kuno di Indonesia dibangun dengan elemen dan konstruktor yang dipengaruhi 

oleh budaya asing. Salah satu masjid yang diwariskan dari Walisongo adalah Masjid Menara 

Kudus. Batu awal pendirian masjid ini diperoleh dari Baitul Maqdis. Cetak biru arsitektur Masjid 

Menara Kudus menggunakan arsitektur bangunan keagamaan Hindu-Budha. Struktur 

menaranya mirip dengan candi dari seni Hindu-Buddha di Jawa22. 

Toleransi adalah penghormatan, penerimaan dan penghargaan tentang keragaman yang kaya 

akan kebudayaan dunia kita, bentuk ekspresi kita dan tata cara sebagai manusia23 . Toleransi 

terhadap keyakinan dan cara hidup yang berbeda dipandang sebagai kondisi yang diperlukan 

untuk fungsi sosial. Demikian pula, asosiasi agama dan sipil serta sekolah di seluruh dunia 

menyebarluaskan toleransi dan mengajarkan toleransi sebagai cara menangani budaya dan 

bentuk-bentuk lain dari keragaman24. Dengan demikian, toleransi semestinya dilihat secara logis 

sebagai sikap moral yang membutuhkan sandaran nilai, bukan nilainya itu sendiri: toleransi 

merupakan sikap moral, yang disandarkan pada nilai atau prinsip yang lain’, terlebih sikap moral 

 
20  Emma AproditaYetti and Indah Pujiyanti (2019) “Kajian Toleransi Keruangan Pada Kawasan 

Pendukung Pariwisata Di Jalan Margo Utomo, Yogyakarta.” JURNAL ARSITEKTUR PENDAPA 2, no. 
1 (November): 1–10. 

21  Juan Winny Putra and Gregorius Sri Wuryanto (2019) “Akulturasi Dalam Arsitektur Lasem Serta 
Relevansinya Dengan Keberlanjutan Kawasan Lasem.” SMART: Seminar on Architecture Research 
and Technology 2 

22  Supatmo and Syafii (2020) “Multicultural Manifestations of Menara Kudus Mosque Pre-Islamic 
Traditional Ornaments, in Central Java.” In Proceedings of the Proceedings of the 5th International 
Conference on Science, Education and Technology, ISET 2019, 29th June 2019, Semarang, Central 
Java, Indonesia. 

23  “UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese Wooden Arch Bridges. .” 
Https://Ich.Unesco.Org/En/USL/Traditional-Design-and-Practices-for-Building-Chinese-Wooden-
Arch-Bridges-00303. 2023. 

24  Maykel Verkuyten, Yogeeswaran Kumar, and Levy Adelman (2019) “Intergroup Toleration and Its 
Implications for Culturally Diverse Societies.” Social Issues and Policy Review 13, no. 1 (January): 
5–35 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

216 

seorang warganegara yang demokratis25. Dari ulasan bagian ini, dapat ditelusuri bahwa toleransi 

tidak hanya dipahami sebagai sikap moral perilaku yang dipraktikkan dalam sistem sosial dan 

budaya, namun juga sebuah idealisme yang diwujudkan dalam artefak budaya sebagai 

kebudayaan fisik yang bersandar pada nilai. 

Simbol Toleransi Kota Muntok, Bangka Barat  

Kota Muntok terletak di bagian utara Kabupaten Bangka Barat di Provinsi Kepulauan Bangka 

Belitung dengan semboyan kedaerahan Negeri Sejiran Setason yang memiliki makna negeri 

dengan warga yang berdasarkan atas kekeluargaan dan kebersamaan26. Semboyan ini menjadi 

representasi bahwa walau dihuni oleh berbagai etnis budaya, wilayah Kota Muntok sangat 

menjunjung tinggi toleransi dari sistem sosial dalam kebudayaannya27 .Keberadaan timah sebagai 

komoditi Kesultanan Palembang yang menguasai pulau Bangka saat itu memicu migrasi masif 

masyarakat-masyarakat Tionghoa yang didatangkan Sultan Palembang sebagai kuli produksi 

timah.  

 

Gambar 2. Klasterisasi Kawasan Cagar Budaya Peninggalan Kolonialisasi Hindia Belanda,  
(sumber: Tropenmuseum.org & Muntok as Cultural Landscape, 2020) 

 

Arsip pemerintahan kolonial Belanda mendokumentasikan keberadaan empat pemukiman 

Melayu di sekitar Muntok pada periode tersebut28. Pemerintahan Hindia Belanda pada awal abad 

19 membagi klasterisasi kawasan di kota tua Muntok menjadi tiga distrik pemukiman masyarakat 

Muntok yakni: distrik Eropa, Tionghoa, dan Melayu. Pembagian distrik ini secara tidak langsung 

 
25  Rainer Forst, Tolerance in Conflict. (Cambridge: Cambridge University Press. 2012). 450 
26  “Portal Bangka Barat.” Https://Portal.Bangkabaratkab.Go.Id/. September 3, 2022. 
27  Meta Sya, Rustono Farady Marta, and Teguh Priyo Sadono (2019) “Tinjauan Historitas Simbol 

Harmonisasi Antaretnis Tionghoa dan Melayu di Bangka Belitung.” Jurnal Sejarah Citra Lekha 4, 
no. 2 (December): 153–68Meta 

28  Kemas Ridwan Kurniawan, Soedjalmo, and E. Nuraeny (2020) “Muntok As a Cultural Landscape.” 
In IOP Conf. Ser.: Earth Environ. Sci 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
217 

 

menempatkan dua bangunan peribadatan dari masing-masing kelompok etnis berdekatan 

dengan alasan toleransi, namun, dibalik itu ada strategi untuk menegakkan keharmonisan dan 

stabilitas aparatur kolonial29. Tujuan dari praktik ini adalah untuk menciptakan budaya yang 

seragam dan menegakkan prinsip-prinsip dan keyakinan pemerintah kolonial terhadap 

masyarakat yang berada di wilayah kekuasaannya. Gagasan pascakolonial Bhabha mengenai 

pembahasan penggabungan budaya dengan konteks kolonialisme menggarisbawahi pentingnya 

hibriditas dan ranah peralihan. 

 

Gambar 3. Bangunan Cagar Budaya Kelenteng Kong Fuk Nio dan Masjid Jami Muntok yang 
berdampingan sejak abad ke-XIX  

(Sumber: Dokumentasi dan Olahan dari Berbagai Sumber) 

Penggabungan budaya bukan sekadar asimilasi atau duplikasi satu budaya dengan budaya 

lain, namun lebih merupakan prosedur multifaset yang mencakup baik daya tarik maupun 

penolakan30. Melalui artikel ini kita diajak untuk secara bijaksana membaca dinamika kekuasaan 

dan seluk-beluk penggabungan budaya dalam warisan kerangka kolonial. Kekuasaan kolonial 

dapat dilihat pada produksi hibridisasi daripada dominasi satu budaya terhadap budaya lain. 

Kelenteng Kong Fuk Nio31 

Di distrik Tionghoa yang berdampingan langsung dengan klaster Melayu, masih berdiri 

kawasan pemukiman tradisional Tionghoa dengan langgam arsitektur khasnya seperti pertokoan, 

 
29  Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture, Op.Cit.,243 
30  A. Milostivaya, Nazarenko Ekaterina, and I. Makhova (2017) “Post-Colonial Theory of Homi K. 

Bhabha: Translator’s and Translatologist’s Reflection.” In Proceedings of the 7th International 
Scientific and Practical Conference “Current Issues of Linguistics and Didactics: The 
Interdisciplinary Approach in Humanities” (CILDIAH 2017).) 

31  Pusdatin, Kemendikbudristek, 2023 “Sesuai data referensi identitas cagar budaya kode 
pengelolaan KB000497”. https://referensi.data.kemdikbud.go.id/kebudayaan/kode/KB000497. 
Accessed October 14, 2023 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

218 

komplek perumahan Mayor Tituler Tionghoa Tjung a Thiam yang berusia ratusan tahun 

(dibangun 1848)32, serta kelenteng Kong Fuk Nio, nama ‘Kung’ dinamakan berdasarkan leluhur 

mereka yang datang pada abad ke-XIV dari Suku Kung Taw (Guangdong) , ‘Fuk’ diambil dari 

Suku Fukkian (Fujian), dan ‘Nio/ miaw’ yang berarti tempat peribadatan33. Kelenteng ini 

berdasarkan catatan petugas pemerintahan Hindia Belanda diperkirakan dibangun pada tahun 

1834, namun pada ring kolom bangunan lama tertera tahun 1820 atau pada masa Dinasti Qing 

dengan formasi awal berbentuk bangunan kayu dan berlantai tanah liat bersebelahan dengan 

surau masyarakat Melayu yang lebih dulu ada sejak tahun 1734. Hal ini serupa dengan apa yang 

diceritakan dari tradisi lisan masyarakat bahwa mayor cina pertama Tan Jin Men menjadi pelopor 

dalam pembangunan kelenteng yakni pada saat ia menjabat 1820 hingga 183034.  

Kelenteng Kung Fuk Nio menjadi situs untuk mempersatukan seluruh masyarakat Tionghoa 

di Muntok bahkan dalam setiap penyelenggaraan upacara peribadatan. Pada masa lalu bangunan 

ini sempat juga digunakan sebagai bagian dari Sekolah Cung Hwa Muntok ketika sekolah ini tidak 

dapat menampung kegiatan pembelajarannya. Sesuai dengan arti dari namanya, kelenteng ini 

menjadi simbol dari semangat dan kebersamaan para pendahulu diaspora Tionghoa masa lalu 

yang masih terepresentasikan oleh para generasi masa kini.  

 

Gambar 4. Bangunan Cagar Budaya Kelenteng Kong Fuk Nio dan Tipologi Kelenteng di 
Guandong 

 (Sumber: Dokumentasi Penulis dan weredculturen.nl) 
 

 
32  Hendrik Markus Lange, Op. Cit., 73 
33  Bambang Haryo Suseno, Cagar Budaya Bangka Barat, Penetapan Tahun 2018-2020. Edited by 

Muhammad Erfan. (Muntok: Dinas Pariwisata & Kebudayaan Bangka Barat, 2020).30 
34  Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture, Op.Cit.,232 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
219 

 

 

Gambar 5. Kolom Dorik Eropa, Konstruksi Atap, Pintu Masuk Samping Bergaya Guandong  
 (Sumber: Dokumentasi dan Olahan Penulis) 

 
Bangunan ini mulai direnovasi dengan arsitektur bergaya Cina Selatan (Guandong) berbahan 

batu seiring perubahan material kayu yang dimakan usia pada era kolonial di paruh akhir abad 

XIX lebih dulu dari surau di sebelahnya. Pada bangunan saat ini, elemen yang masih 

dipertahankan adalah penggunaan konstruksi kayu tradisional pada langit-langit yang sudah 

berusia ratusan tahun sementara bagian dinding, tiang utama, dan lantai telah mengalami 

pemugaran pada tahun 1977. Bagian bangunan yang menjadi ikon dari perpaduan budaya adalah 

penggunaan 2 kolom bergaya dorik Eropa berdiameter 50cm. Uniknya kelenteng ini 

berdampingan dengan Mesjid Jami Muntok yang merupakan bagian dari distrik Melayu yang 

terdiri dari 3 (tiga) kampung, yaitu Kampung Tanjung, Kampung Ulu, dan Kampung 

Petenun/Teluk Rubia yang keberadaan dan keterkaitannya akan dibahas pada bagian 3.3 nanti. 

Masjid Jami Muntok  

 Diadaptasi dari Sejarah Masjid Jami Muntok35 karya Raden Affan. Masjid Jami Muntok 

merupakan sebuah masjid berkontruksi batu pertama di Provinsi Kep. Bangka Belitung yang 

dibangun pada tahun 1880 sebagai pengembangan surau kayu masyarakat Melayu sejak awal 

abad ke-XVIII. Tumenggung Kertanegara II (Abang Muhamad Ali) sebagai figur pemimpin 

masyarakat Melayu, menjadi pionir pembangunan masjid berbahan batu (pengganti surau lama 

peninggalan kampung melayu/pekauman) sebagai kebanggaan masyarakat melayu Muntok. 

Pelaksanaan pembangunan dimulai pada tanggal 19 Muharam 1298 H/ 19 November 1880 

(tertera pada prasasti masjid) di tanah dari bangsawan melayu wakaf dari Abang Muhyiddin cucu 

Temenggung Kerta Menggala dikerjakan selama dua tahun dan digunakan pada tahun 1883.  

 
35  Raden Affan, Sejarah Masjid Jamik Muntok. (Muntok, Bangka Barat: Dinas Perhubungan, 

Kebudayaan dan Pariwisata. 2007). 5. 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

220 

 

Gambar 6. Bangunan Cagar Budaya Masjid Jami Muntok  
(Sumber: Dokumentasi Penulis) 

Berdasarkan hasil pendataan lapangan, letak bangunan masjid ini bersebelahan dengan 

kelenteng yang hanya dipisahkan oleh jalan, dari sisi elemen bangunan, atap, kolom, pintu masjid 

ini terlihat memadukan beberapa elemen bangunan Jawa, Tionghoa, dan Eropa seperti halnya 

bangunan-bangunan masjid pada abad ke-19 di Indonesia. Kompleks masjid ini terdiri dari tiga 

bangunan, yakni: bangunan masjid utama yang masih berbentuk sesuai awal pembangunannya 

pada Abad XIX, dan dua bangunan baru aula serba guna dan pesantren di masa sekarang.  

 

Gambar 7. Elemen Bangunan Masjid Jami Muntok  
(Sumber: Dokumentasi Penulis) 

 

Tabel 1 Elemen Bangunan Masjid dan Relasinya dengan Bangunan Lain sebagai Perwujudan 
Toleransi pada Bangunan 

(Sumber: Dokumentasi dan Olahan Penulis) 

 Bentuk Elemen Bangunan Masjid yang Memadukan Bentuk Bangunan Lain 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
221 

 

Elemen Keserupaan Lokasi 

 

 

Atap Masjid 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Masjid Kyai 
Merogan di 
Palembang, 
penjelasan dari 
pembanding ialah 
bahwa penggunaan 
bentuk 
menyerupai 
tanduk adalah 
adaptasi dari 
bangunan 
Tionghoa yang 
dikenal dengan 
‘kuku naga’. 

 

 

 

Penggunaan 
bentuk ini 
menghasilkan 
sebuah dugaan 
bahwa masjid ini 
dibangun oleh 
pembangun dari 
Tionghoa seperti di 
Palembang. 

 

Kolom pada Serambi Masjid 

 

 

 

Kolom pada Serambi Rumah Mayor 
Tionghoa 

 

 

Kolom dorik 
bergaya Eropa dan 
pagar kayu 
diagonal pada 
Masjid Jami 
Muntok 
menyerupai pilar 
pada rumah Mayor 
Tituler Tjung A 
Thiam yang 
dibangun 1848 di 
Muntok. 

 

 

Lantai masjid pun 
menggunakan 
lantai yang sama 
dengan lantai 
rumah mayor. 

 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

222 

Lantai Carara pada Serambi 
Masjid 

 

Lantai Carara pada Rumah Mayor 
Tionghoa 

 

 

 

Dinding Tangga Masuk 

 

 

Dinding Gapura Jawa  

 

Dinding tangga 
pada serambi 
masjid dibangun 
menyerupai bagian 
bawah gapura 
pintu masuk 
bangunan di Jawa. 

 

 

 

 

 

 

Pintu Masuk Masjid 

 

 

Pintu Masuk ex. Havenkantoor 

 

Pintu masuk pada 
masjid menyerupai 
bangunan 
‘Havenkantoor’ 
yang dibangun 
1825 di Muntok. 

 

 

 

Pintu gerbang utama masjid pada foto 4 ini berhadapan dengan pintu samping kelenteng. 

Desain gerbang yang ada pada gambar di bawah adalah bentuk gapura asli yang diadaptasi dari 

bentuk lokal budaya Muntok. Pilar-pilar bergaya Dorik yang menopang atap masjid di hiasi oleh 

pagar kayu yang sudah ada sejak awal masjid ini dibangun. Atap masjid berbentuk tumpak dua 

perpaduan antara atap bangunan tradisional Melayu yang diadaptasi dari bangunan masjid-

masjid Jawa kuno dengan hiasan menyerupai tanduk pada ujung-ujungnya, pada bagian bawah 

list plank (sirap) mengadaptasi bentuk lokal Melayu. Bagian tangga masuk serambi berbentuk 

menyerupai tingkatan ‘kamadhatu’ seperti cand dengan jumlah tujuh anak tangga. Masuk ke 

dalam masjid ditemukan empat tiang ‘soko guru’ seperti halnya masjid-masjid kuno di Jawa. 

Seluruh elemen bangunan ini bukan berasal dari langgam Melayu, melainkan bentuk dari 

‘tasamuh’ yakni menerima dan memadukan.   

Keberadaan Masjid Jami Muntok dan Kelenteng Kong Fuk Nio menjadi ikon simbol 

toleransi paling nyata di Muntok. Letak kedua bangunan peribadatan ini hanya 

dipisahkan oleh sebuah jalan kecil. Masjid yang dahulunya berbentuk surau telah 

memberikan ‘izin’ untuk hidup berdampingan dengan agama lain, praktik toleransi 

secara sikap dapat dieksplorasi dari sejarah pembangunan Masjid Jami Muntok saat itu 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
223 

 

yang dibangun dengan melibatkan beragam etnis, salah satunya masyarakat Tionghoa. 

Bantuan dalam bentuk material yang mereka berikan merupakan memori bersama yang 

dijaga hingga kini. Tiang soko guru yang menopang Masjid dan sumur mata air selama 

140 tahun merupakan pemberian dari kepala masyarakatTionghoa di sekitar kawasan 

cagar budaya tersebut36Interaksi sosial yang terjadi antara masyarakat Melayu dengan 

orang-orang Tionghoa di Bangka terjalin dengan cukup baik. Hal ini ditunjukkan dengan 

jargon sangat dikenal di Pulau Bangka yaitu Thong ngin fan ngin jit jong yang artinya 

Tionghoa dan Melayu sama saja37. Toleransi kehidupan beragama semacam ini telah 

menjadi ciri khas bangsa Indonesia bukan sebatas teori di atas kertas saja. Hal itu telah 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Muntok sejak berabad silam38. 

Hingga saat ini keberadaan mayoritas penduduk Melayu Muntok yang beragama Muslim 

tetap menjaga toleransi dengan mempertahankan bentuk bengunan masjid untuk tetap 

setara dan tidak menunjukan dominasi mayoritas sebagai sikap inklusivitas keberagaman 

yang diwariskan sejak awal kota ini berdiri. 

 
Gambar 8. Inklusivitas pada Bangunan Peribadatan yang Egaliter tidak Dominan ataupun 

berlebihan 
(Sumber: Youtube, INews, Pangkal Pinang 2022) 

 

 
36  Raden Affan, Sejarah Masjid, Op.Cit., 12 
37  Rika Theo and Feni Lie, Kisah, Kultur Dan Tradisi Tionghoa Bangka. (Jakarta: PT Kompas Media 

Nusantara. 2014) 
38  “Indonesia.Go.Id.” n.d. Accessed April 17, 2023. 

https://indonesia.go.id/kategori/budaya/6834/toleransi-dari-kampung-tanjung-cermin-
kebinekaan-indonesia?lang=1 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

224 

Konsepsi dari Toleransi Kota Muntok 

Pembahasan mengenai bentuk pemaknaan toleransi secara fisik saja tidak cukup menggali 

makna dan nilai yang terpendam di dalamnya sehingga dibutuhkan analisis konseptual terhadap 

pemahaman konsep toleransi agar tidak dangkal diinterpretasi. Forst membedakan antara 

general meaning dan particular meaning, di mana suatu konsep umum memuat beberapa 

kandungan makna semantis, sementara konsepsi khusus berarti interpretasi terhadap beberapa 

elemen yang termuat dalam konsep tersebut39. Penyelidikan konseptual mengandaikan adanya 

beberapa elemen-elemen konseptual. Konsepsi lahir dari perbedaan dalam menafsirkan dan 

memahami setiap atau sebagian dari elemen konseptual toleransi tersebut. Konsep Toleransi 

Forst40 sendiri dapat digunakan untuk merefleksikan praktik toleransi dalam suatu komunitas, 

melihat potensi represif didalamnya, dan untuk mengembangkan diri menuju konsepsi yang lebih 

egaliter. Secara hirarkis konsep ini terbagi atas 1) Toleransi sebagai tindakan pengijinan 

(Permission Conception), 2). Toleransi sebagai upaya koeksistensi (Coexsistance Conception): 

Karakteristik Pragmatis, 3) Toleransi sebagai upaya saling menghormati (Mutual Respect): 

Karakteristik Hormat, dan 4) Toleransi Sebagai Sikap Menghargai (Esteem Conception): 

Karakteristik Rekognitif. Bagian ini akan mengulas tentang pemaknaan konsep toleransi sebagai 

teks yang digunakan untuk membaca praktik toleransi yang terjadi di Kota Muntok sbb.:  

a. Toleransi sebagai tindakan pengijinan (Permission Conception): merupakan konsep 

klasik yang di temukan dalam banyak tulisan sejarah dan contoh-contoh politik 

toleransi sebagai bentuk respon penguasa atau mayoritas, yang mempunyai kekuasaan 

untuk mencampuri praktik kelompok minoritas. Konsep toleransi ini merupakan 

bentuk praktik toleran yang dilakukan oleh pemerintah Belanda di Kota Muntok pada 

abad ke-XIX. Selain itu, hubungan kolonial sering kali melibatkan berbagai bentuk 

pertukaran sosial, pedagogi, ekonomi, politik, dan budaya. Pertukaran ini sering kali 

bersifat hirarkis, dengan para pemukim Eropa memegang posisi berkuasa dan 

berwenang. Struktur hirarki ini selanjutnya berkontribusi terhadap kontradiksi dan 

ketidakseimbangan kekuasaan dalam hubungan kolonial41. Selain itu posisi strategis 

dari pemukiman Eropa di Utara, terlepas dari alasan pemenuhan topografi dan 

penempatan wilayah sangatlah jelas memiliki konsep mengawasi dari atas, sebuah 

kecenderungan masyarakat disipliner untuk menundukkan masyarakatnya. Secara 

tidak langsung keberadaan kedua distrik dibawah itu berada dalam pengawasan 

pemerintah Belanda. Mereka dapat dibuai oleh toleransi yang diberikan pemerintah, 

namun, sebenarnya mereka terkumpul dalam satu kawasan yang terawasi untuk 

 
39  Rainer Forst, Tolerance in Conflict, Op.Cit.,450 
40  Rainer Forst, (2004) “The Limits of Toleration.” (Constellations 11, no. 3) 315. 
41  Eleanor Byrne (2019). “Said, Bhabha and the Colonized Subject.” In Orientalism and Literature, 

151–65. Cambridge University Press. 163 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
225 

 

mudah dikontrol. Seperti yang dimetaforakan Foucault (1977), Narapidana dalam 

panoptikon terus-menerus diawasi dan dipaksa untuk mengatur perilaku mereka 

secara mandiri42. Penggambaran alegoris ini melambangkan worldview kolonial 

menggunakan beragam cara regulasi, otoritas, dan dominasi untuk menundukkan 

masyarakatnya. 

b. Toleransi sebagai upaya koeksistensi (Coexistance Conception), Keadaan ini dapat 

dilihat dengan tidak melibatkan otoritas dominan atau mayoritas yang menentang 

minoritas; sebaliknya, mereka terdiri dari kelompok-kelompok yang memiliki 

pengaruh yang kurang lebih sama. Pembagian teritorial yang berlangsung di masa 

kolonial memperlihatkan hegemoni kekuasaan penguasa yang sedang berlangsung di 

Kota Muntok. Penguasa mempertahankan kontrol psikologis melalui manipulasi 

simbol dan nilai-nilai, terhadap masyarakat kelas di bawahnya. Dalam banyak kasus, 

para penguasa ini sengaja melakukan upaya untuk menindas agama dan budaya 

masyarakat yang mereka pimpin. Seperti yang diungkapkan oleh teori Gramsci 

tentang hegemoni budaya yang mendeskripsikan bagaimana kelas dominan, 

khususnya penguasa, mendominasi wacana dan simbol budaya43 . 

c. Toleransi sebagai upaya saling menghormati (Mutual Respect): adalah konsepsi di 

mana pihak-pihak yang bertoleransi saling menghormati satu sama lain dalam 

pengertian yang lebih timbal balik. Toleransi bukan sebagai dominasi mayoritas, 

melainkan hubungan saling menghormati mutual-respect dalam hubungan yang 

setara di bawah supremasi hukum dan demokrasi yang konstitusional, toleransi terjadi 

secara resiprokal. Praktik ini mungkin lebih dapat dicermati dikondisi saat ini di mana 

slogan Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong muncul sebagai kesadaran kolektif komunitas 

Melayu-Tionghoa dalam interaksinya di berbagai ranah. Adanya kesetaraan status 

sosial antara etnis Tionghoa dan Melayu melahirkan interaksi dan kohesi yang 

mengakar kuat dan terus ditegakkan secara konsisten44. Kesetaraan dan integrasi 

sosial dan politik dipandang sejalan dengan perbedaan budaya—dalam batasan 

(moral) timbal balik tertentu. 

 
42  Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison. (New York: Random House, 1977). 

227. 
43  Robert Henry Cox and Albert Schilthuis, “Hegemony and Counterhegemony.” In The Wiley‐

Blackwell Encyclopedia of Globalization. (Wiley. 2012) 
44  Meta Sya and Rustono Farady Marta, (2019). “Framing ‘Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong’ Slogan as 

Construction of Three Online Media Framing at Bangka.” Jurnal Studi Komunikasi (Indonesian 
Journal of Communications Studies) 3, no. 3 (November): 332 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

226 

d. Toleransi sebagai sikap menghargai (Esteem Conception): Karakteristik Rekognitif 

sebagai konsepsi penghargaan. Hal ini menyiratkan gagasan yang lebih lengkap dan 

lebih menuntut mengenai pengakuan timbal balik antar warga negara dibandingkan 

upaya saling menghormati. Di sini, bersikap toleran tidak hanya berarti menghormati 

anggota budaya atau agama lain yang memiliki kedudukan yang setara dalam hal 

moral dan politik, namun juga berarti memiliki semacam penghargaan etis terhadap 

keyakinan mereka, yaitu, menjadikannya sebagai konsepsi yang bernilai etis yang—

bahkan meskipun berbeda dengan miliknya—dalam beberapa hal menarik secara etis 

dan dipegang dengan alasan yang baik. 

Keberadaan dua bangunan peribadatan yang berdampingan ini secara tidak langsung 

menghasilkan sebuah “Contact Zone” yang dimaknai oleh masyarakat Muntok sebagai simbol 

toleransi, selain itu, dua bangunan ini sangat dipengaruhi oleh percampuran budaya yang 

berlangsung sejak dulu sehingga menghasilkan “penerimaan” dan “perpaduan” elemen lain 

sebagai bentuk toleransi ke’ruang’an dan bangunan. Masyarakat Muntok di sekitar kawasan 

sering mengkaitkan artefak ini dengan memori mereka tinggal. Upaya menghargai dan mengakui 

adalah sebuah praktik toleransi yang bertolak dari orientasi nilai yang masyarakat pegang dan 

lestarikan. Praktik toleransi yang tercermin dari sikap dan perilaku terhadap artefak budaya ini 

menunjukkan bagaimana pandangan-dunia masyarakat Kota Muntok terbentuk.  

 

Gambar 9. Pimpinan Kabupaten Bangka Barat, Bupati H. Sukirman (Melayu) dan Wabup Bong 
Ming Ming (Tionghoa); Kelenteng dan Masjid bersejarah simbol toleransi Kota Muntok. 

(sumber: dokumentasi dan olahan Penulis) 
 

KESIMPULAN 

Dari keempat konsepsi tersebut, konsepsi pertama disebut oleh Forst sebagai konsepsi yang 

secara moral paling ‘tipis’ atau minimalis, lemah dan mengandung potensi represif. Sementara 

konsepsi selanjutnya mengarah pada konsepsi yang secara moral ‘tebal’ atau maksimal. Namun, 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
227 

 

toleransi juga berpotensi menghasilkan pemahaman yang sangat dangkal45. Konsepsi pertama 

dan kedua mungkin, dalam kategorisasi boleh jadi merupakan toleransi dangkal, tapi dalam 

kosepsi ketiga dan keempat toleransi lebih mendalam dan lebih rasional untuk diterima. 

Penilaian kota dengan praktik toleransi terbaik di Indonesia sangat memungkinkan untuk 

melegalkan penilaian yang ‘intoleran’ dan ekslusif, dilihat dari jumlah yang masih dirasakan 

belum mewakili seluruh aspirasi kota di Indonesia. Hanya saja, dikarenakan adanya  kepentingan-

kepentingan kelompok, suara-suara dari wilayah yang belum tereksplor ini dapat saja menjadi 

tidak terdengar atau mungkin sengaja dibungkam, namun demikian, upaya ‘penghargaan’ini pun 

merupakan sebuah perjuangan dalam menjaga keharmonisan umat beragama dalam lingkungan 

sosial dan budaya yang heterogen, semoga toleransi yang dipraktikan ini bukanlah sebuah 

kepalsuan dari intoleransi seperti yang diungkapkan Thomas Paine, karena bagaimana pun juga 

upaya laten dari praktik despotisme masih terus membayang-bayangi praktik toleransi di 

Indonesia. Hal terakhir yang dapat disimpulkan dari survey yang dilakukan adalah, Kota Muntok 

secara de facto sudah melakukan praktik toleransi baik secara sikap dalam makna umum 

maupun pikiran secara interpretatif. Lanskap cagar budaya yang terhamparkan di kota ini sangat 

sarat dengan ‘penerimaan’ dan ‘perpaduan’memberikan banyak cara pandang yang dapat 

mengungkap nilai-nilai yang mengendap, namun tetap dalam pembatasan hal-hal yang tidak 

mengganggu prosesi peribadatannya. Penelitian lanjutan berikutnya akan mampu mempertajam 

lagi hasil pemikiran ini untuk dapat mencapai hasil yang lebih diskursif lagi melalui dialektika-

dialektika yang lebih kritis dengan mengangkat agen-agen dibalik perubahan dan perkembangan 

masyarakat dalam memaknai pengalamannya. 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Affan, Raden. 2007. Sejarah Masjid Jamik Muntok. Muntok, Bangka Barat: Dinas 

Perhubungan, Kebudayaan dan Pariwisata. 

Astakhova, E. 2020. “Architectural Symbolism in Tradition and Modernity.” IOP Conference 

Series: Materials Science and Engineering 913, no. 3 (August): 032024. 

https://doi.org/10.1088/1757-899X/913/3/032024. 

 
45 “Karena kerap toleransi dimaknai beragam mulai dari bentuk ketidakpedulian (karena tidak ada 

intensi untuk mengganggu, dibiarkan saja), lalu dengan upaya menghormati pilihan berbeda, 
akan tetapi sebenarnya mengasihani kesesatannya, (karena superioritas terselubung), ada juga 
sebagai strategi persuasif (sikap membiarkan dan berharap mereka akan sadar dengan 
sendirinya) hingga, saling menghormati saja (masyarakat terbentuk dari perbedaan, ya hormati 
saja perbedaan itu)" Bambang Sugiharto, Kebudayaan dan Kondisi Post Tradisi. (Yogyakarta: PT 
Kanisius.2019).145. 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

228 

Byrne, Eleanor. 2019. “Said, Bhabha and the Colonized Subject.” In Orientalism and 

Literature, 151–65. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/9781108614672.009. 

Ceva, Emanuela. 2013. “Toleration.” In Philosophy. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/obo/9780195396577-0064. 

Cox, Robert Henry, and Albert Schilthuis. 2012. “Hegemony and Counterhegemony.” In 

The Wiley‐Blackwell Encyclopedia of Globalization. Wiley. 

https://doi.org/10.1002/9780470670590.wbeog265. 

Crick, Bernard. 1971. “Toleration and Tolerance in Theory and Practice.” Government and 

Opposition 6, no. 2 (April): 143–71. https://doi.org/10.1111/j.1477-

7053.1971.tb01214.x. 

“Data Kebudayaan Kemendikbudristek.” n.d. Accessed October 14, 2023. 

https://referensi.data.kemdikbud.go.id/kebudayaan/kode/KB000497. 

Elvian, Akhmad. 2021. Timah Dan Peradaban Bangka. Jakarta: Balai Pustaka. 

Fadli, Failasuf. 2020. “Media Kreatif Walisongo Dalam Menyemai Sikap Toleransi Antar 

Umat Beragama Di Jawa.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 

(January): 287–302. https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.5062. 

Forst, Rainer. 2004. “The Limits of Toleration.” Constellations 11, no. 3 (September): 312–

25. https://doi.org/10.1111/j.1351-0487.2004.00379.x. 

———. 2012. Tolerance in Conflict. Cambridge: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139051200. 

Foucault, Michel. 1977. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Random 

House. 

Ghazali, Adeng Muchtar. 2016. “Toleransi  Beragama Dan Kerukunan  Dalam Perspektif 

Islam.” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 1, no. 1 

(September): 25–40. https://doi.org/10.15575/RJSALB.V1I1.1360. 

“Indonesia.Go.Id.” n.d. Accessed April 17, 2023. 

https://indonesia.go.id/kategori/budaya/6834/toleransi-dari-kampung-tanjung-

cermin-kebinekaan-indonesia?lang=1. 

Kurniawan.KR. 2013. The Hybrid Architecture Of Colonial Tin Mining Town Of Muntok. 

Edited by RA Kusumawarhani. Jakarta: Universitas Indonesia (UI Press). 

Kurniawan, K R, D Soedjalmo, and E Nuraeny. 2020. “Muntok As a Cultural Landscape.” 

In IOP Conf. Ser.: Earth Environ. Sci, 447:12044. https://doi.org/10.1088/1755-

1315/447/1/012044. 

Lange.H.M. 1850. Het Eiland Banka En Zijne Aangelegen Heden  . Edited by Muller. S-

Hertogenbosch. 



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi 

 
229 

 

Milostivaya, A., E . Nazarenko Ekaterina, and I. Makhova. 2017. “Post-Colonial Theory of 

Homi K. Bhabha: Translator’s and Translatologist’s Reflection.” In Proceedings of 

the 7th International Scientific and Practical Conference “Current Issues of 

Linguistics and Didactics: The Interdisciplinary Approach in Humanities” 

(CILDIAH 2017). Paris, France: Atlantis Press. https://doi.org/10.2991/cildiah-

17.2017.31. 

Mujani, Saeful. 2007. Muslim Demokrat, Islam, Budaya Demokrasi, Dan Partisipasi Politik 

Di Indonesia Pasca-Orde Baru,. Jakarta: Gramedia. 

Mukhibat, Mukhibat. 2016. “Memutus Mata Rantai Radikalisme Dan Terorisme Berbasis 

Studi Etnopedagogi Di PTNU Dalam Membentuk Keberagamaan Inklusif Dan 

Pluralis.” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 10, no. 1 (August): 222. 

https://doi.org/10.15642/islamica.2015.10.1.222-247. 

Pairault, Thierry. 1996. “Mary F. Somers Heidhues, Bangka Tin and Mentok Pepper. 

Chinese Settlement on an Indonesian Island, Singapour, Institute of Southeast 

Asian Studies (ISEAS), 1992.” 

https://www.semanticscholar.org/paper/da1c9698629de8e8f83d23a65f00c22b136

97c3c. 

Pemkab Bangka Barat. 2022. “Portal Bangka Barat.” Https://Portal.Bangkabaratkab.Go.Id/. 

September 3, 2022. 

Putra, Juan Winny, and Gregorius Sri Wuryanto. 2019. “Akulturasi Dalam Arsitektur Lasem 

Serta Relevansinya Dengan Keberlanjutan Kawasan Lasem.” SMART: Seminar on 

Architecture Research and Technology 2, no. 0 (March): 235–40. 

https://smartfad.ukdw.ac.id/index.php/smart/article/view/91. 

Setyabudi, Muhammad Nur Prabowo. 2020. “ Konsep Dan Matra Konsepsi Toleransi Dalam 

Pemikiran Rainer Forst.” Jurnal Filsafat Indonesia 3, no. 3 (September): 81–94. 

https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.24895. 

Sheikh, Mona Kanwal. 2018. “Worldview Analysis.” In The Oxford Handbook of Global 

Studies, edited by Mark Juergensmeyer, Saskia Sassen, Manfred B. Steger, and 

Victor Faessel, 156–72. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190630577.013.13. 

Singleton Jr, Royce, Bruce C Straits, Margaret M Straits, and Ronald J McAllister. 1988. 

Approaches to Social Research. Oxford University Press. 

Sire, James W. 2004. Naming the Elephant: Worldview as a Concept. Illinois: InterVarsity 

Press. 

Snyder. James C, and Catanese. Anthony J. 1984. “Pengantar Arsitektur/ Introduction To 

Architecture.” In , edited by Hendro Sangkayo. Jakarta: Penerbit Erlangga. 



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand 

230 

Sugiharto, Bambang. 2019. Kebudayaan Dan Kondisi Post Tradisi. Yogyakarta: PT Kanisius. 

Supatmo, Supatmo, and Syafii Syafii. 2020. “Multicultural Manifestations of Menara Kudus 

Mosque Pre-Islamic Traditional Ornaments, in Central Java.” In Proceedings of the 

Proceedings of the 5th International Conference on Science, Education and 

Technology, ISET 2019, 29th June 2019, Semarang, Central Java, Indonesia. EAI. 

https://doi.org/10.4108/eai.29-6-2019.2290405. 

Suryono, Alwin. 2016. “Pelestarian Aspek Kesemestaan Dan Kesetempatan Dalam Arsitektur 

Bangsal Sitihinggil Di Kraton Yogyakarta.” Review of Urbanism and Architectural 

Studies 14, no. 2 (December): 1–10. 

https://doi.org/10.21776/ub.ruas.2016.014.02.1. 

Suseno, Bambang Haryo. 2020. Cagar Budaya Bangka Barat, Penetapan Tahun 2018-2020. 

Edited by Muhammad Erfan. Muntok: Dinas Pariwisata & Kebudayaan Bangka 

Barat. 

Sya, Meta, and Rustono Farady Marta. 2019. “Framing ‘Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong’ Slogan 

as Construction of Three Online Media Framing at Bangka.” Jurnal Studi 

Komunikasi (Indonesian Journal of Communications Studies) 3, no. 3 (November): 

332. https://doi.org/10.25139/jsk.v3i3.1701. 

Sya, Meta, Rustono Farady Marta, and Teguh Priyo Sadono. 2019. “Tinjauan  Historitas 

Simbol Harmonisasi Antaretnis Tionghoa Dan Melayu Di Bangka Belitung.” Jurnal 

Sejarah Citra Lekha 4, no. 2 (December): 153–68. 

https://doi.org/10.14710/JSCL.V4I2.23517. 

Theo, Rika, and Feni Lie. 2014. Kisah, Kultur Dan Tradisi Tionghoa Bangka. Jakarta: PT 

Kompas Media Nusantara. 

UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese Wooden Arch Bridges, 

2023. 2023. “UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese 

Wooden Arch Bridges. .” Https://Ich.Unesco.Org/En/USL/Traditional-Design-and-

Practices-for-Building-Chinese-Wooden-Arch-Bridges-00303. 2023. 

Verkuyten, Maykel, Kumar Yogeeswaran, and Levi Adelman. 2019. “Intergroup Toleration 

and Its Implications for Culturally Diverse Societies.” Social Issues and Policy 

Review 13, no. 1 (January): 5–35. https://doi.org/10.1111/sipr.12051. 

Yetti, Aprodita Emma, and Indah Pujiyanti. 2019. “Kajian Toleransi Keruangan Pada 

Kawasan Pendukung Pariwisata Di Jalan Margo Utomo, Yogyakarta.” JURNAL 

ARSITEKTUR PENDAPA 2, no. 1 (November): 1–10. 

https://doi.org/10.37631/pendapa.v2i1.63. 

  

 


	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Identifikasi Toleransi
	Simbol Toleransi Kota Muntok, Bangka Barat
	Kelenteng Kong Fuk Nio30F
	Masjid Jami Muntok

	Konsepsi dari Toleransi Kota Muntok

	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

