e-ISSN: 2988-2311 DIVINITAS

p-ISSN: 2988-5434 JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL
Volume 02 Nomor 01 Januari 2024: 209 - 230

KELENTENG KONG FUK NIO DAN MASJID JAMI
MUNTOK DALAM WORLDVIEW TOLERANSI
KOTA MUNTOK

Novrizal Primayudha a1.”
Imam Santosa 22
Achmad Syarief 23
Achmad H. Destiarmand 24

2Program Pasca Sarjana, Fakultas Seni Rupa & Desain, Institut Teknologi Bandung

I novrizalprimayudha@itenas.ac.id
2 jmamz.santosa@gmail.com
3 asyarif@fsrd.itb.ac.id
4achmadhaldani@gmail.com

“corresponding author

ARTICLE INFO ABSTRACT

Submitted : 04-11-2023 The long history of ethnic and religious tolerance in Indonesia has always
Accepted : 19-02-2024 . .. .
tended to tell a story about expressions of indifference, and even hidden
persuasiveness, which scrutinizes the problems of large organizations such
as religion and culture. By concentrating on two contiguous places of
worship of two religious’ communities in Muntok City, West Bangka, this
article strives to identification from a side that is rarely exposed. The
observation, interviews, and the acquisition of literature data elucidate how
the application of amalgamated components in the two places of worship is

Keywords: a product of tolerance practices negotiated in the past hence it is of utmost

Kong Fuk Nio Temple,

) significance to refrain from disregarding this historical substance through
Jami Muntok Mosque,

Culture Artifact, Toleration, the interpretation of anomalous forms or idealized occasionalism. Thus,
Worldview through Rainer Forst's concept of "Toleration", this article attempts to
provide research significance to comprehending the concept of tolerance by
discussing the relationship between physical cultural relics and tolerance
practices to gain the worldview of the cultural proprietors. In this discourse,
the presence of a building that represents a form of tolerance in a region is

not only seen from its physical appearance, but also by careful

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7481 [@)ev-sa |
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas This work is licensed under a CC BY-SA

E: divinitas@usd.ac.id Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.


https://doi.org/10.24071/div.v2i1.7481
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:novrizalprimayudha@itenas.ac.id

Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

consideration of the intangible relationships that operate in the realm of

history and societal change.

ABSTRAK

Sejarah panjang toleransi dari keragaman etnis dan agama di Indonesia
senantiasa memiliki kecenderungan untuk menceritakan sebuah kisah
mengenai ungkapan ketidakpedulian dan keterpaksaan, yang menganalisis
permasalahan dari organisasi besar seperti agama dan budaya. Dengan
mengambil fokus pada dua tempat peribadatan dari dua umat beragama
yang berdampingan di Kota Muntok, Bangka Barat, artikel ini akan
mencoba mengidentifikasi dari sisi yang jarang terekspos. Hasil observasi,
wawancara dan perolehan data literatur, menunjukkan bagaimana
penerapan elemen yang dipadukan pada dua bangunan peribadatan
tersebut merupakan produk dari praktik toleransi yang dinegosiasikan di
masa lampau sehingga penting sekali untuk tidak mengabaikan sejarah
material ini dengan memaknai toleransi pada bentuk yang anomali,
perpaduan yang kebetulan, atau oksidentalisme yang diidealkan. Melalui,
konsepsi “Toleration” dari Rainer Forst, artikel ini mencoba untuk
memberikan signifikasi penelitian terhadap konsep toleransi dengan
mendiskusikan relasi antara artefak budaya fisik dan praktik toleransi serta
worldview (pandangan-dunia) masyarakat pemiliknya. Dalam artikel ini,
keberadaan sebuah bangunan yang digunakan untuk merepresentasikan
toleransi dalam sebuah wilayah, tidak serta merta melihat secara fisik saja,
namun harus juga melihat relasi-relasi nonfisik yang bergerak dalam

dimensi sejarah maupun perkembangan masyarakatnya.

PENDAHULUAN

Arsitektur merupakan sebuah artefak budaya sebagai hasil dari gagasan dan sistem sosial dari
tindakan menafsirkan dan memahami suatu bangunan dan lingkungan sekitarnya!, di sisi lain,
artefak budaya dapat saja melepaskan diri dari simbol-simbol identitas budaya yang melekat sejak
lama?, namun, untuk memahami sepenuhnya “bahasa” bangunan, pembacaan dapat dilakukan
dengan menganalogikan bentuk dan material sebagai dinamika kosa kata, sedangkan keahlian
dan gaya berfungsi sebagai perwujudan tata bahasa.Ulasan terhadap relasi antara perilaku sosial

dan lingkungan dalam arsitektur menciptakan lebih dari sekedar fungsi bangunan, tetapi juga

1 Rapoport dalam Bab 1 Asal Mula Budaya Arsitektur. James C, Snyder and Anthony J. Catanese.
Pengantar Arsitektur/ Introduction to Architecture. In, edited by Hendro Sangkayo. (Jakarta:
Penerbit Erlangga, 1984) 14.

2 E. Astakhova, (2020) “Architectural Symbolism in Tradition and Modernity.” IOP Conference

Series: Materials Science and Engineering 913
210



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

kebutuhan akan etika sosial (berbentuk toleransi), perbedaan subkultur dan gaya hidup, serta
makna dan simbolisasi bangunan. Studi tentang perilaku sosial dan lingkungan dalam arsitektur
juga mencakup estetika, di mana fungsi sering bersinggungan dengan perilaku dan kebutuhan,

estetika berkaitan dengan pilihan, pengalaman, dan persepsinya tentang dunia?®,

Kajian ini akan menempatkan relasi antara artefak budaya dan toleransi (etika sosial),
beberapa penelitian yang membahas tentang isu ini sudah cukup banyak dilakukan dalam
perspektif etnopedagogi?, yakni dengan menekankan perilaku sikap toleran terhadap
multikulturalisme dalam konteks sosial kemasyarakatan. Lalu, dengan penggunaan analisis
objek®, dalam penekanan kajian pembacaan bentuk arsitektur guna menguraikan elemen-elemen
toleransi. Pada kajian lain, relasi toleransi dan artefak ini dieksploitasi dalam konteks
dekolonialisasi® yang menekankan tentang hibriditas sebagai hasil dari toleransi dalam upaya

dekolonialisasi arsitektur kolonial.

Kajian di atas tidak terlepas dari cara pandang peneliti yang menjadi titik berangkat dalam
memahami relasi antara artefak budaya dan toleransi. Perbedaan perspektif kognitif atau cara
pandang ini akan menghasilkan perbedaan wor/dview (pandangan-dunia) atas fenomena praktik
toleransi. Terminologi ini awalnya digunakan oleh Immanuel Kant (1724-1804) dengan istilah
weltasnschauung dari Bahasa Jerman untuk mengartikulasikan kumpulan keyakinan yang
menjadi landasan dan membentuk perspektif dari pikiran dan aktivitas manusia’, namun,
pandangan dunia dalam konteks ilmu-ilmu sosial dapat dipahami sebagai hal yang memengaruhi

tindakan manusia atau sebagai pembenaran tindakan tertentu®.

Relasi antara artefak budaya dan toleransi sebagai sebuah perwujudan kebijaksanaan dalam
kemasyarakatan telah tertanam dalam kepercayaan individu dan komunal serta
terepresentasikan dalam artefak budaya baik yang berwujud maupun tidak berwujud. Toleransi

bahkan secara mandiri telah memandu perilaku masyarakat dalam mengatasi kompleksitas

Holt menggunakan istilah interaksi sosial yang selanjutnya dinterpretasikan sebagai etika sosial.
James C, Snyder and Anthony J. Catanese. Pengantar Arsitektur, Op. Cit., 76.

4 Mukhibat (2016), “Memutus Mata Rantai Radikalisme Dan Terorisme Berbasis Studi
Etnopedagogi Di PTNU Dalam Membentuk Keberagamaan Inklusif Dan Pluralis.” ISLAMICA: Jurnal
Studi Keislaman 10, no. 1 (August): 222

Alwin Suryono (2016), “Pelestarian Aspek Kesemestaan Dan Kesetempatan Dalam Arsitektur
Bangsal Sitihinggil Di Kraton Yogyakarta.” Review of Urbanism and Architectural Studies 14, no. 2
(December): 1-10

Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture of Colonial Tin Mining Town of Muntok. Edited
by RA Kusumawarhani. (Jakarta: Universitas Indonesia (Ul Press),2013)

James W. Sire, Naming the Elephant: Worldview as a Concept. (lllinois: InterVarsity Press, 2004)
8 Mona Kanwal Sheikh, “Worldview Analysis.” In the Oxford Handbook of Global Studies, edited by
Mark Juergensmeyer, Saskia Sassen, Manfred B. Steger, and Victor Faessel, 156-72. (Oxford
University Press. 2018)

211



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

keragaman agama dalam masyarakat. Dengan adanya perbedaan yang begitu luas tersebut pasti
membutuhkan praktik tingkat toleransi yang tinggi di antara berbagai kelompok masyarakat di
Indonesia. Kota Muntok dianggap sebagai kota yang berhasil menerapkan praktik toleransi,
terlihat dari semboyan /Negeri Sejiran Setason (Negeri dengan warga yang dibangun dari
kebersamaan dan kekeluargaan) dan Fan Ngin Tong Ngin Thit Jong (etnis Tionghoa dan Melayu
setara)-bahkan harusnya lebih dulu 7ong Ngin Fan Ngin Qin Ngin (etnis Tionghoa dan Melayu
setara bersaudara)®-Oleh karena itu, penelitian ini akan mencoba menemukan relasi-relasi
antara artefak budaya dan pemaknaan toleransi secara fisik dan nonfisik yang terjadi di Kota

Muntok, Bangka.

Toleransi dari Kampung Tanjung, Cermin
Kebinekaan Indonesia

et boreg Ko ok B chon P! Aova) mriad” o s b lcvbanan safing el 1 i

I"-'Ieﬁginiip Harmonisasi di Kota
Muntok, Masjid Jami dan Klenteng
Kong Fuk Miau Berdiri Berdampingan

Indahnya Keberagaman, Masjid Jamik
dan Kelenteng Berdampingan, Wujud
Harmonisasi Kota Muntok

Gambar 1. Kota Muntok dalam Pemberitaan Toleransi
(Sumber: Internet)

Praktik toleransi di Kota Muntok diyakini sudah berlangsung sejak lama, seperti yang ditulis
oleh Lange (1809), jika di Pulau Bangka tinggal berdampingan sekelompok orang-orang Tionghoa
dan orang Melayu, di Muntok dia bercerita tentang “rumah ibadat orang Islam yang besar” yang
bersebelahan dengan kelenteng Tionghoa!, serta beberapa etnik lain yang tinggal diwilayah

spesifik dengan kelompok orang Gunung dan orang Laut!!Berdasarkan data-data di atas, maka

9 “Perkawinan antara orang Tionghoa dengan pribumi Bangka apalagi Melayu merupakan hal biasa,

hingga orang Melayu sering mengangkat anak dari Tionghoa untuk diurus dan dibesarkan,
masyarakat Tionghoa sekarang adalah Peranakan” Akhmad Elvian, Timah Dan Peradaban Bangka.
(Jakarta: Balai Pustaka. 2021), 25

10 Hendrik Markus Lange, Het Eiland Banka En Zijne Aangelegen Heden . Edited by Muller. S-
Hertogenbosch (1850)

1 Thierry Pairault (1996), “Mary F. Somers Heidhues, Bangka Tin and Mentok Pepper. Chinese

Settlement on an Indonesian Island, Singapour, Institute of Southeast Asian Studies (ISEAS), 1992.
212



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

penelitian ini akan mengkaji mengenai apa sebenarnya yang menjadi konsepsi dari toleransi dan

bagaimana praktik toleransi di Kota Muntok ini berkembang.

METODE

Artikel ini akan mengkaji praktik toleransi di Kota Muntok, Bangka mulai dari identifikasi
toleransi, simbol toleransi Kota Muntok, dan konsepsi toleransi sebagai worldview Kota Muntok.
Metode yang digunakan adalah survey paper!? tentang praktik toleransi dengan dukungan data
dari publikasi artikel, buku, dan teks lainnya. Analisis wacana digunakan untuk melihat
perkembangan praktik toleransi di Kota Muntok ini dengan menggunakan teori konsepsi toleransi
Rainer Forst sebagai landasan pemikiran. Berdasarkan Oxford Bibliographies, Gagasan tentang
toleration (atau tolerance—istilah ini sering digunakan secara bergantian) memiliki peran
penting dalam teori normatif mengenai hubungan antara negara dan warga negara serta antara
kelompok mayoritas dan minoritas dalam masyarakat!'®>. Oleh karena itu, analisis konseptual
diperlukan dalam memahami konsep toleransi. Forst membedakan konsep toleransi menjadi
konsep umum yang memiliki muatan semantis dan konsepsi partikular yang menghasilkan
interpretasi'®. Elemen-elemen toleransi dapat digali melalui interpretasi dari konsep-konsep

toleransi tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Identifikasi Toleransi

Definisi toleransi secara umum diperoleh dari Bahasa Latin; tolerare yang memiliki arti
menanggung, bertahan, mendukung dan toleranteria (ketahanan, kesabaran, kepasrahan),
mengacu pada kemampuan untuk menerima perilaku atau keyakinan yang tidak disetujui dan
mungkin ingin ditolak atau dikutuk'®. Meskipun istilah ini masih mengandung ambiguitas dan
makna etimologis dari kata pati, atau penderitaan, selama berabad-abad istilah ini telah
memperoleh konotasi positif dalam masyarakat demokratis modern. Di satu sisi upaya
penerimaan keberagaman ini dikenal dengan istilah toleransi (tolerance) dan toleran (toleration),

Toleransi adalah kata benda yang didefinisikan secara luas dan dapat diterapkan dalam sains,

12 Royce Singleton Jr, Bruce C Straits, Margaret M Straits, and Ronald J McAllister. Approaches to
Social Research. (Oxford University Press. 1988)

13 Emanuela Ceva, “Toleration.” In Philosophy. (Oxford University Press 2013)

14 M. Nur Prabowo Setyabudi, (2020) “Konsep Dan Matra Konsepsi Toleransi Dalam Pemikiran

Rainer Forst.” Jurnal Filsafat Indonesia 3, no. 3

Emanuela Ceva, “Toleration”, Op. Cit.,

213



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

kedokteran, dan mekanika, selain penggunaan umum yang mengacu pada penerimaan seseorang
terhadap hak, keyakinan, dan praktik orang lain tanpa paksaan. Sedangkan toleran, merupakan
sikap menahan diri bertindak dari hal-hal yang tidak disetujui, atau yang bertentangan secara

politis, atau yang asing.

Istilah “toleration” yang merujuk pada toleransi beragama secara historis pertama kali diteliti
oleh John Locke (1689) dalam konteks hubungan antara gereja dan negara di Inggris.!®. Problem
filosofis sentral yang muncul kemudian adalah memahami bagaimana prinsip toleransi dapat
berjalan berdampingan dengan keyakinan moral dan religius yang sebenarnya. Toleransi hadir
dalam lingkup terkait kekuasaan, hak dan kebebasan politik yang ekstensif dalam kajian teori
politik liberal. Selama ini toleransi sering dikaitkan secara biner sebagai sikap moral atau attitude
dengan sikap amoral dan yang bukan toleransi, namun di sisi lain dari Paine dalam Crick!” disatu
sisi ini bisa sangat progresif, akan tetapi toleransi lebih luas daripada agama, bahasa konstitusi
tidak dapat menghilangkan ketidaksetujuan sosial yang kuat dan tindakan-tindakan terkait antara

satu jenis pemeluk agama dengan jenis pemeluk agama lainnya.

Dalam bahasa Arab, toleransi disebut” tasamuh” dengan pengertian bermurah hati, yaitu
bermurah hati dalam pergaulan. Dari Gufron dalam Fadli (2020) tasamuh juga memiliki arti
“tasahul’ yang artinya bemudah mudahan, mempermudah tidak mempersulit yang juga dapat
berarti menerima perubahan!®, Tasamuh juga dapat berarti memberi dan mengambil
(memadukan), berisi tindakan tuntutan dan penerimaan dalam batas-batas tertentu, harapan
pada satu pihak untuk memberi dan mengambil secara sekaligus, namun juga memiliki
pengertian untuk tidak saling melanggar batasan, terutama yang berkaitan dengan batasan
keimanan (aqidah). Tasamuh dalam konteks ini ditinjau kembali dari beberapa aspek yaitu
teologis, sosiologis dan budaya'® .Proses menerima dan menanamkan kebersamaan untuk
menumbuhkan toleransi dipraktikan pada proses akulturasi budaya dan adaptasi budaya.
Manusia memiliki kesadaran sosial untuk hidup berdampingan dalam batas keruangannya

sendiri serta dalam batas yang digunakan secara bersama - shared space, didasari pada suatu

16 “Toleration di sini mengacu pada kesediaan untuk tidak mencampuri keyakinan, sikap, dan

tindakan orang lain, meskipun orang tersebut tidak disukai. Negara tidak boleh ikut campur dalam
urusan agama, dan tidak boleh ditangani oleh kelompok agama tertentu” Saeful Mujani, Muslim
Demokrat, Islam, Budaya Demokrasi, dan Partisipasi Politik Di Indonesia Pasca-Orde Baru.
(Jakarta: Gramedia.2007)

17 "Toleransi bukanlah kebalikan dari intoleransi, bahkan merupakan kepalsuan dari intoleransi.
Keduanya adalah despotisme, yang satu menganggap dirinya mempunyai hak untuk menahan
kebebasan atau hati nurani dan yang lain memberikannya." Bernard Crick, (1971), “Toleration
and Tolerance in Theory and Practice.” Government and Opposition 6, no. 2 (April): 143-71

18 Failasuf Fadli (2020), “Media Kreatif Walisongo Dalam Menyemai Sikap Toleransi Antar Umat
Beragama Di Jawa.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 (January): 287-302

19 Adeng Muchtar Ghazali, (2016) “Toleransi Beragama Dan Kerukunan Dalam Perspektif Islam.”
Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 1, no. 1 (September): 25-40

214



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

kesamaan identitas atau kebutuhan?’. Toleransi tak hanya muncul sebagai sikap moral atau
mental menerima, praktik toleransi juga dapat terekspresikan pada kebudayaan fisik meliputi
artefak budaya yang dibangun di masa lampau. Penanda toleransi lainnya juga dapat dipraktikan

melalui toleransi ruang sebagai hasil dari reaksi dan solusi dari konflik ruang yang terjadi.

Selain itu, mental menerima dalam akulturasi membuktikan bahwa interaksi budaya lokal
untuk menerima dan mampu hidup berdampingan dengan budaya pendatang dapat
menghasilkan artefak budaya, salah satunya arsitektur yang menjadi penanda penerimaan
beberapa budaya sehingga menjadi sebuah bangunan baru yang kaya akan elemen-elemen dari
beberapa budaya atau dikenal dengan istilah arsitektur hibrid?! . Penggabungan komponen-
komponen bangunan dalam satu tujuan bangunan bukanlah sebuah konsep baru di Indonesia.
Masjid-masjid kuno di Indonesia dibangun dengan elemen dan konstruktor yang dipengaruhi
oleh budaya asing. Salah satu masjid yang diwariskan dari Walisongo adalah Masjid Menara
Kudus. Batu awal pendirian masjid ini diperoleh dari Baitul Maqdis. Cetak biru arsitektur Masjid
Menara Kudus menggunakan arsitektur bangunan keagamaan Hindu-Budha. Struktur

menaranya mirip dengan candi dari seni Hindu-Buddha di Jawa??.

Toleransi adalah penghormatan, penerimaan dan penghargaan tentang keragaman yang kaya
akan kebudayaan dunia kita, bentuk ekspresi kita dan tata cara sebagai manusia?® . Toleransi
terhadap keyakinan dan cara hidup yang berbeda dipandang sebagai kondisi yang diperlukan
untuk fungsi sosial. Demikian pula, asosiasi agama dan sipil serta sekolah di seluruh dunia
menyebarluaskan toleransi dan mengajarkan toleransi sebagai cara menangani budaya dan
bentuk-bentuk lain dari keragaman?*. Dengan demikian, toleransi semestinya dilihat secara logis
sebagai sikap moral yang membutuhkan sandaran nilai, bukan nilainya itu sendiri: toleransi

merupakan sikap moral, yang disandarkan pada nilai atau prinsip yang lain’, terlebih sikap moral

20 Emma AproditaYetti and Indah Pujiyanti (2019) “Kajian Toleransi Keruangan Pada Kawasan

Pendukung Pariwisata Di Jalan Margo Utomo, Yogyakarta.” JURNAL ARSITEKTUR PENDAPA 2, no.
1 (November): 1-10.

Juan Winny Putra and Gregorius Sri Wuryanto (2019) “Akulturasi Dalam Arsitektur Lasem Serta
Relevansinya Dengan Keberlanjutan Kawasan Lasem.” SMART: Seminar on Architecture Research
and Technology 2

Supatmo and Syafii (2020) “Multicultural Manifestations of Menara Kudus Mosque Pre-Islamic
Traditional Ornaments, in Central Java.” In Proceedings of the Proceedings of the 5th International
Conference on Science, Education and Technology, ISET 2019, 29th June 2019, Semarang, Central
Java, Indonesia.

23 “UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese Wooden Arch Bridges. .”
Https://Ich.Unesco.Org/En/USL/Traditional-Design-and-Practices-for-Building-Chinese-Wooden-
Arch-Bridges-00303. 2023.

Maykel Verkuyten, Yogeeswaran Kumar, and Levy Adelman (2019) “Intergroup Toleration and Its
Implications for Culturally Diverse Societies.” Social Issues and Policy Review 13, no. 1 (January):
5-35

21

22

24

215



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

seorang warganegara yang demokratis?®. Dari ulasan bagian ini, dapat ditelusuri bahwa toleransi
tidak hanya dipahami sebagai sikap moral perilaku yang dipraktikkan dalam sistem sosial dan
budaya, namun juga sebuah idealisme yang diwujudkan dalam artefak budaya sebagai

kebudayaan fisik yang bersandar pada nilai.

Simbol Toleransi Kota Muntok, Bangka Barat

Kota Muntok terletak di bagian utara Kabupaten Bangka Barat di Provinsi Kepulauan Bangka
Belitung dengan semboyan kedaerahan Negeri Sejiran Setason yang memiliki makna negeri
dengan warga yang berdasarkan atas kekeluargaan dan kebersamaan?®. Semboyan ini menjadi
representasi bahwa walau dihuni oleh berbagai etnis budaya, wilayah Kota Muntok sangat
menjunjung tinggi toleransi dari sistem sosial dalam kebudayaannya®’ .Keberadaan timah sebagai
komoditi Kesultanan Palembang yang menguasai pulau Bangka saat itu memicu migrasi masif
masyarakat-masyarakat Tionghoa yang didatangkan Sultan Palembang sebagai kuli produksi

timah.

| Kolonialisasi H'indiaBe_landa‘

-

L .

Gambar 2. Klasterisasi Kawasan Cagar Budaya Peninggalan Kolonialisasi Hindia Belanda,
(sumber: Tropenmuseum.org & Muntok as Cultural Landscape, 2020)

Arsip pemerintahan kolonial Belanda mendokumentasikan keberadaan empat pemukiman
Melayu di sekitar Muntok pada periode tersebut?®, Pemerintahan Hindia Belanda pada awal abad
19 membagi klasterisasi kawasan di kota tua Muntok menjadi tiga distrik pemukiman masyarakat

Muntok yakni: distrik Eropa, Tionghoa, dan Melayu. Pembagian distrik ini secara tidak langsung

25 Rainer Forst, Tolerance in Conflict. (Cambridge: Cambridge University Press. 2012). 450

%6 “portal Bangka Barat.” Https://Portal.Bangkabaratkab.Go.ld/. September 3, 2022.

27 Meta Sya, Rustono Farady Marta, and Teguh Priyo Sadono (2019) “Tinjauan Historitas Simbol
Harmonisasi Antaretnis Tionghoa dan Melayu di Bangka Belitung.” Jurnal Sejarah Citra Lekha 4,
no. 2 (December): 153-68Meta

28 Kemas Ridwan Kurniawan, Soedjalmo, and E. Nuraeny (2020) “Muntok As a Cultural Landscape.”
In IOP Conf. Ser.: Earth Environ. Sci

216



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

menempatkan dua bangunan peribadatan dari masing-masing kelompok etnis berdekatan
dengan alasan toleransi, namun, dibalik itu ada strategi untuk menegakkan keharmonisan dan
stabilitas aparatur kolonial?®. Tujuan dari praktik ini adalah untuk menciptakan budaya yang
seragam dan menegakkan prinsip-prinsip dan keyakinan pemerintah kolonial terhadap
masyarakat yang berada di wilayah kekuasaannya. Gagasan pascakolonial Bhabha mengenai
pembahasan penggabungan budaya dengan konteks kolonialisme menggarisbawahi pentingnya

hibriditas dan ranah peralihan.

PAasjicd Jarmi (X "1':-;‘
i
s

LSY 5,

3 rf_:l::fh"lsu‘. " - ¥ { ‘ “ I ' = : - s ' ..-.:_.. I: i
. & } el - . = g B = Sy -4
\ - i " i * .' K
[ .-1 i - . . . s
Gambar 3. Bangunan Cagar Budaya Kelenteng Kong Fuk Nio dan Masjid Jami Muntok yang

berdampingan sejak abad ke-XIX
(Sumber: Dokumentasi dan Olahan dari Berbagai Sumber)

Penggabungan budaya bukan sekadar asimilasi atau duplikasi satu budaya dengan budaya
lain, namun lebih merupakan prosedur multifaset yang mencakup baik daya tarik maupun
penolakan3C. Melalui artikel ini kita diajak untuk secara bijaksana membaca dinamika kekuasaan
dan seluk-beluk penggabungan budaya dalam warisan kerangka kolonial. Kekuasaan kolonial

dapat dilihat pada produksi hibridisasi daripada dominasi satu budaya terhadap budaya lain.

Kelenteng Kong Fuk Nio™

Di distrik Tionghoa yang berdampingan langsung dengan klaster Melayu, masih berdiri

kawasan pemukiman tradisional Tionghoa dengan langgam arsitektur khasnya seperti pertokoan,

29 Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture, Op.Cit.,243

30 A, Milostivaya, Nazarenko Ekaterina, and |. Makhova (2017) “Post-Colonial Theory of Homi K.
Bhabha: Translator’s and Translatologist’s Reflection.” In Proceedings of the 7th International
Scientific and Practical Conference “Current Issues of Linguistics and Didactics: The
Interdisciplinary Approach in Humanities” (CILDIAH 2017).)

31 pusdatin, Kemendikbudristek, 2023 “Sesuai data referensi identitas cagar budaya kode
pengelolaan KB000497”. https://referensi.data.kemdikbud.go.id/kebudayaan/kode/KB000497.
Accessed October 14, 2023

217



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

komplek perumahan Mayor Tituler Tionghoa Tjung a Thiam yang berusia ratusan tahun
(dibangun 1848)32, serta kelenteng Kong Fuk Nio, nama ‘Kung’ dinamakan berdasarkan leluhur
mereka yang datang pada abad ke-XIV dari Suku Kung Taw (Guangdong) , ‘Fuk’ diambil dari
Suku Fukkian (Fujian), dan ‘Nio/ miaw’ yang berarti tempat peribadatan33. Kelenteng ini
berdasarkan catatan petugas pemerintahan Hindia Belanda diperkirakan dibangun pada tahun
1834, namun pada ring kolom bangunan lama tertera tahun 1820 atau pada masa Dinasti Qing
dengan formasi awal berbentuk bangunan kayu dan berlantai tanah liat bersebelahan dengan
surau masyarakat Melayu yang lebih dulu ada sejak tahun 1734. Hal ini serupa dengan apa yang
diceritakan dari tradisi lisan masyarakat bahwa mayor cina pertama Tan Jin Men menjadi pelopor

dalam pembangunan kelenteng yakni pada saat ia menjabat 1820 hingga 183034,

Kelenteng Kung Fuk Nio menjadi situs untuk mempersatukan seluruh masyarakat Tionghoa
di Muntok bahkan dalam setiap penyelenggaraan upacara peribadatan. Pada masa lalu bangunan
ini sempat juga digunakan sebagai bagian dari Sekolah Cung Hwa Muntok ketika sekolah ini tidak
dapat menampung kegiatan pembelajarannya. Sesuai dengan arti dari namanya, kelenteng ini
menjadi simbol dari semangat dan kebersamaan para pendahulu diaspora Tionghoa masa lalu

yang masih terepresentasikan oleh para generasi masa kini.

Gambar 4. Bangunan Cagar Budaya Kelenteng Kong Fuk Nio dan Tipologi Kelenteng di
Guandong
(Sumber: Dokumentasi Penulis dan weredculturen.nl)

32 Hendrik Markus Lange, Op. Cit., 73
33 Bambang Haryo Suseno, Cagar Budaya Bangka Barat, Penetapan Tahun 2018-2020. Edited by
Muhammad Erfan. (Muntok: Dinas Pariwisata & Kebudayaan Bangka Barat, 2020).30

34 Kemas Ridwan Kurniawan, The Hybrid Architecture, Op.Cit.,232
218



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

Gambar 5. Kolom Dorik Eropa, Konstruksi Atap, Pintu Masuk Samping Bergaya Guandong
(Sumber: Dokumentasi dan Olahan Penulis)

Bangunan ini mulai direnovasi dengan arsitektur bergaya Cina Selatan (Guandong) berbahan
batu seiring perubahan material kayu yang dimakan usia pada era kolonial di paruh akhir abad
XIX lebih dulu dari surau di sebelahnya. Pada bangunan saat ini, elemen yang masih
dipertahankan adalah penggunaan konstruksi kayu tradisional pada langit-langit yang sudah
berusia ratusan tahun sementara bagian dinding, tiang utama, dan lantai telah mengalami
pemugaran pada tahun 1977. Bagian bangunan yang menjadi ikon dari perpaduan budaya adalah
penggunaan 2 kolom bergaya dorik Eropa berdiameter 50cm. Uniknya kelenteng ini
berdampingan dengan Mesjid Jami Muntok yang merupakan bagian dari distrik Melayu yang
terdiri dari 3 (tiga) kampung, yaitu Kampung Tanjung, Kampung Ulu, dan Kampung
Petenun/Teluk Rubia yang keberadaan dan keterkaitannya akan dibahas pada bagian 3.3 nanti.

Masjid Jami Muntok

Diadaptasi dari Sejarah Masjid Jami Muntok3> karya Raden Affan. Masjid Jami Muntok
merupakan sebuah masjid berkontruksi batu pertama di Provinsi Kep. Bangka Belitung yang
dibangun pada tahun 1880 sebagai pengembangan surau kayu masyarakat Melayu sejak awal
abad ke-XVIII. Tumenggung Kertanegara II (Abang Muhamad Ali) sebagai figur pemimpin
masyarakat Melayu, menjadi pionir pembangunan masjid berbahan batu (pengganti surau lama
peninggalan kampung melayu/pekauman) sebagai kebanggaan masyarakat melayu Muntok.
Pelaksanaan pembangunan dimulai pada tanggal 19 Muharam 1298 H/ 19 November 1880
(tertera pada prasasti masjid) di tanah dari bangsawan melayu wakaf dari Abang Muhyiddin cucu

Temenggung Kerta Menggala dikerjakan selama dua tahun dan digunakan pada tahun 1883.

35 Raden Affan, Sejarah Masjid Jamik Muntok. (Muntok, Bangka Barat: Dinas Perhubungan,
Kebudayaan dan Pariwisata. 2007). 5.

219



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

Gambar 6. Bangunan Cagar Budaya Masjid Jami Muntok
(Sumber: Dokumentasi Penulis)
Berdasarkan hasil pendataan lapangan, letak bangunan masjid ini bersebelahan dengan

kelenteng yang hanya dipisahkan oleh jalan, dari sisi elemen bangunan, atap, kolom, pintu masjid
ini terlihat memadukan beberapa elemen bangunan Jawa, Tionghoa, dan Eropa seperti halnya
bangunan-bangunan masjid pada abad ke-19 di Indonesia. Kompleks masjid ini terdiri dari tiga
bangunan, yakni: bangunan masjid utama yang masih berbentuk sesuai awal pembangunannya
pada Abad XIX, dan dua bangunan baru aula serba guna dan pesantren di masa sekarang.

Gambar 7. Elemen Bangunan Masjid Jami Muntok
(Sumber: Dokumentasi Penulis)

Tabel 1 Elemen Bangunan Masjid dan Relasinya dengan Bangunan Lain sebagai Perwujudan
Toleransi pada Bangunan
(Sumber: Dokumentasi dan Olahan Penulis)

Bentuk Elemen Bangunan Masjid yang Memadukan Bentuk Bangunan Lain

220




Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

Elemen

Keserupaan

Lokasi

Atap Masjid

Masjid Kyai
Merogan di
Palembang,
penjelasan dari
pembanding ialah
bahwa penggunaan
bentuk
menyerupai
tanduk adalah
adaptasi dari
bangunan
Tionghoa yang
dikenal dengan
‘kuku naga’.

Penggunaan
bentuk ini
menghasilkan
sebuah dugaan
bahwa masjid ini
dibangun oleh
pembangun dari
Tionghoa seperti di
Palembang.

Kolom pada Serambi Rumah Mayor
Tionghoa

Kolom dorik
bergaya Eropa dan
pagar kayu
diagonal pada
Masjid Jami
Muntok
menyerupai pilar
pada rumah Mayor
Tituler Tjung A
Thiam yang
dibangun 1848 di
Muntok.

Lantai masjid pun
menggunakan
lantai yang sama
dengan lantai
rumah mayor.

221



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

Lantai Carara pada Serambi Lantai Carara pada Rumah Mayor
Masjid Tionghoa

Dinding tangga
pada serambi
masjid  dibangun
menyerupai bagian
bawah gapura
pintu masuk
bangunan di Jawa.

Dinding Tangga Masuk

Pintu masuk pada
masjid menyerupai
bangunan
‘Havenkantoor
yang dibangun
1825 di Muntok.

Pintu Masuk ex. Havenkantoor

Pintu Masuk Masjid

Pintu gerbang utama masjid pada foto 4 ini berhadapan dengan pintu samping kelenteng.
Desain gerbang yang ada pada gambar di bawah adalah bentuk gapura asli yang diadaptasi dari
bentuk lokal budaya Muntok. Pilar-pilar bergaya Dorik yang menopang atap masjid di hiasi oleh
pagar kayu yang sudah ada sejak awal masjid ini dibangun. Atap masjid berbentuk tumpak dua
perpaduan antara atap bangunan tradisional Melayu yang diadaptasi dari bangunan masjid-
masjid Jawa kuno dengan hiasan menyerupai tanduk pada ujung-ujungnya, pada bagian bawah
list plank (sirap) mengadaptasi bentuk lokal Melayu. Bagian tangga masuk serambi berbentuk
menyerupai tingkatan ‘kamadhatu’ seperti cand dengan jumlah tujuh anak tangga. Masuk ke
dalam masjid ditemukan empat tiang ‘soko guru’ seperti halnya masjid-masjid kuno di Jawa.
Seluruh elemen bangunan ini bukan berasal dari langgam Melayu, melainkan bentuk dari

‘tasamuh’ yakni menerima dan memadukan.

Keberadaan Masjid Jami Muntok dan Kelenteng Kong Fuk Nio menjadi ikon simbol
toleransi paling nyata di Muntok. Letak kedua bangunan peribadatan ini hanya
dipisahkan oleh sebuah jalan kecil. Masjid yang dahulunya berbentuk surau telah
memberikan ‘izin’ untuk hidup berdampingan dengan agama lain, praktik toleransi

secara sikap dapat dieksplorasi dari sejarah pembangunan Masjid Jami Muntok saat itu
222



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

yang dibangun dengan melibatkan beragam etnis, salah satunya masyarakat Tionghoa.
Bantuan dalam bentuk material yang mereka berikan merupakan memori bersama yang
dijaga hingga kini. Tiang soko guru yang menopang Masjid dan sumur mata air selama
140 tahun merupakan pemberian dari kepala masyarakatTionghoa di sekitar kawasan
cagar budaya tersebut3¢Interaksi sosial yang terjadi antara masyarakat Melayu dengan
orang-orang Tionghoa di Bangka terjalin dengan cukup baik. Hal ini ditunjukkan dengan
jargon sangat dikenal di Pulau Bangka yaitu 7hong ngin fan ngin jit jong yang artinya
Tionghoa dan Melayu sama saja3’. Toleransi kehidupan beragama semacam ini telah
menjadi ciri khas bangsa Indonesia bukan sebatas teori di atas kertas saja. Hal itu telah
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Muntok sejak berabad silam38.
Hingga saat ini keberadaan mayoritas penduduk Melayu Muntok yang beragama Muslim
tetap menjaga toleransi dengan mempertahankan bentuk bengunan masjid untuk tetap
setara dan tidak menunjukan dominasi mayoritas sebagai sikap inklusivitas keberagaman

yang diwariskan sejak awal kota ini berdiri.

Gambar 8. Inklusivitas pada Bangunan Peribadatan yang Egaliter tidak Dominan ataupun
berlebihan
(Sumber: Youtube, INews, Pangkal Pinang 2022)

36 Raden Affan, Sejarah Masjid, Op.Cit., 12

37 Rika Theo and Feni Lie, Kisah, Kultur Dan Tradisi Tionghoa Bangka. (Jakarta: PT Kompas Media
Nusantara. 2014)

“Indonesia.Go.ld.” n.d. Accessed April 17, 2023.
https://indonesia.go.id/kategori/budaya/6834/toleransi-dari-kampung-tanjung-cermin-
kebinekaan-indonesia?lang=1

38

223



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

Konsepsi dari Toleransi Kota Muntok

Pembahasan mengenai bentuk pemaknaan toleransi secara fisik saja tidak cukup menggali
makna dan nilai yang terpendam di dalamnya sehingga dibutuhkan analisis konseptual terhadap
pemahaman konsep toleransi agar tidak dangkal diinterpretasi. Forst membedakan antara
general meaning dan particular meaning, di mana suatu konsep umum memuat beberapa
kandungan makna semantis, sementara konsepsi khusus berarti interpretasi terhadap beberapa
elemen yang termuat dalam konsep tersebut39. Penyelidikan konseptual mengandaikan adanya
beberapa elemen-elemen konseptual. Konsepsi lahir dari perbedaan dalam menafsirkan dan
memahami setiap atau sebagian dari elemen konseptual toleransi tersebut. Konsep Toleransi
Forst40 sendiri dapat digunakan untuk merefleksikan praktik toleransi dalam suatu komunitas,
melihat potensi represif didalamnya, dan untuk mengembangkan diri menuju konsepsi yang lebih
egaliter. Secara hirarkis konsep ini terbagi atas 1) Toleransi sebagai tindakan pengijinan
(Permission Conception), 2). Toleransi sebagai upaya koeksistensi (Coexsistance Conception):
Karakteristik Pragmatis, 3) Toleransi sebagai upaya saling menghormati (Mutual Respect):
Karakteristik Hormat, dan 4) Toleransi Sebagai Sikap Menghargai (Esteem Conception):
Karakteristik Rekognitif. Bagian ini akan mengulas tentang pemaknaan konsep toleransi sebagai

teks yang digunakan untuk membaca praktik toleransi yang terjadi di Kota Muntok sbb.:

a. Toleransi sebagai tindakan pengijinan (Permission Conception): merupakan konsep
klasik yang di temukan dalam banyak tulisan sejarah dan contoh-contoh politik
toleransi sebagai bentuk respon penguasa atau mayoritas, yang mempunyai kekuasaan
untuk mencampuri praktik kelompok minoritas. Konsep toleransi ini merupakan
bentuk praktik toleran yang dilakukan oleh pemerintah Belanda di Kota Muntok pada
abad ke-XIX. Selain itu, hubungan kolonial sering kali melibatkan berbagai bentuk
pertukaran sosial, pedagogi, ekonomi, politik, dan budaya. Pertukaran ini sering kali
bersifat hirarkis, dengan para pemukim Eropa memegang posisi berkuasa dan
berwenang. Struktur hirarki ini selanjutnya berkontribusi terhadap kontradiksi dan
ketidakseimbangan kekuasaan dalam hubungan kolonial*!. Selain itu posisi strategis
dari pemukiman Eropa di Utara, terlepas dari alasan pemenuhan topografi dan
penempatan wilayah sangatlah jelas memiliki konsep mengawasi dari atas, sebuah
kecenderungan masyarakat disipliner untuk menundukkan masyarakatnya. Secara
tidak langsung keberadaan kedua distrik dibawah itu berada dalam pengawasan
pemerintah Belanda. Mereka dapat dibuai oleh toleransi yang diberikan pemerintah,

namun, sebenarnya mereka terkumpul dalam satu kawasan yang terawasi untuk

39 Rainer Forst, Tolerance in Conflict, Op.Cit.,450
40 Rainer Forst, (2004) “The Limits of Toleration.” (Constellations 11, no. 3) 315.
41 Eleanor Byrne (2019). “Said, Bhabha and the Colonized Subject.” In Orientalism and Literature,

151-65. Cambridge University Press. 163
224



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

mudah dikontrol. Seperti yang dimetaforakan Foucault (1977), Narapidana dalam
panoptikon terus-menerus diawasi dan dipaksa untuk mengatur perilaku mereka
secara mandiri*?>. Penggambaran alegoris ini melambangkan worldview kolonial
menggunakan beragam cara regulasi, otoritas, dan dominasi untuk menundukkan

masyarakatnya.

b. Toleransi sebagai upaya koeksistensi (Coexistance Conception), Keadaan ini dapat
dilihat dengan tidak melibatkan otoritas dominan atau mayoritas yang menentang
minoritas; sebaliknya, mereka terdiri dari kelompok-kelompok yang memiliki
pengaruh yang kurang lebih sama. Pembagian teritorial yang berlangsung di masa
kolonial memperlihatkan hegemoni kekuasaan penguasa yang sedang berlangsung di
Kota Muntok. Penguasa mempertahankan kontrol psikologis melalui manipulasi
simbol dan nilai-nilai, terhadap masyarakat kelas di bawahnya. Dalam banyak kasus,
para penguasa ini sengaja melakukan upaya untuk menindas agama dan budaya
masyarakat yang mereka pimpin. Seperti yang diungkapkan oleh teori Gramsci
tentang hegemoni budaya yang mendeskripsikan bagaimana kelas dominan,

khususnya penguasa, mendominasi wacana dan simbol budaya®® .

c. Toleransi sebagai upaya saling menghormati (Mutual Respect): adalah konsepsi di
mana pihak-pihak yang bertoleransi saling menghormati satu sama lain dalam
pengertian yang lebih timbal balik. Toleransi bukan sebagai dominasi mayoritas,
melainkan hubungan saling menghormati mutual-respect dalam hubungan yang
setara di bawah supremasi hukum dan demokrasi yang konstitusional, toleransi terjadi
secara resiprokal. Praktik ini mungkin lebih dapat dicermati dikondisi saat ini di mana
slogan 7ong Ngin Fan Ngin Jit Jong muncul sebagai kesadaran kolektif komunitas
Melayu-Tionghoa dalam interaksinya di berbagai ranah. Adanya kesetaraan status
sosial antara etnis Tionghoa dan Melayu melahirkan interaksi dan kohesi yang
mengakar kuat dan terus ditegakkan secara konsisten!. Kesetaraan dan integrasi
sosial dan politik dipandang sejalan dengan perbedaan budaya—dalam batasan

(moral) timbal balik tertentu.

42 Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison. (New York: Random House, 1977).
227.

4 Robert Henry Cox and Albert Schilthuis, “Hegemony and Counterhegemony.” In The Wiley-
Blackwell Encyclopedia of Globalization. (Wiley. 2012)

4 Meta Sya and Rustono Farady Marta, (2019). “Framing ‘Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong’ Slogan as
Construction of Three Online Media Framing at Bangka.” Jurnal Studi Komunikasi (Indonesian
Journal of Communications Studies) 3, no. 3 (November): 332

225



Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

d. Toleransi sebagai sikap menghargai (Fsteem Conception): Karakteristik Rekognitif
sebagai konsepsi penghargaan. Hal ini menyiratkan gagasan yang lebih lengkap dan
lebih menuntut mengenai pengakuan timbal balik antar warga negara dibandingkan
upaya saling menghormati. Di sini, bersikap toleran tidak hanya berarti menghormati
anggota budaya atau agama lain yang memiliki kedudukan yang setara dalam hal
moral dan politik, namun juga berarti memiliki semacam penghargaan etis terhadap
keyakinan mereka, yaitu, menjadikannya sebagai konsepsi yang bernilai etis yang—
bahkan meskipun berbeda dengan miliknya—dalam beberapa hal menarik secara etis

dan dipegang dengan alasan yang baik.

Keberadaan dua bangunan peribadatan yang berdampingan ini secara tidak langsung
menghasilkan sebuah “Contact Zone” yang dimaknai oleh masyarakat Muntok sebagai simbol
toleransi, selain itu, dua bangunan ini sangat dipengaruhi oleh percampuran budaya yang
berlangsung sejak dulu sehingga menghasilkan “penerimaan” dan “perpaduan” elemen lain
sebagai bentuk toleransi ke'ruang’an dan bangunan. Masyarakat Muntok di sekitar kawasan
sering mengkaitkan artefak ini dengan memori mereka tinggal. Upaya menghargai dan mengakui
adalah sebuah praktik toleransi yang bertolak dari orientasi nilai yang masyarakat pegang dan
lestarikan. Praktik toleransi yang tercermin dari sikap dan perilaku terhadap artefak budaya ini

menunjukkan bagaimana pandangan-dunia masyarakat Kota Muntok terbentuk.

KABUPATEN BANGHA BARA
NEGERI SEJIRAM SETASON

& _ L .'_' [ _. LT -
== o

Gambar 9. Pimpinan Kabupaten Bangka Barat, Bupati H. Sukirman (Melayu) dan Wabup Bong
Ming Ming (Tionghoa); Kelenteng dan Masjid bersejarah simbol toleransi Kota Muntok.
(sumber: dokumentasi dan olahan Penulis)

KESIMPULAN

Dari keempat konsepsi tersebut, konsepsi pertama disebut oleh Forst sebagai konsepsi yang
secara moral paling ‘tipis’ atau minimalis, lemah dan mengandung potensi represif. Sementara

konsepsi selanjutnya mengarah pada konsepsi yang secara moral ‘tebal’ atau maksimal. Namun,

226



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

toleransi juga berpotensi menghasilkan pemahaman yang sangat dangkal#. Konsepsi pertama
dan kedua mungkin, dalam kategorisasi boleh jadi merupakan toleransi dangkal, tapi dalam
kosepsi ketiga dan keempat toleransi lebih mendalam dan lebih rasional untuk diterima.
Penilaian kota dengan praktik toleransi terbaik di Indonesia sangat memungkinkan untuk
melegalkan penilaian yang ‘intoleran’ dan ekslusif, dilihat dari jumlah yang masih dirasakan
belum mewakili seluruh aspirasi kota di Indonesia. Hanya saja, dikarenakan adanya kepentingan-
kepentingan kelompok, suara-suara dari wilayah yang belum tereksplor ini dapat saja menjadi
tidak terdengar atau mungkin sengaja dibungkam, namun demikian, upaya ‘penghargaan’ini pun
merupakan sebuah perjuangan dalam menjaga keharmonisan umat beragama dalam lingkungan
sosial dan budaya yang heterogen, semoga toleransi yang dipraktikan ini bukanlah sebuah
kepalsuan dari intoleransi seperti yang diungkapkan Thomas Paine, karena bagaimana pun juga
upaya laten dari praktik despotisme masih terus membayang-bayangi praktik toleransi di
Indonesia. Hal terakhir yang dapat disimpulkan dari survey yang dilakukan adalah, Kota Muntok
secara de facto sudah melakukan praktik toleransi baik secara sikap dalam makna umum
maupun pikiran secara interpretatif. Lanskap cagar budaya yang terhamparkan di kota ini sangat
sarat dengan ‘penerimaan’ dan ‘perpaduan’memberikan banyak cara pandang yang dapat
mengungkap nilai-nilai yang mengendap, namun tetap dalam pembatasan hal-hal yang tidak
mengganggu prosesi peribadatannya. Penelitian lanjutan berikutnya akan mampu mempertajam
lagi hasil pemikiran ini untuk dapat mencapai hasil yang lebih diskursif lagi melalui dialektika-
dialektika yang lebih kritis dengan mengangkat agen-agen dibalik perubahan dan perkembangan

masyarakat dalam memaknai pengalamannya.

DAFTAR PUSTAKA

Affan, Raden. 2007. Sejarah Masjid Jamik Muntok. Muntok, Bangka Barat: Dinas
Perhubungan, Kebudayaan dan Pariwisata.

Astakhova, E. 2020. “Architectural Symbolism in Tradition and Modernity.” /OP Conference
Series: Materials Science and FEngineering 913, no. 3 (August): 032024.

https://doi.org/10.1088/1757-899X/913/3/032024.

4 “Karena kerap toleransi dimaknai beragam mulai dari bentuk ketidakpedulian (karena tidak ada
intensi untuk mengganggu, dibiarkan saja), lalu dengan upaya menghormati pilihan berbeda,
akan tetapi sebenarnya mengasihani kesesatannya, (karena superioritas terselubung), ada juga
sebagai strategi persuasif (sikap membiarkan dan berharap mereka akan sadar dengan
sendirinya) hingga, saling menghormati saja (masyarakat terbentuk dari perbedaan, ya hormati
saja perbedaan itu)" Bambang Sugiharto, Kebudayaan dan Kondisi Post Tradisi. (Yogyakarta: PT
Kanisius.2019).145.

227



228

Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

Byrne, Eleanor. 2019. “Said, Bhabha and the Colonized Subject.” In Orientalism and
Literature, 151-65. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/9781108614672.009.

Ceva, Emanuela. 2013. “Toleration.” In Philosophy. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/0bo/9780195396577-0064.

Cox, Robert Henry, and Albert Schilthuis. 2012. “Hegemony and Counterhegemony.” In
The Wiley- Blackwell Encyclopedia of Globalization. Wiley.
https://doi.org/10.1002/9780470670590.wbeog265.

Crick, Bernard. 1971. “Toleration and Tolerance in Theory and Practice.” Government and
Opposition 6, no. 2 (April): 143-71. https://doi.org/10.1111/.1477-
7053.1971.th01214 x.

“Data  Kebudayaan Kemendikbudristek.” n.d. Accessed October 14, 2023.
https://referensi.data.kemdikbud.go.id/kebudayaan/kode/KB000497.

Elvian, Akhmad. 2021. 7imah Dan Peradaban Bangka. Jakarta: Balai Pustaka.

Fadli, Failasuf. 2020. “Media Kreatif Walisongo Dalam Menyemai Sikap Toleransi Antar
Umat Beragama Di Jawa.” A/l-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2
(January): 287-302. https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.5062.

Forst, Rainer. 2004. “The Limits of Toleration.” Constellations 11, no. 3 (September): 312—
25. https://doi.org/10.1111/.1351-0487.2004.00379 .x.

———  2012. Tolerance in Conflict. Cambridge: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9781139051200.

Foucault, Michel. 1977. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Random
House.

Ghazali, Adeng Muchtar. 2016. “Toleransi Beragama Dan Kerukunan Dalam Perspektif
Islam.” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 1, no. 1
(September): 25-40. https://doi.org/10.15575/RJSALB.V111.1360.

“Indonesia.Go.Id.” n.d. Accessed April 17, 2023.
https://indonesia.go.id/kategori/budaya/6834/toleransi-dari-kampung-tanjung-
cermin-kebinekaan-indonesia?lang=1.

Kurniawan.KR. 2013. 7he Hybrid Architecture Of Colonial Tin Mining Town Of Muntok.
Edited by RA Kusumawarhani. Jakarta: Universitas Indonesia (UI Press).
Kurniawan, K R, D Soedjalmo, and E Nuraeny. 2020. “Muntok As a Cultural Landscape.”
In /OP Conf. Ser.: Earth Environ. Sci, 447:12044. https://doi.org/10.1088/1755-

1315/447/1/012044.

Lange.H.M. 1850. Het Eiland Banka En Zijne Aangelegen Heden . Edited by Muller. S-

Hertogenbosch.



Kelenteng Kong Fuk Noi dan Masjid Jami Muntok dalam Worldview Toleransi

Milostivaya, A., E . Nazarenko Ekaterina, and I. Makhova. 2017. “Post-Colonial Theory of
Homi K. Bhabha: Translator’s and Translatologist’s Reflection.” In Proceedings of
the 7th International Scientific and Practical Conference “Current Issues of
Linguistics and Didactics: The Interdisciplinary Approach in Humanities”
(CILDIAH 2017). Paris, France: Atlantis Press. https://doi.org/10.2991/cildiah-
17.2017.31.

Mujani, Saeful. 2007. Muslim Demokrat, Islam, Budaya Demokrasi, Dan Partisipasi Politik
Di Indonesia Pasca-Orde Baru,. Jakarta: Gramedia.

Mukhibat, Mukhibat. 2016. “Memutus Mata Rantai Radikalisme Dan Terorisme Berbasis
Studi Etnopedagogi Di PTNU Dalam Membentuk Keberagamaan Inklusif Dan
Pluralis.” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 10, no. 1 (August): 222.
https://doi.org/10.15642/islamica.2015.10.1.222-247.

Pairault, Thierry. 1996. “Mary F. Somers Heidhues, Bangka Tin and Mentok Pepper.

Chinese Settlement on an Indonesian Island, Singapour, Institute of Southeast

Asian Studies (ISEAS), 1992.”
https://www.semanticscholar.org/paper/dalc9698629de8e8f83d23a65f00c22b136
97c3c.

Pemkab Bangka Barat. 2022. “Portal Bangka Barat.” Https://Portal. Bangkabaratkab.Go.Id/.
September 3, 2022.

Putra, Juan Winny, and Gregorius Sri Wuryanto. 2019. “Akulturasi Dalam Arsitektur Lasem
Serta Relevansinya Dengan Keberlanjutan Kawasan Lasem.” SMART: Seminar on
Architecture Research and Technology 2, mno. 0 (March): 235-40.
https://smartfad.ukdw.ac.id/index.php/smart/article/view/91.

Setyabudi, Muhammad Nur Prabowo. 2020. “ Konsep Dan Matra Konsepsi Toleransi Dalam
Pemikiran Rainer Forst.” Jurnal Filsafat Indonesia 3, no. 3 (September): 81-94.
https://doi.org/10.23887/ji.v3i3.24895.

Sheikh, Mona Kanwal. 2018. “Worldview Analysis.” In The Oxford Handbook of Global
Studies, edited by Mark Juergensmeyer, Saskia Sassen, Manfred B. Steger, and
Victor Faessel, 156-72. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780190630577.013.13.

Singleton Jr, Royce, Bruce C Straits, Margaret M Straits, and Ronald J McAllister. 1988.
Approaches to Social Research. Oxford University Press.

Sire, James W. 2004. Naming the Elephant: Worldview as a Concept. 1llinois: InterVarsity
Press.

Snyder. James C, and Catanese. Anthony J. 1984. “Pengantar Arsitektur/ Introduction To
Architecture.” In , edited by Hendro Sangkayo. Jakarta: Penerbit Erlangga.

229



230

Novrizal Primayudha, Imam Santosa, Achmad Syarief, Achmad H. Destiarmand

Sugiharto, Bambang. 2019. Kebudayaan Dan Kondisi Post Tradisi. Yogyakarta: PT Kanisius.

Supatmo, Supatmo, and Syafii Syafii. 2020. “Multicultural Manifestations of Menara Kudus
Mosque Pre-Islamic Traditional Ornaments, in Central Java.” In Proceedings of the
Proceedings of the 5th International Conference on Science, Education and
Technology, ISET 2019, 29th June 2019, Semarang, Central Java, Indonesia. EAL.
https://doi.org/10.4108/eai.29-6-2019.2290405.

Suryono, Alwin. 2016. “Pelestarian Aspek Kesemestaan Dan Kesetempatan Dalam Arsitektur
Bangsal Sitihinggil Di Kraton Yogyakarta.” Review of Urbanism and Architectural
Studies 14, no. 2 (December): 1-10.
https://doi.org/10.21776/ub.ruas.2016.014.02.1.

Suseno, Bambang Haryo. 2020. Cagar Budaya Bangka Barat, Penetapan Tahun 2018-2020.
Edited by Muhammad Erfan. Muntok: Dinas Pariwisata & Kebudayaan Bangka
Barat.

Sya, Meta, and Rustono Farady Marta. 2019. “Framing “Tong Ngin Fan Ngin Jit Jong’” Slogan
as Construction of Three Online Media Framing at Bangka.” Jurnal Studi
Komunikasi (Indonesian Journal of Communications Studies) 3, no. 3 (November):
332. https://doi.org/10.25139/jsk.v3i3.1701.

Sya, Meta, Rustono Farady Marta, and Teguh Priyo Sadono. 2019. “Tinjauan Historitas
Simbol Harmonisasi Antaretnis Tionghoa Dan Melayu Di Bangka Belitung.” Jurnal
Sejarah Citra Lekha 4, no. 2 (December): 153-68.
https://doi.org/10.14710/JSCL.V412.23517.

Theo, Rika, and Feni Lie. 2014. Kisah, Kultur Dan Tradisi Tionghoa Bangka. Jakarta: PT
Kompas Media Nusantara.

UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese Wooden Arch Bridges,
2023. 2023. “UNESCO - Traditional Design and Practices for Building Chinese
Wooden Arch Bridges. .” Https://Ich.Unesco.Org/En/USL/Traditional-Design-and-
Practices-for-Building-Chinese-Wooden-Arch-Bridges-00303. 2023.

Verkuyten, Maykel, Kumar Yogeeswaran, and Levi Adelman. 2019. “Intergroup Toleration
and Its Implications for Culturally Diverse Societies.” Social Issues and Policy
Review 13, no. 1 (January): 5-35. https://doi.org/10.1111/sipr.12051.

Yetti, Aprodita Emma, and Indah Pujiyanti. 2019. “Kajian Toleransi Keruangan Pada
Kawasan Pendukung Pariwisata Di Jalan Margo Utomo, Yogyakarta.” JURNAL
ARSITEKTUR PENDAPA 2, no. 1 (November): 1-10.
https://doi.org/10.37631/pendapa.v2il.63.



	Pendahuluan
	Metode
	Hasil dan Pembahasan
	Identifikasi Toleransi
	Simbol Toleransi Kota Muntok, Bangka Barat
	Kelenteng Kong Fuk Nio30F
	Masjid Jami Muntok

	Konsepsi dari Toleransi Kota Muntok

	Kesimpulan
	Daftar Pustaka

