
DIVINITAS 
JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL 

Volume 01 Nomor 02 Juli 2023: 125-142 

 

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v1i2.6700  
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas                                  This work is licensed under a CC BY-SA 
                                                                                              Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
 

E: divinitas@usd.ac.id   

e-ISSN: 2988-2311 
p-ISSN: 2988-5434 
 

 

PHUSIS (φύσις) MENURUT GALEN: HUBUNGAN 

MAKRO-MIKRO KOSMOS  

Yohanes Theo a,1 
 

a Alumnus STF Driyarkara, Jakarta, Indonesia. 
1 yohanestheo@gmail.com 

 

ARTICLE INFO 
Submitted : 21-06-2023 
Accepted  : 11-07-2023 

 

ABSTRACT 

Who are humans? What is the relationship between humans and the 

universe? These are two fundamental questions that ancient Greek 

doctors attempted to answer through their perspectives. For them, within 

the complexity of the human body (microcosm), we can see two things: (1) 

human nature and (2) its connection to the universe (macrocosm). The 

human body consists of four humors: blood, phlegm, yellow bile, and 

black bile, which must be kept in balance for the body to remain healthy. 

Conversely, an imbalance of these four humors can cause disease. 

According to Galen, human nature is balance. A person whose humors 

are in balance is a person who has achieved their full nature, or in Galen's 

words, a healthy person.The balance that occurs in the body must also 

occur in the universe. Galen saw the two as a harmonious and 

interdependent system. According to Galen, the cosmos consists of four 

elements: earth, air, fire, and water (like the four humors). Galen saw the 

human body as a microcosm with the same four elements but different in 

proportion. This relationship was formulated in the concepts of mimesis 

and sympathy. The microcosm imitates and sympathizes with the 

macrocosm and vice versa. Overall, Galen saw the cosmos as an 

integrated and purposeful system, with each element and living thing 

playing an important role in maintaining its balance and harmony. 

 

ABSTRAK 

Siapakah manusia? Apa hubugannya manusia dengan Alam Semesta ini? 

Inilah dua pertanyaan mendasar yang coba dijawab lewat tawaran 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords:  

Kodrat, Humor, Elemen, Kualitas, 

Mikrokosmos, Makrokosmos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.24071/div.v1i2.6700
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License


Yohanes Theo 

126 

perspektif dokter Yunani kuno. Baginya, dalam kompleksitas tubuh 

manusia (mikrokosmos) itu, kita dapat melihat dua hal: (1) kodrat 

manusia dan (2) keterkaitannya dengan alam semesta (makrokosmos).  

Tubuh manusia terdiri dari empat humor: darah, dahak, empedu kuning, 

dan empedu hitam (blood, phlegm, yellow bile, and black bile) yang perlu 

dijaga keseimbangannya agar tubuh tetap sehat. Sebaliknya, 

ketidakseimbangan empat humor ini dapat menyebabkan penyakit. 

Menurut Galen, kodrat manusia adalah keseimbangan. Orang yang 

seluruh humor-humornya seimbang adalah orang yang mencapai 

kepenuhan kodratnya, atau dalam bahasa Galen disebut orang yang 

sehat. Keseimbangan yang terjadi pada tubuh juga harus terjadi di alam 

semesta, Galen melihat keduanya sebagai sebuah sistem yang harmonis 

dan saling bergantung. Menurut Galen, kosmos terdiri dari empat unsur: 

tanah, udara, api, dan air (seperti empat humor). Galen melihat tubuh 

manusia sebagai mikrokosmos dengan empat elemen yang sama tetapi 

berbeda dalam hal proporsi. Hubungan itu dirumuskan dalam konsep 

mimēsis dan simpati. Mikrokosmos meniru serta bersimpati pada 

makrokosmos dan sebaliknya. Secara keseluruhan, Galen melihat kosmos 

sebagai sistem yang terpadu dan memiliki tujuan, dengan setiap elemen 

dan makhluk hidup memainkan peran penting dalam menjaga 

keseimbangan dan keharmonisannya.  

.  

PENDAHULUAN  

Manusia tumbuh menjauh dari Kosmos, masalah keseharian seperti dikucilkan oleh teman, 

dianggap tak berdaya oleh orang lain, omongan keluarga yang merendahan, jauh dan tidak relevan 

dengan alam semesta. Namun, sains telah menemukan bahwa alam semesta memiliki keagungan 

yang menggetarkan dan penuh kegembiraan, tidak hanya karena kosmos dapat diakses oleh akal 

budi manusia, tetapi juga bahwa kita, dalam arti yang sangat nyata dan mendalam, adalah bagian 

dari Kosmos itu. Manusia lahir darinya. Peristiwa manusia yang paling mendasar dan jejak yang 

paling sepele kembali ke alam semesta dan asal-usulnya. Buku ini dikhususkan untuk eksplorasi 

perspektif kosmik itu.1 

Penelitian mengenai alam semesta (kosmos) bermula dari penelitian mengenai manusia itu 

sendiri. Kosmologi adalah antropologi. Apakah hubungan antara manusia dan Alam Semesta? 

Secara filosofis pertanyaan singkat ini telah dipikirkan banyak filsuf, terutama para pemikir 

Phusikoi-Yunani Klasik, dari Thales sampai Sekolah Stoa Awal. Mereka mau mencari inti dari 

                                                
1  Carl Sagan, Cosmos (New York: Random House Publishing Group, 1980), i-ii.  



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
127 

 

segala sesuatu sekaligus sesuatu yang meliputi semua hal. Keadaan itu disebutnya phusis (φύσις) 

yang diterjemahkan ke dalam Bahasa Inggris menjadi nature, atau ke dalam Bahasa Indonesia 

kodrat atau Alam Semesta. Namun sekali lagi apa hubungannya antara kodrat dengan Alam 

Semesta? Tema ini menjadi sangat mendasar bagi orang-orang zaman itu, tetapi setiap pemikir 

memiliki kekhasannya masing-masing. Namun, periode yang kurang lebih memakan 6 abad itu 

melewatkan satu perspektif, yakni perspektif kedokteran.  

Dalam catatan kakinya Burnet mengatakan bahwa sejak zaman Empedokles, kita ‘tidak 

mungkin memahami sejarah filsafat … tanpa mengingat sejarah kedokteran’.2 Kalimat yang 

memprovokasi saya menggali peran dunia medis dalam sejarah pemikiran Yunani. Relevansi 

kedokteran Yunani dengan studi filsafat kuno ternyata sangat kaya, maka harus banyak tulisan 

yang harus muncul untuk mengungkap kembali filsafat kedokteran era Klasik.  

Studi mengenai kesehatan tak mungkin dipungkiri ketika para pemikir mulai memalingkan 

mukanya ke arah manusia sebagai objek ilmu pengetahuan. Sayangnya, sebagian besar diskursus 

modern tentang konsep ini dan latar belakang sejarahnya terbatas dalam sumber. Beberapa bahan 

bacaan yang dapat kita lihat adalah fragmen-fragmen langka. Salah satu sumber penting dalam 

tema ini tetapi jarang tersentuh adalah tulisan-tulisan Hippokrates atau apa yang disebut Korpus 

Hippokrates.  

Para dokter Hippokrates mempertanyakaan dua hal yang relevan dengan tujuan tulisan ini: (1) 

siapakah manusia? Pertanyaan yang mau mencari kodrat manusia dan (2) adakah hubungan antara 

manusia sebagai mikrokosmos dengan Alam Semesta sebagai makrokosmos?  

Sebenarnya beberapa ide dasar kedokteran telah diletakan oleh para pemikir Yunani kuno 

dengan menyepakati beberapa hal, misalnya konsep kesehatan yang dipahami sebagai semacam 

keseimbangan antara unsur-unsur yang berlawanan dalam tubuh manusia. Secara historis, konsep 

ini ini ditemukan dalam sebuah fragmen Alkmaeon dari Croton yang mendefinisikan kesehatan 

sebagai isonomia (‘equal right’) dari hal-hal yang berlawanan dan penyakit adalah monarchia 

(rule of one).3   

Salah satu dokter yang kemudian mendalami masalah kesehatan sebagai kodrat manusia 

adalah Galen. Baginya, orang yang sehat itu jika seluruh humor dan kualitas yang ada dalam 

                                                
2  John Burnet, Early Greek Philosophy, (London: Adam and Charles Black,1930), catatan kaki nomor 4 

halaman 201.  
3  Hermann Diels and Walther Kranz, Die Fragmente der Versokratier (Berlin: Weidmannsche 

Verlagsbuchhandlung, 1960), Alkhmaeon DK 24 B 4, hal. 215. 



Yohanes Theo 

128 

tubuhnya seimbang. Orang seperti itu disebut memenuhi kodratnya. Orang yang di dalamnya 

sudah ‘seimbang’ akan juga bersikap ugahari dalam setiap keputusan yang diambilnya.4  

Kodrat manusia (mikrokosmos) berhubungan dengan alam semesta (makrokosmos). Dari akar 

katanya yaitu phusis (φύσις), kita dapat melihat adanya keterkaitan keduanya. Phusis (φύσις) 

berarti inti terkecil dari segala sesuatu sekaligus hal terbesar yang melingkupi alam semesta. Galen 

menegarai jembatan penghubungnya ada pada sifat kosmos yang bersimpati kepada entitas-entitas 

di dalamnya dan juga imitasi ‘yang besar’ terhadap ‘yang kecil’ (mimesis) dan sebaliknya. Hal itu 

juga dibuktikan dengan adanya kesetaraan antara empat elemen-kualitas penyusun alam semesta 

dengan empat humor yang ada dalam diri manusia. Apa yang terjadi pada tubuh manusia juga 

terjadi pada pola yang lebih besar (kosmos).5  

 

GALEN DAN HIDUPNYA 

Claudius Galenus atau yang dikendal dengan nama Galen lahir pada tahun 129 M di 

Pergamum, sebuah kota besar di pesisir Aegean yang sekarang disebut Turki. Karena ayahnya 

adalah seorang arsitek dan tertarik pada pendidikan, Galen kecil diberi pelajaran matematika dan 

geometri. Bagi seorang anak dari latar belakang keluarga kaya, hal ini tidak biasa, karena 

penekanan di sekolah-sekolah Romawi saat itu adalah pada sastra dan retorika. Kedua mata 

pelajaran itulah yang diperlukan untuk berkarir sebagai pengacara atau anggota dewan kota. Di 

sisi lain, arsitektur bukanlah profesi yang memiliki status tinggi meskipun merupakan bagian 

penting dari peradaban Romawi. Latar belakang keluarga yang anti mainstream ini 

memungkinkan Galen untuk bereksperimen: dia tidak dikekang oleh keluarganya untuk memasuki 

bidang yang dianggap masyarakat tradisional.6 

Selain keunggulan akademiknya, Pergamus adalah pusat keagamaan dengan kuil besar yang 

didedikasikan untuk Asclepius. Sebagai putra Apollo, Asclepius menjembatani yang ilahi dan 

manusia. Meskipun dia adalah dewa yang kuat, Asclepius cukup peduli dengan manusia dengan 

mencoba melawan kematian melalui obat-obatan. Penyembuhan dengan cara psikologis dilakukan 

di kuil-kuil di seluruh Roma, orang sakit tidur di kuil itu dengan harapan bermimpi tentang 

penyembuhan. Di luar kuil, mimpi digunakan untuk memprediksi masa depan dan memberi 

                                                
4  Philip van der Eijk, “Galen on the nature of human beings” Bulletin of the Institute of Classical Studies. 

Supplement, 2014, No. 114, PHILOSOPHICAL THEMES IN GALEN (2014), pp. 89-134. Published by: 
Oxford University Press, 95-100. 

5  Galen, The Usefulness of the Parts of the Body (De Usu Patrium), translated by Margaret Tallmadge 
May (Ithaca: Cornell University Press, 1968), II.441-47, halaman 726-30.  

6  Mark Grant, Galen on Food and Diet (London and New York: Routledge, 2000), 1 



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
129 

 

nasihat tentang tindakan di masa depan. Ketika Galen berusia tujuh belas tahun, ayahnya 

menerima tanda seperti itu: bahwa Galen akan belajar kedokteran. 

Setelah kematian ayahnya pada tahun 148 M (atau mungkin tahun 149 M), Galen 

menghabiskan beberapa tahun pelatihan dengan ahli medis di Smyrna, Korintus dan Alexandria. 

Di sana belum ada kurikulum medis yang seragam atau bahkan ada keyakinan bersama tentang 

bagaimana tubuh bekerja. Sebaliknya ada kelompok penganut beberapa teori (mereka disebut 

sebagai sekolah: Dogmatis, Empirisis, Methodis, Asclepiodis and Pneumatis) dengan premis dasar 

yang berbeda satu sama lain. Setelah belajar banyak, Galen kembali ke Pergamus pada tahun 157 

M dan menjadi dokter di sekolah gladiator Roma. Sekali lagi, ini adalah langkah yang tidak biasa 

bagi orang yang berpendidikan. Gladiator mungkin telah memesona orang Romawi dengan 

sumpah tunduk sampai mati mereka, tetapi mereka secara sosial mereka masih dianggap sangat 

rendah. 

Sebagai dokter bagi para gladiator, Galen mendapatkan pengetahuan anatomi yang mendetail. 

Sebenarnya, gladiator tidak bertarung dengan sengaja sampai mati. Gladiator diajari untuk 

mengambil darah lawannya demi menghibur penonton. Di luar arena, dokter siap menjahit dan 

membalut luka-lukanya untuk pertunjukan berikutnya. Bekerja dengan gladiator juga 

memungkinkan Galen bereksperimen dengan mengatur pola makan untuk penyembuhan luka dan 

membangun kekuatan. Dalam banyak kasus, diet adalah satu-satunya sumber pengobatan yang 

dapat diterapkan. 

Pada musim gugur tahun 161 M, Galen meninggalkan Roma untuk menghindari kerusuhan di 

kota itu, tetapi juga ia pindah karena mungkin dipicu oleh kekurangan makanan bagi pengobatan 

dietnya. Dia berkeliling daerah Mediterania Timur untuk meneliti khasiat berbagai tumbuhan dan 

mineral yang digunakan secara medis di Lemnos, Siprus, dan Suriah Palestina, sebelum kembali 

ke Roma pada musim panas tahun berikutnya. 

Berkat kehebatannya, Marcus Aurelius mengundangnya menjadi dokter keluarga kekaisaran. 

Dia menjadi sangat sukses sehingga dia ditunjuk sebagai dokter pribadi Marcus Aurelius sendiri. 

Di diperkirakan bahwa ia meninggal sekitar tahun 210 M.7 

Galen adalah dokter paling berpengaruh di era Antik. Karya-karya Galen mempengaruhi teori 

dan praktik medis selama lebih dari 1500 tahun. Selain itu ia juga merupakan seorang penulis yang 

produktif. Ia besar bukan karena pengetahuan kedokterannya saja, tetapi juga keahliannya dalam 

berfilsafat. Dengan kata lain, seorang dokter tidak hanya menyembuhkan penyakit fisik, tetapi 

                                                
7  Mark Grant, Galen on Food and Diet, 2-3. 



Yohanes Theo 

130 

juga harus dapat menyembuhkan penyakit jiwa dan mengerti kodrat manusia serta cakap bersikap 

di depan pasien-pasiennya. Pada masa itu, penyakit-penyakit banyak disembuhkan oleh diet. 

Namun, bukan dalam arti seperti sekarang, diet tidak hanya mengacu pada makanan dan minuman, 

tetapi juga pada faktor-faktor keseimbangan gerak internal humor di dalam tubuh.8 Keseimbangan 

itulah yang merupakan kodrat manusia. 

Pengaruh Galen pada generasi setelahnya sulit disangkal. Itu tidak mengherankan karena ia 

adalah salah satu penulis filsafat alam yang besar. Bagi para cendekiawan besar Arab, pengobatan 

Galen menjadi dasar dari tradisi yang bertahan di dunia Muslim hingga hari ini.  Tulisannya 

diterjemahkan juga ke dalam bahasa Latin dan ditetapkan sebagai buku teks sekolah kedokteran 

Italia dan Spanyol, karyanya mendasari teori-teori dokter Abad Pertengahan dan Renaisans. 

Selama lebih dari satu setengah milenium, dampak pemikirannya dapat dilacak dari Byzantium 

sampai daerah Timur yang berbahasa Yunani, dari Arab sampai Eropa dan India.9 

 

KONSTITUSI TUBUH MANUSIA 

Elemen-kualitas adalah penyusun utama tubuh manusia. Bentuk fisik, kepribadian, kesehatan 

dan penyakit pada manusia disebabkan oleh gradasi campuran elemen-kualitas itu.10 Campuran 

itu terdiri dari kualitas panas, dingin, kering dan basah.11 Kombinasi panas dan kering, panas dan 

basah, dingin dan kering, serta dingin dan basah adalah empat campuran dasar.12  

Selain empat campuran dasar itu, Galen menambahkan empat campuran gabungan 

(composite): campuran yang basah dan panas, kering dan panas, dingin dan basah, serta dingin 

dan kering. Akhirnya, Galen mengatakan bahwa ada jenis campuran kesembilan, yakni kondisi 

yang tercampur dengan baik (εύκραςία), di mana kualitas-elemen semua tercampur persis sesuai 

dengan standar yang layak bagi suatu makhluk hidup. Ia merangkumkan teorinya sebagai berikut: 

 

It will thus follow that there are these four bad-mixtures, too, different from those others, which 

have been passed down to us by our medical and philosophical predecessors, and that these four 

have a position halfway between the well-mixed conditions and those which are badly-mixed within 

both oppositions. For the mixture that is well-mixed in the extreme sense has a predominance in 

                                                
8  P. N. Singer, translator, Galen: Selected Works (Oxford: Oxford University Press, 1997), xix. 
9  R. J. Hankinson, Cambridge Companion to Galen (Cambridge: Cambridge University Press, 2008), bab 

1. 
10  P. N. Singer, Galen: Selected Works, x. 
11  Galen, Works on Human Nature Vol. 1, translated by P. N. Singer and Philip J. van der Eijk, (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2018), I. 675 K. 
12  Galen, Works on Human Nature, I. 542 K. 



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
131 

 

neither of the oppositions, while the correspondingly badly-mixed mixture has both of them in a 

poor state. But at the midpoint between each of these is the one that is well- mixed within the one 

opposition, but badly-mixed within the other; this [type], being half well-mixed and half badly-mixed, 

would necessarily be termed ‘middle’ between the one that is well-mixed in its entirety and the one 

that is badly-mixed in its entirety. And if, indeed, this is the case, as we have shown that it is, 

different kinds of mixture in all: one well-mixed, the [other]. eight not well-mixed; and of these 

eight, four which are simple bad-mixtures (wet, dry, cold and hot), and we may now confidently say 

that there are nine another four composite bad-mixtures (wet and hot, dry and hot, cold and wet, 

cold and dry).13 

 

Ada satu campuran baik dan ada delapan campuran buruk. Pada campuran yang baik, semua 

kualitas berada pada proporsi yang seimbang. Pada campuran yang buruk, satu kualitas lebih 

banyak daripada yang lain. Dalam campuran gabungan yang buruk, dua kualitas mendominasi 

yang lainnya atau dari keadaan normal. Semua manusia dengan campuran buruk dalam arti 

tertentu mengalami suatu penyakit. Namun bagi Galen, sakit tidaklah seburuk yang kita 

bayangkan, karena kesehatan dan penyakit hanya soal gradasi.14 Jadi tidak semua orang dengan 

campuran yang buruk pasti disebut sakit (seperti yang kita mengerti sekarang), melainkan mereka 

lebih rentan terhadap penyakit saja.15 

Campuran yang ada dalam tubuh tidak anti terhadap perubahan. Pada tahap awal kehidupan 

campuran ini berupa flux dan terus berubah seiring bertambahnya usia. Selain waktum, campuran 

juga dapat dipengaruhi (berubah) lewat intervensi diet dan obat-obatan. Setiap manusia lahir 

dengan campuran tertentu yang dapat berubah sebagai hasil dari gaya hidup tertentu (atau mungkin 

sebagai hasil dari pola diet atau pengobatan).16  

Selain kualitas-kualitas di atas, elemen api dan air merupakan konstituen elemental tubuh 

manusia. Masing-masing mau menguasai satu sama lain: api melahap air sampai tidak ada lagi 

dan air juga memadamkan api sampai apinya sudah tidak ada. Gerakan resiprokal ini berulang lagi 

dan lagi.17 Pengaruh resiprokal api dan air tidak hanya merujuk kembali ke teori elemen tetapi 

juga menggambarkan cara bekerja diet. Misalnya, bagi orang yang memiliki konsitutsi tubuh 

                                                
13  Galen, Works on Human Nature, I. 558-59 K. 
14  Galen, Works on Human Nature Vol. 1, I. 609-10 K 
15  Philip van der Eijk, “Galen on the nature of human beings”, 104-5. 
16  Philip van der Eijk, “Galen on the nature of human beings”, 103. 
17  Hippocrates, On Regimen, translated by W. H. S. Jones (London: William Heinemann Ltd, 1959), I. III, 

halaman 231-233. 



Yohanes Theo 

132 

kering dan hangat, musim lembab dan dingin adalah musim terbaik bagi mereka karena 

berlawanan dengan elemen penyusun tubuh mereka.18 Pada waktu itu mereka merasa paling sehat. 

Bagi Galen, orang yang sehat adalah orang yang campurannya seimbang (berada di tengah).19 

Konsep “posisi tengah” ini adalah kunci teori campuran Galen. Posisi tengah ini membentuk 

standar rujukan atau ukuran bagi yang lainnya. Ia mengatakan bahwa posisi tengah ini juga bukan 

sekedar wacana teoretis belaka tetapi dapat dialami (empirically determined) melalui indra 

peraba.20 Yang dimaksud dengan seimbang bukanlah dalam arti kuantitasnya melulu sama saja 

melainkan berarti memiliki jumlah yang sesuai (appropriate) antara campuran-campuran itu. 

 

We will, then, speak of all these – I mean, animals and plants – as having the best, middle [type of] 

mixture within their own class, not in the absolute sense, where there is a precise equality of 

opposites, but when they have that good balance which accords with their capacity. We state that 

justice, too, is something of this kind, in that it examines what is fair not by a fixed rule, to what is 

fitting and appropriate. And so, in the case of all well-mixed animals and plants, their equality of 

mixture is not that [defined] by the volume
 
of the elements in the mixture, but that appropriate to 

the nature of that animal or plant. Sometimes it is appropriate for there to be more wet than dry, or 

more cold than hot. For it is not right for a human being, a lion, a bee and a dog to have the same 

sort of mixture.21  

 

Prinsipnya adalah menjaga keseimbangan, makanan dan olahraga itu juga seperti dua titik 

ekstrim yang saling harus diseimbangkan masing-masing untuk mencapai Kesehatan.22 Begitu 

juga dengan api dan air sebagai penyusun kodrat manusia dikatakan harus bekerja sama.23 Oleh 

karena itu konsep kesatuan dari yang berlawanan terdiri dari kerja sama dan saling 

ketergantungan. Konsep ini sangat penting juga bagi penjelasan teori diet.  

Oleh karena itu, penulis Hippokrates mempertahankan beberapa aspek dari konsep api 

Heraclitean sambil memodifikasinya secara signifikan. Dalam Heraclitus, api tampaknya 

memainkan peran utama dalam semua proses kosmogoni, ia dapat 'membedakan dan memahami 

segala sesuatu’.24 Sementara Hippokrates menggunakan api dalam uraiannya tentang proses 

biologis, di mana dikatakan bahwa api berfungsi ‘untuk mengatur segala sesuatu dalam tubuh 

                                                
18  Hippocrates, On Regimen, I. XXXII, halaman 272-4.  
19  Galen, Works on Human Nature Vol. 1, I. 541 K. 
20  Galen, Works on Human Nature Vol. 1, I. 560-62 K. 
21  Galen, Works on Human Nature Vol. 1, I. 547-48 K. 
22  Hippocrates, On Regimen, I. II, halaman 229. 
23   Hippocrates, On Regimen, I. III, halaman 233. 
24  Hermann Diels and Walther Kranz, Die Fragmente der Versokratier, Herakleitos DK 22 B 66, halaman 

165. 



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
133 

 

seperti yang ada pada kosmos25 dan bersama-sama dengan air untuk memisahkan dirinya sendiri 

menjadi banyak bentuk dan jenis benih dan makhluk hidup.26 Oleh karena itu pergeseran fokus 

dari fenomena dan struktur makrokosmik ke mikrokosmik sangat signifikan. Api bukanlah 

kekuatan kosmis yang diwujudkan dalam matahari atau halilintar, melainkan api imanen dalam 

setiap kehidupan makhluk hidup.  

 

KESEIMBANGAN EMPAT HUMOR 

Para Phusikoi telah mengidentifikasi elemen-elemen (air, udara, tanah) sebagai elemen dasar 

alam semesta. Bagi tubuh manusia Galen menggunakan istilah-istilah darah (blood), dahak 

(phlegm), cairan empedu kuning (yellow biles) dan cairan empedu hitam (black biles). Setiap 

humor memiliki kualitas-kualitas. ‘Empedu kuning itu panas dan kering, empedu hitam kering 

dan dingin; darah itu lembab dan panas, sementara lendir itu lembab dan dingin’.27 Di era klasik, 

penyakit artinya ketidakseimbangan antara empat campuran humor (cairan atau fluida) di dalam 

tubuh ini. Sementara orang yang sehat memiliki keseimbangan antara keempatnya. 

Teori empat humor (blood, phlegm, yellow bile, black bile) pertama kali ditemukan pada abad 

ke 5 SM dalam traktat Hipokrates berjudul περί φύσιος ανθρώπου (the Nature of Man). Traktat 

ini ditulis oleh Polybus, murid dan menantu Hippokrates. Inti dari trakat ini adalah tesis bahwa 

kodrat manusia adalah campuran empat humor dan ciri-ciri humor ini berhubungan dengan empat 

musim. (1) Darah yang memiliki kualitas panas dan basah adalah ciri dari musim panas. (2) 

Empedu kuning berkualitas panas dan kering yang merupakan ciri dari musim semi. (3) Empedu 

hitam melambangkan kualitas dingin dan kering khas musim gugur. (4) Dahak melambangkan 

kualitas dingin dan basah merupakan ciri musim dingin.28 Sekali lagi, orang yang sehat artinya 

empat humor itu dalam keadaan seimbang dan bercampur sepenuhnya, sementara 

ketidakseimbangan dan keterpisahan akan menyebabkan orang itu sakit.29 Untuk menghindari 

ketidakseimbangan ini, para dokter merekomendasikan pasiennya untuk memodifikasi humornya 

sesuai dengan musim yang ada.30  

  Empat humor juga berhubungan dengan empat kepribadian berdasarkan temperamen. 

Rumusannya dapat kita teukan pada traktat Physici et Medici Graeci Minores yang dipublikasikan 

                                                
25 Hippocrates, On Regimen, I. X, halaman 247 

26  Hippocrates, On Regimen, I. IV, halaman 233. 
27  Galen, On Diseases and Symptoms, translated by Ian Johnston (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2006), on the Causes of Diseases, VII. 21, hal. 169. 
28  Galen, Corpus Medicorum Graecorum I, I, 3. pp.182,4–186,12.  
29  Galen, Corpus Medicorum Graecorum I, I, 3. pp. 172,15–174,3.  
30  Galen, Corpus Medicorum Graecorum I, I, 3. pp. 204,22–208,8.  



Yohanes Theo 

134 

sekitar pertengahan abad ke-19 oleh J. L. Ideler. Teks ini menempatkan empat kepribadian 

berdasarkan temperamen ke dalam sistem empat humor.31 Pengarang teks memulai dengan 

mendudukan kesejajaran pandangan Galen mengenai elemen-elemen alam semesta dengan 

elemen-elemen pada manusia: di mana setiap elemen alam semesta (api, udara, air, tanah) 

berhubungan dengan empat humor manusia (blood, phlegm, yellow bile black bile). Manusia 

didefinisikan sebagai campuran empat humor. Lalu ia mengaitkannya dengan kepribadian 

manusia berdasarkan temperamennya. Kepribadian sanguinis berciri ceria dan ramah; koleris 

berani dan mudah marah, sebaliknya melankolis kecut hati, lamban, dan halus, sedangkan 

tempremaen phlegmatis yakni mudah galau dan lupa.32  

Galen tidak menampik adanya elemen ilahi dalam kodrat manusia. Dengan adanya kapasitas 

Ilahi, Galen ingin mengatakan bahwa ada kemungkinan bahwa ciri-ciri tubuh fisik tidak 

disebabkan oleh campuran saja tetapi oleh hasil dari kapastitas (Ilahi) yang membentuk kita. 

‘Kapastias yang membentuk kita’ merujuk pada daya formatif dalam tahap embrio, ketika 

karakteristik fisik anak dibentuk dan hal ini harus dimengerti sebagai kategori yang berbeda dari 

campuran fisik. Adanya peran yang Ilahi dibuktikan dengan tidak semua ciri-ciri manusia adalah 

produk dari campuran fisika. Contohnya manusia bermoral bukan hasil campuran fisika. Dengan 

kata lain, latihan filsafat menambahkan sesuatu yang tidak dapat direduksi ke dalam kodrat 

manusia, maka sifatnya transenden.33  

 

MIMĒSIS DAN SIMPATI KOSMOS 

Hubungan antara struktur dan fungsi tubuh manusia dan kosmos sebagai sekeluruhan telah 

diketahui oleh banyak pemikir Yunani Awal, sekalipun bukti-buktinya sangat langka dan paling-

paling bernbentuk fragmen. Ada beberapa bukti yang dapat dilacak mengatakan hubungan mikro-

makrokosmos, misalnya Anaximenes mengatakan ‘as our soul, being air, holds us together, so 

does wind or air encompass the whole cosmos.’34 Demokritos mengatakan bahwa manusia adalah 

‘a small world’ (μικρὸς κόσμος).35 Hipokrates juga mengatakan bahwa tubuh manusia dikatakan 

sebagai stuktur-mikro yang merupakan analogi bagi sturukur kosmos. Gagasan itu memusat pada 

satu frase, yakni ἀπομίμησιν τοῦ ὅλου (apomímisin toú ólou, imitation of the whole or 

                                                
31  Jacques Jouanna, Greek Medicine from Hippocrates to Galen: Selected Papers (Leiden: Brill, 2012), 341. 

Teks Physici et medici Graeci minores mendapat justifikasi dari beberapa teks Yunani lainnya. Salah 
satunya dari surat yang diduga karangan Yohanes dari Damascus (650–750 M) mengenai kodrat 
makhluk hidup.  

32  Jacques Jouanna, Greek Medicine from Hippocrates to Galen, 344. 
33  Philip van der Eijk, “Galen on the nature of human beings pp. 89-134.  
34  Hermann Diels and Walther Kranz, Die Fragmente der Versokratier, Anaximenes, 13 B 2, hal. 95. 
35  Hermann Diels and Walther Kranz, Die Fragmente der Versokratier, Demokritos, 68 B 34, hal 137. 



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
135 

 

imitation).36 Jouanna menginterpretasinya dengan mengatakan bahwa manusia adalah imitasi dari 

keseluruhan (imitation of the whole).37 Gagasan apomímisin atau mimēsis sebagai imitasi juga 

membawa kita melihat adanya hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos. W Burket 

mengatakan demikian: 

 
… Similarly, in the Hippocratic writings the relation of microcosm and macrocosm becomes a 

matter of ‘imitation’, but—and here is the surprising fact— this imitation may be turned either way. 

One may just as well say that the human body ‘imitates’ the cosmos as that the parts of the cosmos 

‘imitate’ human organs. In the same way, either the arts imitate nature or nature imitates the arts. 

Imitation is a two-sided correspondence, which makes it possible to interpret separate things 

following the same pattern, but without implying differences of rank or a relationship of ontological 

priority.38  

 

Kita ingat bahwa elemen penyusun manusia pada dasarnya hanya dua: api dan air. Keduanya 

bekerja seperti pekerjaannya di alam semesta ini lewat prinisp mimēsis: 

 
In a word, all things were arranged in the body, in a fashion conformable to itself, by fire, a copy (an 

apomime ̄sis) of the whole, the small after the mannter of the great and the great after the mannter 

of the small. The belly is made the greatest, a steward for dry water and moist, to give to all and to 

take from all, the power of the sea, nurse of creatures suited to it, destroyer of those not suited. And 

around it [fire made] a concretion of cold water and moist, a passage for cold breath and warm, a 

copy (an apomime ̄sis) of the earth, which alters all things that fall into it. Consuming and increasing, 

it made a dispersion of fine water and of ethereal (aerial) fire, the invisible and the visible, a 

secretion from the formed substance, in which all things are carried and come to light, each 

according to its allotted portion. And in this fire made for itself three group of circuits, within and 

without each bounded by the others: those towards the hollows [having] of the moist of the moon; 

those towards the outer circumference, towards the solid enclosure [having] the power of the stars; 

the middle circuit extends both inwards and outwards [having the power of the sun].39 

 
Tesisnya yakni ‘yang kecil berhubungan dengan yang besar dan yang besar berhubungan 

dengan yang kecil’, ada sebuah hubungan resiprokal antara yang besar dan yang kecil, dan 

                                                
36  Bdk. Hippocrates, Du Regime, translated, edited and commented by Robert Joly and Simon Byl (Berlin: 

Akademie Verlag, 2003), 241.  
37  Jacques Jouanna, Greek Medicine from Hippocrates to Galen, 195. 
38  Walter Burkert, Love and Science in Ancient Pythagoreanism, (Harvard: Harvard University Press, 

1972), 44-45.  
39  Hippocrates, On Regimen, I. X, halaman 247-249.  



Yohanes Theo 

136 

rumusan ini mengungkapkan esensi analogi makrokosmos-mikrokosmos.40 Penulis ingin 

menunjukkan bahwa api membentuk organ-organ dan struktur tubuh dengan cara yang sama 

seperti makrokosmos melakukannya. Maka, organ-organ tubuh dibentuk oleh api menjadi 

organisme fungsional, yang pertama-tama menguji kapasitas mencerna berbagai macam makanan, 

lalu mengubahnya menjadi nutrisi dan akhirnya untuk menggunakan nutrisi ini untuk kebutuhan 

fisologis organisme. Contoh lain yang menggambarkan analogi makro-mikro kosmos adalah jika 

benda-benda angkasa terlihat jelas dan indah maka itu menandakan tubuh manusia dalam keadaan 

sehat. Di sisi lain, penyakit ditandai dengan benda-benda langait yang gelap dan suram.41 Masih 

banyak lagi contoh yang dituliskan. 

Interpretasi kedua yang dapat munculkan untuk melihat adanya kesinambungan antara makro 

dan mikro kosmos adalah gagasan simpati, Galen menulis demikian: 

 
Nature being such, Hippocrates supposes, she possesses certain faculties, one attracting what is 

appropriate, and another eliminating what is foreign, and he thinks that nature nourishes living 

beings and makes them grow, and that she judges the diseases with her faculties. For this reason he 

says that there is in our bodies a concordance of flux, a concordance of the air, and that everything 

is in sympathy.42 

 
Kutipan-kutipan Galen ini unik, kadang-kadang tidak ditemukan secara langsung pada Corpus 

Hippocrates,43 malahan ditemukan dalam Stoikisme. Kita dapat membandingkannya dengan 

tulisan Plutarch yang merangkum pikiran Chrysippos: 

 

“The cosmos is ruled by nature in such a way that there is within it a continuity of spirit and 

sympathy” (σύμπνουν και ̀ συμπαθῆ αυ ̓τὸν αὐτῷ ὄντα).44  

 

Analisa ini membawa kita pada pengaruh Stoikisme. Namun, Stoa menggambarkannya 

dengan lebih luas, yang disebut mikrokosmos adalah apa-apa yang ada di bumi ini. Alam semesta 

                                                
40  Hynek Bartoš, Philosophy and Dietics in the Hippocratic On Regimen: A Delicate Balance of Health 

(Leiden: Brill, 2015), 134. 
41  Hippocrates, On Regimen, IV. LXXXIX, halaman 427.  
42  Galen, On the Natural Faculties, translated by Arthur John Brock (London: William Heinemann, 1916), 

I. XII, halaman 61. 
43  Jacques Jouanna, Greek Medicine from Hippocrates to Galen: Selected Papers, 306. 
44  Ioannes Ab Arnim, ed., Stoicorum Veterum Fragmenta vol. II (Germany: Stutgardiae in Aedibus B. G. 

Teubneri, 1964), Plutarch, De Fato 11. 574d = SVF II. 912. The universe is governed (διοικεῖσθαι) by 
nature (φύσει), agreeing with itself and having sympathy with itself (σύμπνουν καὶ συμπαθῆ αὐτὸν αὑτῷ 
ὄντα).  



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
137 

 

adalah organisme hidup, karena itu ia memiliki simpati dari keseluruhan (makrokosmos) ke 

bagian-bagian (mikrokosmos) dan sebaliknya. Jika Alam Semesta sebagai tubuh yang satu, jika 

ada bagiannya yang sakit, pasti yang lain akan bersimpati. Analoginya, ketika jari dipotong 

seluruh tubuh merasakan sakitnya. Sama seperti sebuah kalung rosario, setiap manik terhubung 

satu sama lain melalui seutas tali, tetapi tidak ada satu pun dari manik-manik itu yang 

mempengaruhi secara langsung manik yang lain (karena tidak ada satu pun dari manik yang 

menyentuh manik lain), demikian juga dalam simpati Stoa, setiap materi (sebagai manik-manik) 

terhubung dengan yang lain oleh pneuma (sebagai tali) yang menyatukan (acting) semua manik-

manik.45 

Banyak teks mengindikasikan tubuh yang terpisah (disparate bodies) di dalam kosmos 

disatukan dalam keutamaan relasi yang diberi julukan ‘simpati’ (συμπάθεια).  ‘Simpati’ antara 

bagian-bagian kosmos sebagai satu tanda bahwa alam semesta diatur oleh satu kodrat/alam 

(nature).46 Epiktetus,47 Philo dari Alexandria,48 Cicero,49 dan Marcus Aurelius50 juga 

mengindikasikan kesatuan dapat dicapai melalui simpati. Sextus Empiricus membuat daftar 

beberapa contoh simpati Stoa tentang kesautan kosmos: 

 
[78] Some bodies are unified, others are formed of things joined together, others of 

separate things. Unified bodies are those controlled by a single tenor, like plants and animals. 

Bodies made of parts joined together . . . are for example cables, turrets, and ships. Those made 

of separate things . . . are like armies and flocks and choruses.  

[79] Since the universe is a body, it must be either unified, or made from conjoined or 

separate parts. We can prove that it is not made of conjoined or separate parts from its various 

sympathies. For according to the waxings and wanings of the moon, many animals on land and 

sea decline and grow, and the tide ebbs and flows in certain parts of the sea. In the same way, in 

accordance with certain risings and settings of the stars all sorts of changes take place in the 

surrounding atmosphere . . . These things make it clear that the universe is a unified body.  

[80] For in bodies formed of conjoined or separate things, the parts do not ‘sympathize’ 

with each other. For example, if all the soldiers in an army perish, the sole survivor does not suffer 

                                                
45  Ricardo Salles ed., God and Cosmos in Stoicism (Oxford: Oxford University Press, 2009), 9. 
46  Ioannes Ab Arnim, ed., Stoicorum Veterum Fragmenta vol. II, SVF II. 534.   
47  Epictetus, Disscourse, translated by George Long (London: George Bell and Sons, 1890), I. XIV. 1-2, 

halaman 46.  
48  Philo, The Migration of Abraham, translated by F. H. Colson (London: William Heinemann Ltd, 1932) 

179-180, halaman 237.  
49  Cicero, De Senectute De Amicitia De Divinatione, With an English Translation. William Armistead 

Falconer, (Cambridge: Harvard University Press,1923), II. 34  
50  Marcus Aurelius, Meditations, translated by Christopher Gill (Oxford: Oxford University Press, 2013), 

IV. 27, halaman 25. 



Yohanes Theo 

138 

anything passed on to him from the others. But in the case of unified things there is a kind of 

sympathy, for example, when the finger is cut, the whole body shares its condition. So the universe 

is a unified body.51  

 
Konsep mengenai simpati yang dikutip Sextus Empiricus melibatkan korelasi antara fenomena 

yang ada di bumi dan di luar bumi. Seneca mengatakannya secara eksplisit: pasang surut air laut 

terjadi karena pengaruh bulan.52 Cicero juga mengaskan hal itu.53 Balbus (pembicara) dalam 

tulisan Cicero mengindikasikan siklus tanaman juga terjadi karena siklus benda di luar bumi 

(celestial):54 banyak hal mengalir dan dilahirkan dari [bulan], antara lain pemberian nutrisi 

binatang dan sebab bagi binatang itu untuk bertumbuh, dan sebab bagi tanaman untuk mekar, 

mencapai kematangannya. Posidonius merangkum dengan mengatakan bahwa “yang di atas” 

mempengaruhi bumi (celestial influence over the terrestrial).  

 Simpati yang dikutip oleh kaum Stoa mencakup beragam hubungan pengaruh kausal, tidak 

harus langsung, tetapi terdapat di antara berbagai elemen di alam semesta. Cicero memberikan 

ilustrasi rinci tentang sistem kompleks pengaruh simpati ini: 

 
If those things that are sustained by roots in the earth live and flourish due to the art of nature, 

certainly the earth herself is sustained by the same force—she who, when impregnated with seeds 

gives birth in abundance to all things out of herself and nourishes and causes to grow the roots in 

her embrace. She herself is nourished in turn by the upper and outer natures, while her exhalations 

nourish the air, the aether, and all the higher things. Thus if the earth is sustained by nature, the 

same principle holds for the rest of the universe: for if roots depend on the earth, animals are 

sustained by breathing in air, and the air itself is implicated in our seeing, hearing, and making 

sounds, since none of these things can be done without it. And it even moves along with us: 

whenever we go anywhere or make a movement it seems as if to part and make way for us.55 56 

 
Sama seperti langit dan bumi saling mempengaruhi, begitu juga udara dan berbagai unsur 

dunia. Semua secara langsung atau tidak langsung mempengaruhi atau dipengaruhi oleh yang lain. 

Benda langit mempengaruhi udara secara langsung57 dan, melalui udara, mereka mempengaruhi 

                                                
51  Ioannes Ab Arnim, ed., Stoicorum Veterum Fragmenta vol. II, Sextus Empiricus, SVF II. 1013. 
52  Seneca, On Providence, edited by John F. Hurst dan Henry C. Whiting (New York: Harper and Brother 

Publishers, 1877), I. II. 4.  
53  Cicero, De Senectute De Amicitia De Divinatione, II. 34.  
54  Cicero, De Natura Deorum, edited by Arthur Stanley Pease (Cambridge: harvard University Press, 

1955), 2, 50. Halaman 661-663  
55  Cicero, De Natura Deorum, 2, 83. 
56  Ricardo Salles ed., God and Cosmos in Stoicism (Oxford: Oxford University Press, 2009), 84. 
57  Cicero, De Natura Deorum, 2, 118, 



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
139 

 

kehidupan, persepsi, dan aktivitas makhluk hidup. Hewan dan tumbuhan pada gilirannya 

mempengaruhi udara secara langsung. Dengan demikian secara tidak langsung mempengaruhi 

benda-benda langit dan bumi yang diberi nutrisi olehnya. Dengan cara ini alam semesta saling 

bersimpati. Melalui simpati seperti itulah alam semesta ini bersatu dan tak terceraikan.58  

 

PENUTUP 

Banyak orang mengatakan bahwa kodrat manusia adalah kemampuannya berpikir. Namun, 

orang yang mampu berpikir mengandaikan ia sehat fisik dan jiwanya. Maka bukankah kodrat 

manusia adalah kesehatannya. Menurut Galen, kodrat manusia adalah keseimbangan antara 

elemen-elemen, kualitas-kualitas dan humor-humor di dalam tubuhnya.  

Orang yang campurannya sempurna (eusarkos anthrôpos) atau ideal itu sulit dijumpai (Jika 

tidak mau mengatakan utopis). Namun, hal itu lantas tidak berarti sisa manusia yang tidak 

sempurna pesakitan. Ketidakseimbangan tidak berarti pesakitan, tetapi skala ke-prima-an kondisi 

kesehatannya berkurang saja. Dalam arti itu pula ada semacam perspektif relativistik pada Galen. 

Mungkin saja campuran yang tidak sempurna muncul dari gaya hidup yang buruk, jika bukan 

berasal dari dirinya, bisa jadi berasal dari orang tua atau lingkungannya.59 Maka kesehatan atau 

keturunan kita berada dalam kendali. Maka kita bertanggungjawab pada gaya hidup sehat saat ini, 

dengan mencegah penyakit lewat langkah korektif (diet) yang akan meningkatkan kualitas 

campuran kita atau dengan program latihan pribadi yang akan mempertajam posisi filosofis kita.  

Dari sudut pandang ini juga kita mampu melihat adanya keterkaitan diri kita sebagai 

mikrokosmos dengan alam semesta sebagai mikrokosmos. Keterkaitannya ditunjukkan oleh dua 

konsep: imitasi yang kecil ke yang besar (mimēsis) dan juga simpati kosmos, di mana setiap bagian 

itu mempengaruhi keseluruhan, begitupun terjadi sebaliknya. Keterkaitan ini memampukan 

manusia mengenali rasio universal dan menimbang-nimbang suatu peristiwa dari sudut pandang 

rasio universal. Dampak etis ini sungguh-sungguh diteruskan oleh sekolah Stoa.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arnim, Ioannes Ab, ed., Stoicorum Veterum Fragmenta vol. II. Germany: Stutgardiae in  

Aedibus B. G. Teubneri, 1964. 

                                                
58  Ricardo Salles ed., God and Cosmos in Stoicism, 88. 
59  Philip van der Eijk, “Galen on the nature of human beings”, 121. 



Yohanes Theo 

140 

Aurelius, Marcus. Meditations, translated by Christopher Gill. Oxford: Oxford University  

Press, 2013. 

Bartoš, Hynek. Philosophy and Dietics in the Hippocratic On Regimen: A Delicate Balance  

of Health. Leiden: Brill, 2015. 

Burkert, Walter. Love and Science in Ancient Pythagoreanism. Harvard: Harvard University  

Press, 1972. 

Cicero, De Senectute De Amicitia De Divinatione, With an English Translation. William  

Armistead Falconer. Cambridge: Harvard University Press, 1923. 

_____. De Natura Deorum, edited by Arthur Stanley Pease. Cambridge: harvard University  

Press, 1955. 

Epictetus. Disscourse, translated by George Long. London: George Bell and Sons, 1890. 

Galen. The Usefulness of the Parts of the Body (De Usu Patrium), translated by Margaret  

Tallmadge May. Ithaca: Cornell University Press, 1968. 

_____. Works on Human Nature Vol. 1, translated by P. N. Singer and Philip J. van der Eijk.  

Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

_____. On Diseases and Symptoms, translated by Ian Johnston. Cambridge: Cambridge  

University Press, 2006. 

_____. On the Doctrines of Hippocrates and Plato, translated by Phillip De Lacy. Berlin:  

Akademie-Verlag, 1978. 

_____. The Best Doctor is also a Philosopher on Galen: Selected Workds, translated by P. N.  

Singer. Oxford: Oxford University Press, 1997. 

_____. Commentary on Hippocrates’ Aphorisms, translated by Leendert G. Westerinkt.  

Berlin, Akademie Verlag. 

_____. On the Natural Faculties, translated by Arthur John Brock. London: William  

Heinemann, 1916. 

Hankinson, R. J., Cambridge Companion to Galen. Cambridge: Cambridge University Press,  

2018. 

_______________, “Galen Explains the Elephant.” Canadian Journal of Philosophy  



Phusis (φύσις) Menurut Galen 

 
141 

 

Supplementary Volume 14 (1988): 135–57.  

_______________, “Galen’s Anatomy of the Soul”, Phronesis, 1991, Vol. 36, No. 2 (1991), 

pp.   

197-233 Published by: Brill, 199-200. 

Hippocrates. On Regimen, translated by W. H. S. Jones. London: William Heinemann Ltd,  

1959. 

__________. Du Regime, translated, edited and commented by Robert Joly and Simon Byl.  

Berlin: Akademie Verlag, 2003. 

Jouanna, Jacques. Greek Medicine from Hippocrates to Galen: Selected Papers. Leiden: 

Brill,  

2012. 

Philip van der Eijk. “Galen on the nature of human beings” Bulletin of the Institute of  

Classical Studies. Supplement, 2014, No. 114, PHILOSOPHICAL THEMES IN GALEN 

(2014), pp. 89-134. Published by: Oxford University Press, 95-100. 

Philo. The Migration of Abraham, translated by F. H. Colson. London: William Heinemann  

Ltd, 1932. 

Sagan, Carl. Cosmos. New York: Random House Publishing Group, 1980. 

Salles, Ricardo ed., God and Cosmos in Stoicism. Oxford: Oxford University Press, 2009. 

Seneca. On Providence, edited by John F. Hurst dan Henry C. Whiting. New York: Harper  

and Brother Publishers, 1877. 

Singer, P. N., Galen: Selected Works. Oxford: Oxford University Press, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 



Yohanes Theo 

142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Pendahuluan
	GALEN DAN HIDUPNYA
	KONSTITUSI TUBUH MANUSIA
	KESEIMBANGAN EMPAT HUMOR
	MIMĒSIS DAN SIMPATI KOSMOS
	PENUtup
	DAFTAR PUSTAKA

