e-ISSN: 2988-2311 DIVINITAS

p-ISSN: 2988-5434 JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI KONTEKSTUAL
Volume 4 No. 1, Januari 2026: 57-76

MAKNA TEOLOGIS MISA SYUKUR PANEN DALAM
KONTEKS BUDAYA DAYAK KALIMANTAN BARAT

Tryepina Paulina Nona a1
Intansakti Pius X 2
Emmeria Tarihoran ¢«

2Sekolah Tinggi Pastoral Yayasan Institut Pastoral Indonesia Malang, Indonesia

Ttryepina@gmail.com

ARTICLE INFO ABSTRACT
Submitted : 06-11-2025

Accepted : 27-01-2026 This article is based on the harvest thanksgiving tradition in Dayak culture
in West Kalimantan, which finds significant intersection with the celebration
of the Harvest Thanksgiving Mass in the Catholic Church, presenting a
phenomenon of profound faith inculturation. Aiming to explore the
theological meaning of the Harvest Thanksgiving Mass, this study positions
the celebration as a concrete form of encounter between Christian faith and
local Dayak wisdom. Using a qualitative method with a theological and
anthropological literature review approach, this study analyzes the
relationship between traditional rites and the Church’s liturgy. The results of
this article show that the Harvest Thanksgiving Mass is not merely an

Keywords: expression of gratitude, but contains rich theological meaning, including the

Enculturation,

. dimensions of universal gratitude, strengthening the fellowship of the people,
Harvest Thanksgiving Mass,

5 and renewing reconciliation between humans, nature, and the Creator.
ayak Culture

Overall, the Harvest Thanksgiving Mass functions as a concrete
manifestation of the Catholic Church's inculturative faith, which is dynamic

and deeply rooted in the Dayak cultural context.

ABSTRAK
Artikel ini berlatar belakang dari tradisi syukur panen dalam kebudayaan

Dayak di Kalimantan Barat yang menemukan titik temu signifikan dengan

perayaan Misa Syukur Panen dalam Gereja Katolik, menyajikan sebuah

DOI: https://doi.org/10.24071/div.v4i1.13896 [@)orsa |

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/Divinitas This work is licensed under a CC BY-SA
E: divinitas@usd.ac.id Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.


https://doi.org/10.24071/div.v4i1.13896
mailto:Creative%20Commons%20E:%20jurnalfenomena22@gmail.com%20%7C%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20Attribution-ShareAlike%204.0%20International%20License
mailto:tryepina@gmail.com

Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

fenomena inkulturasi iman yang mendalam. Bertujuan untuk menggali makna
teologis Misa Syukur Panen, studi ini menempatkan perayaan tersebut
sebagai bentuk konkret perjumpaan iman Kristiani dan kearifan lokal Dayak.
Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan tinjauan pustaka
teologis dan antropologis, penelitian ini menganalisis relasi antara ritus adat
dan liturgi Gereja. Hasil artikel ini menunjukkan bahwa Misa Syukur Panen
tidak hanya sekadar ungkapan terima kasih, namun mengandung makna
teologis yang kaya, meliputi dimensi syukur universal, penguatan
persekutuan umat, serta pembaruan rekonsiliasi antara manusia, alam, dan
Sang Pencipta. Secara keseluruhan, Misa Syukur Panen berfungsi sebagai

wujud nyata iman inkulturatif Gereja Katolik yang secara dinamis dan hidup

berakar kuat dalam konteks budaya Dayak.

PENDAHULUAN

Kehidupan masyarakat Dayak di Kalimantan Barat secara fundamental terikat pada siklus
agraris, menjadikan panen bukan hanya momen ekonomi semata, melainkan puncak dari sebuah
laku religiusitas lokal'. Tradisi syukuran panen atau yang dikenal dengan berbagai istilah lokal
merupakan ekspresi syukur yang mendalam atas kemurahan alam dan manifestasi hubungan
harmonis antara manusia, lingkungan, dan entitas spiritual. Dalam konteks perkembangan misi
Gereja Katolik, tantangan inkulturasi penghayatan iman dalam konteks budaya mengharuskan
Gereja untuk mencari titik temu antara pewartaan Injil dengan kearifan lokal. Misa Syukur
Panen kemudian hadir sebagai wadah akomodasi yang signifikan, di mana unsur-unsur adat dan
hasil bumi diintegrasikan ke dalam perayaan Ekaristi®>. Fenomena ini sering kali dipandang
sebagai adaptasi atau penyesuaian budaya semata. Namun, terdapat kebutuhan akademis yang
mendesak untuk menelaah lebih jauh substansi di baliknya, yaitu pemahaman mendalam
mengenai makna teologis Misa Syukur Panen, yang melampaui sekadar sinkretisme ritual
menuju suatu sintesis iman yang autentik. Penelitian ini berupaya mengisi kekosongan literatur
dengan fokus pada landasan dogmatis dan spirit liturgi yang memungkinkan perayaan tersebut

menjadi benar-benar Kristosentris dan kontekstual®.

Antoni Riyanto Wahyudi & Florensius Sutami, “Teologi Pembangunan Kepribadian Dalam
Kebudayaan Suku Dayak Ketungau Tesaek” 1, no. 2 (2024).

Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi Tukan, “Inkulturasi Dolo-Dolo Sebagai Kesenian Sekuler Ke
Dalam Liturgi Gereja Katolik,” Jurnal Budaya Nusantara 5, no. 1 (September 28, 2021): 16-24,
https://doi.org/10.36456/JBN.vol5.n01.4310.

No November et al., “Membangun Iman Kristen Di Kalangan Suku Dayak Kanayatn Melalui
Pendeketan Kontekstual Upacara Adat Kamang Tariu” 1, no. 2 (2023): 141-51.

58



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

Berdasarkan latar belakang tersebut, kristalisasi persoalan yang akan diuraikan dalam
artikel ini diformulasikan ke dalam dua pertanyaan utama. Pertama, apakah makna teologis yang
terkandung dalam keseluruhan ritus Misa Syukur Panen yang dipraktikkan oleh umat Katolik
Dayak di Kalimantan Barat®. Kedua, bagaimana perayaan Ekaristi ini secara konkret menjadi
wujud dialog dan jembatan inkulturasi yang mempertemukan nilai-nilai iman Katolik dengan
ekspresi kultural masyarakat Dayak. Selanjutnya, artikel ini menetapkan tiga tujuan spesifik
untuk mencapai pemahaman yang komprehensif. Tujuan pertama adalah mendeskripsikan
secara rinci bentuk-bentuk dan simbol-simbol liturgi yang digunakan dalam Misa Syukur Panen
di kalangan umat Dayak. Tujuan kedua adalah menganalisis secara kritis dan mendalam makna
teologis di balik setiap simbol dan ritus Misa tersebut, menghubungkannya dengan Misteri Paskah
Kristus. Akhirnya, tujuan ketiga adalah menunjukkan dan menguraikan nilai inkulturasi iman
yang terkandung, menegaskan bahwa praktik liturgi ini merupakan perwujudan iman yang

mendalam dan berakar pada budaya lokal®.

Artikel ini akan melakukan analisis terhadap elemen-elemen material seperti persembahan
hasil panen dan ornamen adat yang digunakan, serta elemen ritual seperti tarian atau ucapan
syukur tradisional yang diintegrasikan. Deskripsi bentuk liturgi akan menjadi dasar empiris untuk
kemudian beralih ke analisis teologis. Analisis ini akan berfokus pada bagaimana konsep syukur
dan berkat tradisional Dayak dialihkan dan disucikan dalam terang teologi Fkaristi, khususnya
sebagai peringatan kurban Kristus dan antisipasi perjamuan surgawi®. Dalam hal ini, Misa Syukur
Panen dipandang bukan sekadar penambahan elemen budaya pada liturgi standar, melainkan
suatu teologi yang diekspresikan secara Dayak’. Artikel ini secara tegas membatasi diri pada
kajian teologi liturgi dan inkulturasi, menghindari pembahasan antropologis murni agar fokus
pada hakikat iman yang dipersonifikasikan. Dengan demikian, cakupan studi akan memperkuat
pemahaman mengenai dinamika transformasi ritual tradisional menjadi ritual Katolik yang sah

dan bermakna.

Gita Safitri et al., “Musik Liturgi Inkulturasi Dayak Sebagai Pendekatan Pastoral Dalam
Meningkatkan Partisipasi Umat Paroki Katedral Santa Maria Palangka Raya,” Sepakat : Jurnal
Pastoral Kateketik 8, no. 2 (2022): 58-73, https://doi.org/10.58374/sepakat.v8i2.100.

Zakarias Aria et al., “Tonika : Jurnal Penelitian Dan Pengkajian Seni Representasi Musik Liturgi
Inkulturatif Dayak Kalimantan Barat Dalam Buku Madah Bakti” 6, no. 2 (n.d.): 71-86,
https://doi.org/10.37368/tonika.v6i2.540.

Ona Tobing, Paulinus Tibo, and Herkulianus Muri, “Inkuluturasi Liturgi Katolik Dalam
Pembentukan Identitas Budaya Dan Religius Mahasiswa Calon Ketekis Suku Batak,” Selidik (Jurnal
Seputar Penelitian Pendidikan Keagamaan) 6, no. 2 (December 25, 2024): 63-77,
https://doi.org/10.61717/sl.v6i2.100.

Gita Safitri et al., “Musik Liturgi Inkulturasi Dayak Sebagai Pendekatan Pastoral Dalam
Meningkatkan Partisipasi Umat Paroki Katedral Santa Maria Palangka Raya.”

59



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Artikel ini diharapkan dapat memberikan sumbangsih keilmuan dan praktis yang signifikan.
Secara teologis, hasil artikel ini akan memperkaya studi tentang teologi inkulturasi liturgi,
menawarkan perspektif baru mengenai bagaimana teologi kontekstual dapat dikembangkan dari
praktik-praktik pastoral di lapangan. Secara pastoral, artikel ini berfungsi sebagai referensi
penting bagi para pelayan Gereja imam, diakon, dan katekis dalam merencanakan serta
mengembangkan liturgi yang lebih hidup, kontekstual, dan relevan bagi umat Dayak, sehingga
membantu menghindari praktik liturgi yang kering dan terasa asing®. Sementara itu, secara
kultural, penemuan-penemuan dalam penelitian ini diharapkan dapat memperkuat identitas
iman umat Katolik Dayak, memungkinkan mereka merayakan iman dalam konteks kebudayaan
yang dihormati dan disucikan. Kontribusi ini menegaskan bahwa Misa Syukur Panen adalah
sebuah pernyataan iman bahwa keselamatan Kristus menyentuh dan merangkul keseluruhan

hidup manusia termasuk dimensi kultural mereka®.

METODE

Artikel ini mnggunakan metode kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk menguraikan dan
menafsirkan makna teologis Misa Syukur Panen dalam konteks kekayaan budaya Dayak
Kalimantan Barat. Pendekatan yang digunakan adalah kombinasi tinjauan pustaka teologis dan
antropologis. Sumber data utama artikel ini adalah literatur teologi inkulturasi dari dokumen-
dokumen penting Gereja Katolik, termasuk Sacrosanctum Concilium, Ecclesia in Asia, dan
Redemptoris Missio. Selain itu, digunakan pula berbagai studi budaya Dayak berupa etnografi
dan karya antropologi religius yang relevan dengan tradisi panen dan ritus syukur. Teknik
pengumpulan data yang diaplikasikan adalah studi pustaka komprehensif dan analisis naratif
terhadap keseluruhan sumber tertulis tersebut, mencakup buku, artikel jurnal, dokumen resmi
Gereja, dan laporan penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis melalui dua tahapan
krusial. Tahap pertama adalah analisis tematik, yaitu identifikasi tema-tema kunci yang
menghubungkan teologi dan budaya, seperti syukur, persekutuan, rekonsiliasi, dan penghargaan
terhadap ciptaan. Tahap kedua adalah sintesis teologis, di mana temuan-temuan tersebut
ditafsirkan untuk menghasilkan pemahaman mendalam mengenai makna simbol dan ritus

budaya Dayak yang terintegrasi dalam perayaan Ekaristi dalam terang iman Katolik.

Martinus Aripin, “Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Tradisi Syukur Masyarakat Dayak Aoheng
Di Provinsi Kalimantan Timur,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral 6, no. 2 (2022): 90—
99.

Fransesco Agnes Ranubaya and Yohanes Endi, “Inkulturasi Dan Pemaknaan Misa Imlek Dalam
Gereja Katolik ( Tinjauan Fenomenologi Armada Riyanto )” 6 (2023): 27-40.

60



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

PEMBAHASAN

Gambaran Umum Tradisi Panen dalam Budaya Dayak

Panen raya dalam kebudayaan Dayak di Kalimantan Barat tidak hanya dimaknai sebagai
akhir dari siklus pertanian semata, melainkan merupakan sebuah peristiwa kosmologis yang
menyeluruh, menyentuh dimensi sosial, ekonomi, dan spiritual'®. Panen dipandang sebagai
representasi nyata dari kesinambungan kehidupan, sebuah hadiah luhur yang diberikan oleh
Pangino Tana atau Jubata (Tuhan/Dewa) melalui perantara alam semesta!!. Oleh karena itu,
keberhasilannya melambangkan kesuburan, kemakmuran, dan rezeki yang menjadi hak kolektif
masyarakat. Lebih jauh, panen menjadi penanda krusial bagi terjalinnya hubungan yang
harmonis dan seimbang antara manusia dengan lingkungan ekologisnya. Kesadaran mendalam
ini termanifestasi dalam setiap tahapan bercocok tanam, mulai dari pembukaan lahan hingga
penyimpanan hasil, yang selalu diiringi dengan etika penghormatan terhadap alam.
Keharmonisan ini bukan sekadar konsep filosofis, tetapi merupakan prasyarat mutlak bagi
keberlanjutan hidup, menegaskan bahwa alam adalah mitra eksistensial, bukan sekadar objek
eksploitasi. Dengan demikian, panen berdiri sebagai simbol tertinggi dari integritas budaya Dayak

yang terikat erat pada tatanan kosmos!2.

Ekspresi religius kolektif masyarakat Dayak terhadap anugerah panen ini diejawantahkan
melalui pelaksanaan ritus syukuran tradisional yang dikenal secara umum sebagai Gawai Panen
atau dalam beberapa sub-etnis disebut Ngelalau atau Adat Naik Dango'®. Ritus ini merupakan
puncak dari serangkaian upacara tahunan yang didesain secara spesifik untuk menyatakan
terima kasih kepada kekuatan gaib, leluhur, dan entitas penjaga alam yang diyakini telah
melindungi padi dan komunitas dari segala marabahaya dan penyakit. Gawai Panen berfungsi
ganda, yaitu sebagai perayaan profan atas hasil kerja keras sepanjang musim tanam dan sebagai
penegasan kembali ketaatan sakral terhadap hukum adat dan tradisi spiritual'?. Penyelenggaraan
gawai melibatkan seluruh elemen masyarakat, menuntut partisipasi aktif dalam ritual, penyajian

sesajian khusus, dan pertunjukan seni budaya. Aspek kolektif dalam pelaksanaan ritus ini sangat

un

10 Dewi Fatma Wati and Vania Ardelia, “” Gawai Dayak ”: Tradisi Setelah Masa Panen Sebagai Wujud
Pluralisme Dalam Masyarakat Di Bumi Sebaloh” 3 (2023): 3141-54.

1 Efriani Efriani et al., “Pamole’ Beo’: Pesta Syukur Padi Petani Ladang Dayak Tamambaloh Di
Kalimantan Barat,” Satwika : Kajian lImu Budaya Dan Perubahan Sosial 5, no. 2 (2021): 229-40,
https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.17938.

12 Aripin, “Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Tradisi Syukur Masyarakat Dayak Aoheng Di

Provinsi Kalimantan Timur.”

Yohanes Endi Fransesco Agnes Ranubayal, Gregorius Pasi2, “Teologi Harapan Karl Rahnar Dalam

Tradisi Naik Dango Dayak Kanayatn,” Jurnal Filsafat Teologi Kontekstual 4 (2024): 7.

14 Wati and Ardelia, “” Gawai Dayak ”: Tradisi Setelah Masa Panen Sebagai Wujud Pluralisme Dalam
Masyarakat Di Bumi Sebaloh.”

13

61



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

menonjol, menunjukkan bahwa rasa syukur adalah tanggung jawab komunal, bukan individual.
Ritus ini secara struktural dan substansial mengukuhkan identitas komunal dan memperkuat
ikatan sosial antarwarga, menjadikannya tonggak penting dalam kalender spiritual dan sosial

Dayak?®.

Nilai-nilai spiritual yang tersemat dalam tradisi panen Dayak mengandung kedalaman
filosofis yang esensial bagi pemahaman kebudayaan mereka. Di inti perayaan ini terdapat rasa
syukur yang tulus atas rezeki yang diterima, mematahkan ego sentrisme manusia dan
menempatkannya sebagai bagian integral dari ekosistem yang lebih besar!®. Selain itu, Gawai
Panen adalah manifestasi solidaritas sosial yang kental; hasil panen sering dibagikan, dan
perayaan tersebut menjadi ajang untuk mempererat tali persaudaraan dan membantu mereka
yang kurang beruntung. Penekanan kuat juga diletakkan pada penghormatan terhadap leluhur
(Bujang Tumbang), yang diyakini sebagai perantara spiritual dan penjaga tradisi'’. Persembahan
kepada leluhur dianggap vital untuk memastikan bahwa musim tanen berikutnya akan kembali
berhasil dan terhindar dari musibah. Keseluruhan praktik ini menumbuhkan kesadaran ekologis
yang tinggi, di mana setiap tindakan bertani dipertanggungjawabkan secara moral dan spiritual
kepada alam. Nilai-nilai ini membentuk fondasi etika Dayak dalam berinteraksi dengan dunia,
menegaskan bahwa keseimbangan spiritual dan keseimbangan alam adalah dua sisi mata uang

yang sama.

Dalam konteks modern, inisiasi Misa Syukur Panen sebagai bagian dari praktik keagamaan
Katolik di komunitas Dayak dapat dipandang sebagai sebuah upaya inkulturasi teologis yang
signifikan'®. Misa ini secara efektif menjembatani pemaknaan tradisional Dayak terhadap panen
dengan ajaran Ekaristi, menciptakan sintesis makna yang kaya. Liturgi Misa Syukur Panen secara
eksplisit mengakomodasi simbolisme Dayak, menggantikan atau menambahkan elemen seperti
penggunaan hasil panen lokal sebagai persembahan utama dan mengintegrasikan ornamen,
bahasa, atau lagu-lagu tradisional. Transformasi ini menunjukkan bahwa rasa syukur atas panen,
yang secara spiritual telah mengakar dalam budaya Dayak, menemukan pemenuhan dan

formalitas teologis baru dalam perayaan Ekaristi. Hosti dan anggur, sebagai simbol sakramental

15 Sirilis Annatha Deva Hexano Irenius Selsus Rengat, Paskalis Roaldo, “Upacara Adat Gawai Suku

Dayak Kalbar Seabgai Kearifan Lokal Dan Pembentukan Nilai Solidaritas,” Jurnal lImu Humaniora
09, no. 01 (2025): 77-102, https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian.

Noor Rahmadani and Karunia Soliha Septiani, “Padi, Tumbuhan Sakral Orang Meratus,” Tentang
Etnobiologi Di Kalimantan Selatan, no. March (2022): 1-22.

Teresia Noiman Derung, “Tradisi Gawai Dayak Kaum Muda Di Paroki Santa Perawan Maria
Diangkat Ke Surga Nanga Pinoh,” Jurnal Masalah Pastoral 9, no. 1 (2021): 75-88,
https://doi.org/10.60011/jumpa.v9il.124.

Emannuel Martasudjita, Teologi Inkulturasi (Yogyakarta: Kanisius, 2021).

16

17

18

62



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

tubuh dan darah Kristus, kemudian diperkuat dengan simbolisme padi dan hasil bumi yang
menandakan anugerah Allah dalam konteks budaya Dayak yang nyata. Ini bukanlah sekadar
penggantian bentuk, melainkan penemuan makna universal dalam kerangka partikular yang

relevan secara budaya!®.

Secara teologis, Misa Syukur Panen menawarkan pemahaman ulang terhadap rezeki, alam,
dan relasi manusia dengan pencipta. Rezeki hasil panen tidak lagi hanya dipandang sebagai
berkah dari Jubata dalam konsep lama, tetapi terintegrasi sebagai karunia Allah Bapa yang
dimediasi melalui kasih Kristus dan dipersembahkan kembali kepada-Nya’. Aspek communion
atau komuni dalam Ekaristi memperkuat nilai solidaritas dan kolektivitas yang sudah ada dalam
Gawai Panen, di mana persekutuan umat dalam Ekaristi mencerminkan persatuan komunitas
yang merayakan hasil bumi. Konsekuensinya, Misa ini menegaskan bahwa kesadaran ekologis
Dayak, yaitu penghormatan terhadap alam sebagai sumber kehidupan, dapat diinterpretasikan
ulang sebagai tanggung jawab Kristiani untuk menjaga ciptaan Allah?!. Dengan demikian, Misa
Syukur Panen tidak hanya mengadaptasi praktik budaya, tetapi juga memberikan landasan
teologis yang solid bagi nilai-nilai spiritual Dayak, memposisikannya sebagai bentuk kesaksian
iman yang otentik dan terinkulturasi. Hal ini menunjukkan dinamika iman yang hidup dalam

berhadapan dengan kekayaan tradisi lokal.

Misa Syukur Panen sebagai Titik Temu Iman dan Budaya

Misa Syukur Panen di kalangan umat Katolik Dayak Kalimantan Barat merupakan
manifestasi nyata dari teologi inkulturasi, sebuah proses yang berupaya menjembatani
pewahyuan ilahi dengan kekayaan warisan lokal??. Pelaksanaan Misa ini bukan sekadar adaptasi
superficial terhadap kebiasaan setempat melainkan sebuah perjumpaan substantif antara iman
dan kebudayaan yang saling memperkaya dan memberi makna mendalam. Inkulturasi dalam
konteksa Dayak menunjukkan dinamika Gereja partikular yang berjuang untuk hadir secara
otentik di tengah masyarakat tanpa mengorbankan integritas substansi iman universal.

Perjumpaan ini menghasilkan sebuah ritual liturgis yang transformatif, memungkinkan umat

19 Efriani Efriani, Donatianus BSE. Praptantya, and Jagad Aditya Dewantara, “Dange: Sinkronisasi

Gereja Katolik Terhadap Budaya Dayak Kayan Mendalam,” Jurnal Masyarakat Dan Budaya 22, no.
2 (2020): 167-76, https://doi.org/10.14203/jmb.v22i2.1076.

Hendrikus Nabu, Theodorus Silab, and Siprianus Senda, “Musik Inkulturasi Dalam Perayaan
Ekaristi Dan Relevansinya Bagi Liturgi Gereja Katolik,” Jurnal Studi Multidisipliner 8, no. 6 (2024):
136-47.

Emanuel Pranawa Dhatu Martasudjita, Makna Ekaristi, ed. Victi, 5th ed. (Yogyakarta: Kanisius,
2018).

Adelia Karunia, Delsa Natalia, and Dhea Ananta, “Teologi Kontekstual Model Terjemahan Dalam
Pernikahan Adat Dayak Ngaju” 9, no. 10 (2025): 1-7.

20

21

22

63



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Dayak menemukan refleksi identitas budayanya dalam perayaan Ekaristi, sekaligus memahami
misteri Kristus melalui lensa kearifan lokal mereka®. Hal ini menegaskan bahwa Misa Syukur
Panen berfungsi sebagai sebuah locus theologicus, yaitu sebuah ruang teologis tempat iman

dihidupi dan dirayakan dalam konteks sosiokultural yang unik.

Integrasi unsur-unsur budaya Dayak ke dalam struktur liturgi Misa Syukur Panen
dilaksanakan secara komprehensif, mencakup dimensi simbolik, linguistik, musikal, dan
koreografis. Secara simbolis, persembahan hasil panen utama seperti padi, ketela, dan hasil bumi
lainnya diangkat dalam prosesi persembahan, tidak hanya sebagai tanda syukur atas rezeki alam
melainkan sebagai prafigurasi Hosti dan Anggur Ekaristi yaitu Tubuh dan Darah Kristus.
Penggunaan bahasa Dayak dalam doa-doa tertentu, nyanyian, serta homili memastikan bahwa
pesan Injil dapat dipahami secara mendalam dan menyentuh hati nurani umat dalam dialek ibu
mereka. Lebih lanjut, musik liturgi diperkaya dengan instrumen tradisional seperti gendang dan
kledik, yang menggantikan atau menyertai organ, menciptakan suasana sakral yang khas Dayak.
Aspek koreografis terwujud melalui tarian adat yang mengiringi prosesi masuk dan persembahan,
yang diinterpretasikan ulang sebagai gerakan penyambutan Kristus dan persembahan diri kepada

Allah Bapa, sebuah tindakan pembaruan makna ritual.

Secara teologis, landasan utama bagi inkulturasi ini bersumber dari Konsili Vatikan II,
khususnya Konstitusi Sacrosanctum Concilium mengenai Liturgi Suci. Dokumen konsili tersebut
menegaskan pentingnya partisipasi aktif dan sadar umat dalam perayaan liturgi, sebuah tujuan
yang tidak dapat dicapai jika liturgi terasa asing atau terpisah dari konteks hidup sehari-hari.
Sacrosanctum Concilium membuka ruang bagi adaptasi yaitu penyesuaian liturgi terhadap
karakter dan tradisi berbagai bangsa, selama persatuan hakiki Ritus Romawi dipertahankan®.
Prinsip ini memberikan otoritas kepada Gereja lokal Kalimantan Barat untuk menguji dan
memilih unsur-unsur budaya Dayak yang selaras dengan iman Kristen Tradisi Balala Dari Suku
Dayak Banyadu?. Hal ini memastikan bahwa liturgi tidak hanya sekadar dirayakan tetapi benar-
benar dihidupi, menjadikan Ekaristi sebagai puncak dan sumber seluruh kehidupan Kristiani

yang relevan secara budaya bagi komunitas Dayak.

Dalam memperdalam pemahaman mengenai inkulturasi, perhatian khusus diberikan

kepada Ajaran Gereja pascakonsili, terutama anjuran apostolik Ecclesia in Asia. Dokumen ini

23 Bernardus Boli Ujan, “Inkulturasi Liturgi,” Liturgi Sumber Dan Puncak Kehidupan (Sekolah Tinggi
Teologi Bethel Indonesia, 2020).

24 Dokpen KWI, “Sacrosanctum Concilium (Konsili Suci),” in Dokumentasi Dan Penerangan KWI,
2009, 521-653, https://imavi.org/media/document/Seri-Dokumen-Gere.

%5 Herwindo Chandra, “Tradisi Balala Dari Suku Dayak Banyadu,” Jurnal Filsafat Dan Teologi Katolik
3, no. 1 (2020): 58-70, https://www.misterpangalayo.com/2019/10/asal-usul-suku-dayak-
banyadu-banyuke-di-kalimantan.

64



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

menyoroti bahwa inkulturasi yang sejati di Asia harus menyentuh ranah antropologis yang lebih
dalam yaitu nilai-nilai fundamental, pola pikir, dan cara hidup masyarakat, bukan hanya elemen-
elemen luaran®. Konteks Asia yang sangat menghargai bumi, pertanian, dan panen sebagai inti
kehidupan sangat relevan dengan budaya agraris Dayak?’. Oleh karena itu, Ecclesia in Asia
mendorong Gereja di Asia untuk mencari Kristus dalam benih-benih kebaikan yang sudah ada
dalam kebudayaan tersebut. Misa Syukur Panen menjadi wadah bagi umat Dayak untuk
mengintegrasikan etos gotong royong, penghormatan terhadap alam, dan rasa syukur atas panen,

yang semuanya merupakan nilai-nilai luhur Dayak, ke dalam spiritualitas Katolik mereka.

Misa Syukur Panen menegaskan dirinya sebagai perjumpaan iman dan budaya yang timbal
balik atau saling memperkaya, jauh melampaui konsep adaptasi pasif. Dari satu sisi, budaya
Dayak memberikan wadah konkret dan simbolisme yang kaya untuk mengekspresikan misteri
Ekaristi. Misalnya, makna padi sebagai sumber kehidupan fisik yang mendasar diintegrasikan
dengan Roti Kehidupan Kristus, memberikan pemahaman teologis yang langsung dan mendalam
bagi umat Dayak. Dari sisi lain, iman Katolik mengangkat dan mentransformasi tradisi syukur
panen Dayak. Tindakan syukur yang semula ditujukan pada kekuatan alam kini diarahkan
kepada Sang Pencipta dan Penebus, Yesus Kristus, melalui perayaan sakramen. Inkulturasi
semacam ini menghasilkan kekayaan liturgis baru bagi Gereja Universal, sebuah bukti bahwa

kekhasan lokal dapat menjadi karunia bagi seluruh tubuh Kristus.

Misa Syukur Panen dalam konteks budaya Dayak Kalimantan Barat merupakan model
inkulturasi liturgis yang berhasil dan berbuah secara teologis. Proses integrasi simbol, bahasa,
musik, dan tarian Dayak yang dilakukan Gereja Katolik setempat bukan sekadar strategi pastoral
melainkan implementasi otentik dari ajaran Konsili Vatikan II, diperkuat oleh arahan Ecclesia in
Asia. Misa ini telah melampaui batas-batas adaptasi kultural, bergerak menuju titik temu dinamis
di mana iman mengakar kuat dalam tanah budaya Dayak dan budaya Dayak terangkat menuju
transendensi. Hasilnya adalah perayaan Ekaristi yang sepenuhnya Katolik dan sepenuhnya
Dayak, yang mengukuhkan identitas Gereja lokal sekaligus memberikan kontribusi penting bagi
diskursus teologi inkulturasi kontemporer. Model ini layak dipromosikan sebagai contoh
bagaimana Gereja dapat menjadi sakramen yaitu tanda dan sarana keselamatan, yang inklusif

dan relevan bagi setiap bangsa dan budaya.

%6 Yohanes Paulus Il, Gereja Di Asia (Church In Asia) Anjuran Apostolik, Departemen Dokumentasi

Dan Penerangan KWI, 2010.
Sekolah Tinggi and Teologi Khatulistiwa, “Tradisi Beuma Suku Dayak Kebahan Di Desa Topan,”
KHATULISTIWA : Jurnal Pendidikan Teologi, no. June 2023 (2025).

27

65



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Simbol dan Ritus dalam Misa Syukur Panen

Pembahasan mengenai Misa Syukur Panen Dayak Kalimantan Barat ini berfokus pada
analisis mendalam terhadap integrasi unsur-unsur budaya lokal ke dalam kerangka liturgi
Katolik. Artikel ini bertujuan menguraikan bagaimana ritual adat, yang sarat makna kosmik dan
sosial, bertransformasi menjadi sarana perjumpaan iman yang otentik, menunjukkan bahwa
praktik inkulturasi tidak sekadar bersifat superfisial, melainkan merupakan sintesis teologis yang
merefleksikan pemahaman iman universal melalui ekspresi Dayak yang spesifik?®. Tiga unsur
khas liturgis yaitu persembahan hasil bumi, ekspresi seni tari dan nyanyian, serta ritual
pemberkatan hasil panen, berfungsi sebagai titik masuk kritikal untuk menyingkap kekayaan
makna teologis yang terkandung di dalamnya?®. Analisis ini memetakan relasi timbal balik antara
kearifan lokal Dayak yang menghormati alam dan doktrin Gereja Katolik, khususnya dalam

konteks etika lingkungan dan spiritualitas ucapan syukur komunal.

Persembahan hasil panen, yang meliputi padi sebagai bahan makanan pokok, buah-buahan
sebagai simbol kesuburan, serta sirih dan pinang sebagai penanda adat dan keramahtamahan,
merupakan jantung dari aksi simbolik Misa Syukur Panen. Secara kultural, hasil bumi ini adalah
manifestasi konkret dari kerja keras dan ketergantungan masyarakat Dayak pada kebaikan alam
semesta, yang dalam pandangan mereka dipelihara oleh kekuatan ilahi®’. Dalam terang teologi
Katolik, tindakan persembahan ini menemukan signifikansi sebagai simbol syukur yang
mendalam, selaras dengan konsep kurban persembahan yang mencapai puncaknya dalam
Ekaristi. Padi dan buah menjadi persembahan diri yang total, di mana umat tidak hanya
mempersembahkan materi tetapi juga seluruh aspek hidup dan pekerjaan mereka, merefleksikan
kesadaran bahwa segala sesuatu berasal dari Sang Pencipta dan patut dikembalikan kepadaNya.
Nilai teologis syukur ditekankan di sini, mengubah tindakan profan menjadi sakral, menegaskan
bahwa segala keberhasilan panen adalah anugerah yang harus direspons dengan dedikasi dan

kerendahan hati yang diperbaharui®!.

28 Arius Arifman Halawa, Lukas Ahen, and Cenderato, “Penggunaan Simbol Keagamaan Katolik

Dalam Ritual Ilmu Kebal: PraKtik Sinkritisme,” Seminar Nasional Moderasi Beragama, 2023, 226—
40.

Dominikus Robi, “Perjumpaan Konsep Tuhan: Dayak Dan Katolik,” Porta Fidei 2, no. 2 (2025): 59—
73.

Ach. Syamsul Muarifillah, Yulia Qur’aini, and Fitri Saswani, “Penguatan Literasi Informasi; Bentuk
Pencegahan Berita Hoax Dalam Penggunaan Teknologi Informasi Dan Komunikasi,” Jurnal
Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 (2024): 61-71, https://doi.org/10.61722/jmia.v1i4.1874.
Sandi Lino S. Tigaang, Amrazi Zakso, and Edwin Mirzachaerulsyah, “Perkembangan Tradisi Dange
Pada Suku Dayak Kayaan Mendalam Desa Datah Diaan Kecamatan Putussibau Utara Tahun 1980-
2022,” Balale’ : Jurnal Antropologi 6, no. 1 (2025): 60-72,
https://doi.org/10.26418/balale.v6i1.92443.

29

30

31

66



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

Unsur tarian dan nyanyian tradisional Dayak yang diintegrasikan secara terstruktur dalam
liturgi berfungsi sebagai medium ungkapan sukacita yang kolektif. Tarian adat bukan sekadar
koreografi artistik, melainkan gestur spiritual yang mengikat komunitas dalam ritme doa dan
kegembiraan, memvisualisasikan kegairahan hidup atas anugerah panen®?. Nyanyian-nyanyian
lokal dengan melodi dan liriknya yang khas bertransformasi menjadi madah puji-pujian baru yang
memperkaya perbendaharaan doa Gereja Universal. Dalam konteks teologis, ekspresi sukacita ini
menyingkapkan nilai kasih atau karitas yang mengalir dari perjumpaan personal dan komunal
dengan Allah. Partisipasi aktif melalui seni ini merupakan pengamalan ajaran Konsili Vatikan II
tentang liturgi sebagai karya seluruh umat yang memerlukan keterlibatan penuh. Semangat kasih
diwujudkan melalui rekognisi atas karunia kehidupan dan kesuburan yang dinikmati bersama,
membangun solidaritas horizontal antarumat sekaligus vertikal dalam relasi dengan Yang Ilahi,

sehingga perayaan menjadi hidup dan kontekstual®.

Ritual pemercikan atau pemberkatan hasil bumi merupakan momen puncak yang secara
eksplisit menghubungkan tindakan manusia dengan berkat ilahi, bertindak sebagai afirmasi
sakramental atas keberadaan lingkungan®!. Secara antropologis, ritual pemercikan air seringkali
berfungsi sebagai mekanisme pemurnian atau perlindungan komunitas dan ladang dari pengaruh
buruk. Dalam penafsiran Katolik, ritual ini diinkulturasikan sebagai lambang berkat ilahi yang
dikurniakan melalui pelayanan imamat, menegaskan Allah Tritunggal sebagai sumber segala
rahmat. Air yang dipercikkan menandai kesucian dan rahmat Allah yang menjangkau seluruh
ciptaan. Nilai teologis yang fundamental di sini adalah rekonsiliasi dengan ciptaan, sebagaimana

35

digariskan dalam ensiklik Laudato Si’>>. Misa Syukur Panen menegaskan kembali peran manusia
sebagai pengelola ciptaan yang harus memperlakukan alam dengan hormat. Melalui
pemberkatan, hasil bumi dikembalikan pada tujuan asalnya yang sakral, menyembuhkan potensi

keretakan relasi antara manusia dan lingkungan.

32 paulus Wilfridus Gobang, “Makna Simbolis Dan Fungsi Tari Hudog Suku Dayak Wehea Di

PPedalaman Kalimantan Timur,” Jurnal Komunikasi Dan Budaya 3, no. 2 (February 9, 2023): 143—-
50, https://doi.org/10.54895/jkb.v3i2.1758.

KWI, “Sacrosanctum Concilium (Konsili Suci).”

Petrus Tamelab and Matilde Wogo, “Mengkaji Pemahaman Umat Tentang Upacara Reba Sebagai
Perayaan Syukur Panen Dan Implikasinya Bagi Iman Umat Di Paroki St. Yoseph Laja,” Pastoralia
3, no. 1(2022): 1-11, https://doi.org/10.70449/pastoral.v3i1.45.

Pius Pandor Mathias Jebaru Adon, FX Armada Riyanti, “Sumbangan Teologi Penciptaan Krisiani
Dalam Ensiklik Laudato-Si Artikel 62-75 Bagi Persoalan Ekologi,” New Phytologist 51, no. 1 (2022):
2022,
https://doi.org/10.20935/AL189%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/269107473_W
hat_is_governance/link/548173090cf22525dcb61443/download%0Ahttp://www.econ.upf.edu/
~reynal/Civil wars_12December2010.pdf%0Ahttps://think-
asia.org/handle/11540/8282%0Ahttps:

33
34

35

67



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Ketiga elemen liturgis tersebut berkonvergensi pada tritunggal nilai teologis inti yaitu
syukur, kasih, dan rekonsiliasi, membentuk dasar spiritualitas Dayak Katolik yang terintegrasi.
Syukur termanifestasi dalam persembahan, menegaskan pengakuan Dayak Katolik atas Allah
sebagai sumber segala kesuburan dan kehidupan. Kasih termanifestasi dalam tarian dan
nyanyian, merayakan relasi komunal dan horizontal yang dipererat oleh anugerah panen,
membangun persaudaraan®. Sementara itu, rekonsiliasi dengan ciptaan termanifestasi dalam
ritual pemberkatan, yang menempatkan hasil bumi dan lingkungan hidup dalam orbit
keselamatan ilahi, mewujudkan keadilan ekologis. Sintesis ini menunjukkan bahwa inkulturasi
adalah upaya menemukan titik temu ontologis antara Weltanschauung Dayak yang menghormati
alam sebagai ibu kehidupan dengan ajaran Katolik yang memandang Kristus sebagai pembaru
segala sesuatu dan pemenuhan kosmik. Pengalaman iman menjadi holistik, menyatukan

spiritualitas pribadi, tanggung jawab sosial, dan etika ekologis secara bersamaan.

Misa Syukur Panen dalam konteks Dayak Kalimantan Barat adalah model inkulturasi liturgi
yang berhasil mentransformasikan dan memperkaya spiritualitas lokal, bergerak melampaui
sekadar seremoni. Temuan ini mengimplikasikan bahwa inkulturasi adalah proses teologis-
pastoral yang vital untuk memastikan relevansi iman Katolik di tengah keberagaman budaya,
memberikan umat Dayak wadah untuk merayakan identitas ganda mereka sebagai pewaris tradisi
leluhur dan pengikut Kristus. Perayaan ini berfungsi sebagai penguatan identitas tanpa
mengkompromikan ortodoksi iman, justru menjadikannya lebih hidup. Secara pastoral, praktik
ini memberikan landasan kuat bagi pengembangan teologi kontekstual yang berorientasi pada
ekologi dan spiritualitas bumi*’. Dengan demikian, perayaan semacam ini patut dijadikan acuan
bagi keuskupan lain untuk membangun model evangelisasi yang tidak hanya berpusat pada aspek
personal tetapi juga mencakup dimensi kosmik dan komunal, menjaga warisan budaya sebagai

sarana pewartaan Kabar Gembira.

Makna Teologis Misa Syukur Panen

Makna teologis Misa Syukur Panen dalam konteks budaya Dayak Kalimantan Barat
merupakan sebuah diskursus yang amat signifikan karena menyajikan titik temu antara tradisi
religius universal dan kearifan lokal. Perayaan ekaristi ini tidak sekadar menjadi ritual keagamaan
semata melainkan bertransformasi menjadi afirmasi iman kolektif yang mendalam, di mana umat

menginternalisasi ajaran Katolik melalui lensa pemahaman kosmologis mereka terhadap alam

% Robi, “Perjumpaan Konsep Tuhan: Dayak Dan Katolik.”

37 Paus Fransiskus, Seri-Dokumen-Gerejawi-No-98-LAUDATO-SI-1, Ensiklik Paus Fransiskus, 2015.

68



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

dan siklus hidup®. Secara fundamental, Misa Syukur Panen berfungsi sebagai momen anamnesis
yang diperluas, mengingatkan kembali akan karya penyelamatan Allah yang bersifat definitif
dalam Ekaristi, sekaligus memvalidasi pengalaman hidup umat yang senantiasa bergantung pada
kelimpahan hasil bumi. Dengan demikian, perayaan ini menjadi puncak penyerahan diri dan
pengakuan total bahwa segala daya dan upaya pertanian yang telah dilakukan pada akhirnya

bermuara pada rahmat ilahi.

Inti dari perayaan ini terangkum dalam makna syukur, yaitu pengakuan esensial bahwa
Allah Bapa adalah sumber kehidupan sejati dan penyedia rezeki yang tak berkesudahan. Dalam
teologi Katolik, syukur adalah respons yang paling layak dari ciptaan kepada Sang Pencipta, dan
hal ini direfleksikan secara konkret melalui persembahan hasil panen Dayak. Ketika padi atau
hasil bumi lainnya diletakkan di altar, terjadi dialog transendental antara kerendahan hati
manusia yang telah bekerja keras dan kemahakuasaan Allah yang melimpahkan berkat.
Persembahan ini bukan sekadar lambang; ia adalah deklarasi iman yang mewujudkan ketaatan
umat terhadap prinsip pemeliharaan ilahi®*. Konsekuensinya, Misa Syukur Panen menegaskan
bahwa keberhasilan panen bukanlah hasil usaha semata melainkan suatu anugerah, yang

menuntut balasan berupa tindakan caritas dan keadilan sosial.

Misa Syukur Panen memperkuat makna persekutuan, bertindak sebagai katalis dalam
memperkokoh persaudaraan umat dan solidaritas sosial. Liturgi perayaan ini seringkali diwarnai
oleh aksi berbagi yang eksplisit, di mana hasil panen yang dibawa tidak hanya dipersembahkan
kepada Tuhan tetapi juga dibagikan kembali kepada sesama, khususnya kepada mereka yang
berkekurangan. Dimensi horizontal ini secara nyata mengejawantahkan perintah kasih Kristiani.
Melalui proses komunal ini, ikatan sosial yang mungkin merenggang akibat tekanan kehidupan
atau konflik diperbaharui dan diperkuat®’. Dengan demikian, Ekaristi Syukur Panen melampaui
batas-batas devosi pribadi, menjadi sebuah pernyataan publik mengenai komitmen komunitas
untuk hidup dalam kesatuan dan saling menanggung beban, yang merupakan ciri khas ajaran

sosial gereja.

38 E.P.D. Martasudjita, Proses Inkulturasi, Studia Philosophica et Theologica, vol. 10, 2010,

https://repository.usd.ac.id/6461/1/Proses_Inkulturasi.pdf.

Chrystian Loudry Malau, Tarigas Balo Raya, and Yohanes Endi, “Inkulturasi Gereja Asia: Suatu
Tinjauan Inkulturasi Dalam Terang Dokumen Fabc,” Jurnal Pelayan Pastoral 5, no. 1 (2024): 56—
66.

Gaudensia Yani Nogu, Tuty Maryati, and | Wayan Putra Yasa, “Akulturasi Budaya Lokal Dan Budaya
Eropa Pada Bangunan Gereja Kristus Raja Pagal, Kelurahan Pagal, Manggarai, NTT Dan Potensinya
Sebagai Sumber Belajar Sejarah Di SMA,” Widya Winayata : Jurnal Pendidikan Sejarah 13, no. 1
(April 30, 2025): 1-10, https://doi.org/10.23887/jjps.v13i1.74588.

39

40

69



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Aspek ekologis menjadi salah satu kontribusi teologis paling khas dari Misa Syukur Panen
dalam konteks Dayak, dengan pengakuan tegas atas relasi timbal balik antara manusia, alam, dan
Allah sebagai satu kesatuan ciptaan yang tak terpisahkan. Bagi masyarakat Dayak, alam bukan
hanya objek eksploitasi melainkan subjek spiritual yang dihormati sebagai manifestasi keagungan
ilahi. Misa ini secara efektif merangkum pandangan dunia tersebut, menggarisbawahi tanggung
jawab manusia sebagai mandataris Allah untuk memelihara keutuhan ciptaan*!. Pengakuan ini
termanifestasi dalam doa-doa permohonan ampun atas segala bentuk perusakan alam dan
komitmen untuk menjalankan praktik pertanian yang berkelanjutan dan etis. Hal ini secara
signifikan memperkaya teologi Katolik universal dengan perspektif ekologi yang sangat relevan

dan mendesak di tengah krisis lingkungan global.

Pencapaian luar biasa dari Misa Syukur Panen adalah makna inkulturatif, di mana iman
Katolik berhasil menjadi berakar kuat di dalam budaya Dayak tanpa kehilangan identitas
universalnya yang esensial. Inkulturasi dalam konteks ini tidak diartikan sebagai asimilasi
dangkal, melainkan sebagai proses pendalaman iman yang menggunakan unsur-unsur budaya
lokal sebagai wahana ekspresi. Penggunaan pakaian adat, lagu-lagu ritual Dayak, dan gerak tari
tradisional dalam prosesi liturgi berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan pengalaman
rohani sehari-hari dengan sakramen ilahi. Yang paling krusial, inti dari Ekaristi kehadiran nyata
Makna teologis Misa Syukur Panen dalam konteks budaya Dayak Kalimantan Barat merupakan
sebuah diskursus yang amat signifikan karena menyajikan titik temu antara tradisi religius
universal dan kearifan lokal*?. Perayaan ekaristi ini tidak sekadar menjadi ritual keagamaan
semata melainkan bertransformasi menjadi afirmasi iman kolektif yang mendalam, di mana umat
menginternalisasi ajaran Katolik melalui lensa pemahaman kosmologis mereka terhadap alam

dan siklus hidup.

Seluruh makna teologis syukur, persekutuan, ekologis, dan inkulturatif berinteraksi secara
dinamis untuk membentuk sebuah praktik keagamaan yang holistik dan relevan. Misa Syukur
Panen pada akhirnya membuktikan bahwa iman Katolik memiliki kapasitas adaptasi yang luar
biasa, mampu menyapa umat dalam bahasa budaya mereka sendiri dan memvalidasi kekayaan
tradisi lokal sebagai jalan yang sah untuk bertemu dengan Yang Ilahi. Misa ini tidak hanya
merayakan hasil panen fisik, tetapi juga panen iman yang matang dalam konteks Dayak,

memberikan pelajaran penting bagi misi Gereja sedunia tentang pentingnya dialog,

41 Ppaus Fransiskus, Seri-Dokumen-Gerejawi-No-98-LAUDATO-SI-1.
42 Jrenius Selsus Rengat, Paskalis Roaldo, “Upacara Adat Gawai Suku Dayak Kalbar Seabgai Kearifan
Lokal Dan Pembentukan Nilai Solidaritas.”

70



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

penghormatan terhadap alam, dan keharusan mengintegrasikan spiritualitas kosmis dalam

perayaan liturgi kontemporer.

KESIMPULAN

Misa Syukur Panen di kalangan umat Katolik Dayak di Kalimantan Barat sebagai sebuah
perayaan yang melampaui ritus keagamaan biasa, menjadi manifestasi otentik iman Katolik yang
hidup dan berakar dalam budaya lokal. Perayaan liturgi ini secara fundamental berfungsi sebagai
titik temu dinamis dan harmonis antara pesan Injil dan kekayaan tradisi Dayak. Simbol-simbol
agraria, ritus-ritus komunal, dan nilai-nilai luhur yang secara turun-temurun dipegang oleh
masyarakat Dayak tidak hanya diakomodasi, melainkan diangkat dan disublimasikan, sehingga
menemukan keselarasan mendalam dengan prinsip-prinsip iman Kristiani. Inkulturasi iman
semacam ini tidak bersifat kosmetik, melainkan substantif, menunjukkan bahwa iman Katolik
mampu berdialog secara mendalam dengan konteks kultural tertentu, menghasilkan bentuk
peribadatan yang relevan dan bermakna bagi umat yang merayakannya. Dengan demikian, Misa
Syukur Panen menegaskan bahwa spiritualitas Katolik dapat dihayati secara penuh tanpa perlu

mengorbankan identitas dan warisan budaya leluhur Dayak, bahkan justru memperkayanya.

Misa Syukur Panen memiliki makna teologis yang berlapis dan mendalam. Pertama,
perayaan ini merupakan ungkapan syukur yang tulus kepada Allah Sang Pemberi Kehidupan,
yang diyakini sebagai sumber dari segala hasil panen dan keberlimpahan. Syukur ini tidak hanya
terbatas pada hasil materi, tetapi meluas kepada kesadaran akan anugerah penciptaan secara
keseluruhan. Kedua, dimensi solidaritas sosial dan komunal sangat ditekankan, mengingat hasil
bumi yang dikumpulkan dipandang sebagai rezeki bersama yang harus dibagikan, merefleksikan
ajaran kasih dan kepedulian Kristiani terhadap sesama. Ketiga, perayaan ini memuat unsur
rekonsiliasi yang kuat dengan alam semesta. Melalui ritus-ritus yang menghormati siklus
kehidupan dan hasil bumi, umat diajak untuk menyadari bahwa bumi adalah rumah bersama
yang harus dijaga dan dilestarikan, sehingga Misa ini menjadi sebuah pernyataan ekologis teologis
tentang tanggung jawab manusia terhadap ciptaan. Keseluruhan makna ini menumbuhkan
kesadaran akan kehadiran Allah yang imanen, bekerja dan menampakkan diri-Nya dalam seluruh

kosmos dan setiap detail kehidupan sehari-hari masyarakat agraris.

Implikasi dari praktik Misa Syukur Panen ini memiliki jangkauan luas, menyentuh aspek
pastoral, teologis, dan sosiokultural. Bagi Gereja Katolik secara institusional, praktik inkulturatif
ini memperteguh dan memperjelas arah pastoral yang inklusif dan ekologis, menekankan
pentingnya mendampingi umat dalam konteks realitas budaya dan lingkungan mereka. Misa ini

menjadi model bagi pengembangan liturgi lain yang kontekstual dan relevan. Bagi bidang teologi,

71



Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

fenomena ini membuka horizon refleksi iman yang baru. Teologi yang berakar pada konteks
budaya lokal Dayak, atau yang sering disebut sebagai teologi inkulturasi, diperkaya dan mendapat
legitimasi empiris yang kuat. Praktik ini menawarkan perspektif baru tentang eskatologi,
sakramentalitas alam, dan antropologi Kristiani dalam kacamata budaya non-Barat. Terakhir,
bagi umat Dayak sendiri, perayaan ini memainkan peran krusial dalam memperkuat identitas
iman mereka. Umat dapat menghayati kekatolikan mereka secara utuh sambil tetap memelihara
dan menghargai akar budaya leluhur, sebuah sinergi yang mencegah terjadinya ketercerabutan

kultural.

Misa Syukur Panen di Kalimantan Barat melampaui sekadar perayaan hasil panen
tahunan. Ia merupakan pernyataan teologis yang mendalam dan hidup, sebuah credo yang
diwujudkan dalam tindakan ritual dan komunal. Melalui perayaan ini, umat Dayak menyatakan
iman mereka akan Allah Tritunggal sebagai Sang Pemberi Kehidupan, yang kasih-Nya meliputi
dan menyatukan seluruh ciptaan. Misa ini menjadi pengakuan bahwa kesatuan antara
spiritualitas dan ekologi, antara iman dan budaya, bukanlah suatu dikotomi, melainkan sebuah
kesatuan harmonis yang memperkaya pemahaman tentang kasih Allah. Perayaan ini pada
dasarnya adalah perwujudan esensi teologis tentang kesatuan kosmos yang berada dalam
naungan kasih karunia Sang Pencipta, menawarkan model peribadatan yang relevan dan

berkelanjutan dalam menghadapi tantangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Aria, Zakarias, Widyatama Putra, Adyatmaka Jati, and Yudhistira Oscar Olendo. “Tonika :
Jurnal Penelitian Dan Pengkajian Seni Representasi Musik Liturgi Inkulturatif
Dayak Kalimantan Barat Dalam Buku Madah Bakti” 6, no. 2 (n.d.): 71-86.
https://doi.org/10.37368/tonika.v6i2.540.

Aripin, Martinus. “Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Tradisi Syukur Masyarakat Dayak
Aoheng Di Provinsi Kalimantan Timur.” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik

Pastoral 6, no. 2 (2022): 90-99.

Chandra, Herwindo. “Tradisi Balala Dari Suku Dayak Banyadu.” Jurnal Filsafat Dan Teologi
Katolik 3, no. 1 (2020): 58-70. https://www.misterpangalayo.com/2019/10/asal-

usul-suku-dayak-banyadu-banyuke-di-kalimantan.

72



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

Derung, Teresia Noiman. “Tradisi Gawai Dayak Kaum Muda Di Paroki Santa Perawan Maria
Diangkat Ke Surga Nanga Pinoh.” Jurnal Masalah Pastoral 9, no. 1 (2021): 75-88.
https://doi.org/10.60011/jumpa.v9il.124.

E.P.D. Martasudjita. Proses Inkulturasi. Studia Philosophica et Theologica. Vol. 10, 2010.
https://repository.usd.ac.id/6461/1/Proses_Inkulturasi.pdf.

Efriani, Efriani, Donatianus BSE. Praptantya, and Jagad Aditya Dewantara. “Dange:
Sinkronisasi Gereja Katolik Terhadap Budaya Dayak Kayan Mendalam.” Jurnal
Masyarakat Dan Budaya 22, no. 2 (2020): 167-76.
https://doi.org/10.14203/jmb.v22i2.1076.

Efriani, Efriani, Haunan Fachry Rohilie, Nahot Tua Parlindungan Sihaloho, and Dea
Varanida. “Pamole’ Beo’: Pesta Syukur Padi Petani Ladang Dayak Tamambaloh Di
Kalimantan Barat.” Satwika : Kajian [lmu Budaya Dan Perubahan Sosial 5, no. 2

(2021): 229-40. https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.17938.

Emanuel Pranawa Dhatu Martasudjita. Makna Ekaristi. Edited by Victi. 5th ed. Yogyakarta:
Kanisius, 2018.

Fransesco Agnes Ranubayal, Gregorius Pasi2, Yohanes Endi. “Teologi Harapan Karl Rahnar
Dalam Tradisi Naik Dango Dayak Kanayatn.” Jurnal Filsafat Teologi Kontekstual 4
(2024): 7.

Gita Safitri, Romanus Romas, Silvester Adinuhgra, and Fransiskus Janu Hamu. “Musik
Liturgi Inkulturasi Dayak Sebagai Pendekatan Pastoral Dalam Meningkatkan
Partisipasi Umat Paroki Katedral Santa Maria Palangka Raya.” Sepakat : Jurnal
Pastoral Kateketik 8, no. 2 (2022): 58-73.
https://doi.org/10.58374/sepakat.v8i2.100.

Gobang, Paulus Wilfridus. “Makna Simbolis Dan Fungsi Tari Hudog Suku Dayak Wehea Di
PPedalaman Kalimantan Timur.” Jurnal Komunikasi Dan Budaya 3, no. 2

(February 9, 2023): 143-50. https://doi.org/10.54895/jkb.v3i2.1758.

Halawa, Arius Arifman, Lukas Ahen, and Cenderato. “Penggunaan Simbol Keagamaan
Katolik Dalam Ritual Ilmu Kebal: PraKtik Sinkritisme.” Seminar Nasional Moderasi

Beragama, 2023, 226-40.

Irenius Selsus Rengat, Paskalis Roaldo, Sirilis Annatha Deva Hexano. “Upacara Adat Gawai

Suku Dayak Kalbar Seabgai Kearifan Lokal Dan Pembentukan Nilai Solidaritas.”

73



74

Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Jurnal Ilmu Humaniora 09, no. 01 (2025): 77-102. https://online-

journal.unja.ac.id/index.php/titian.

Karunia, Adelia, Delsa Natalia, and Dhea Ananta. “Teologi Kontekstual Model Terjemahan
Dalam Pernikahan Adat Dayak Ngaju” 9, no. 10 (2025): 1-7.

KWI, Dokpen. “Sacrosanctum Concilium (Konsili Suci).” In Dokumentasi Dan Penerangan

KWI, 521-653, 2009. https://imavi.org/media/document/Seri-Dokumen-Gere.

Loudry Malau, Chrystian, Tarigas Balo Raya, and Yohanes Endi. “Inkulturasi Gereja Asia:
Suatu Tinjauan Inkulturasi Dalam Terang Dokumen Fabc.” Jurnal Pelayan

Pastoral 5, no. 1 (2024): 56-66.
Martasudjita, Emannuel. Teologi Inkulturasi. Yogyakarta: Kanisius, 2021.

Mathias Jebaru Adon, FX Armada Riyanti, Pius Pandor. “Sumbangan Teologi Penciptaan
Krisiani Dalam Ensiklik Laudato-Si Artikel 62-75 Bagi Persoalan Ekologi.” New
Phytologist 51, no. 1 (2022): 2022.
https://doi.org/10.20935/AL.189%0Ahttps://www.researchgate .net/publication/2691
07473 _What is governance/link/548173090cf22525dcb61443/download%0Ahttp:
//www.econ.upf.edu/~reynal/Civil ~ wars_12December2010.pdf%0Ahttps://think-
asia.org/handle/11540/8282%0Ahttps:

Muarifillah, Ach. Syamsul, Yulia Qur’aini, and Fitri Saswani. “Penguatan Literasi Informasi;
Bentuk Pencegahan Berita Hoax Dalam Penggunaan Teknologi Informasi Dan
Komunikasi.” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 (2024): 61-71.
https://doi.org/10.61722/jmia.v1i4.1874.

Nabu, Hendrikus, Theodorus Silab, and Siprianus Senda. “Musik Inkulturasi Dalam
Perayaan Ekaristi Dan Relevansinya Bagi Liturgi Gereja Katolik.” Jurnal Studi

Multidisipliner 8, no. 6 (2024): 136-47.

Nogu, Gaudensia Yani, Tuty Maryati, and I Wayan Putra Yasa. “Akulturasi Budaya Lokal
Dan Budaya Eropa Pada Bangunan Gereja Kristus Raja Pagal, Kelurahan Pagal,
Manggarai, NTT Dan Potensinya Sebagai Sumber Belajar Sejarah Di SMA.” Widya
Winayata : Jurnal Pendidikan Sejarah 13, no. 1 (April 30, 2025): 1-10.
https://doi.org/10.23887/jjps.v13i1.74588.

November, No, Membangun Iman, Kalangan Suku, and Dayak Kanayatn. “Membangun
Iman Kristen Di Kalangan Suku Dayak Kanayatn Melalui Pendeketan Kontekstual
Upacara Adat Kamang Tariu” 1, no. 2 (2023): 141-51.



Makna Teologis Misa Syukur Panen dalam Konteks Budaya Dayak Kalimantan Barat

Paus  Fransiskus.  Seri-Dokumen-Gerejawi-No-98-LAUDATO-SI-1.  Ensiklik  Paus
Fransiskus, 2015.

Rahmadani, Noor, and Karunia Soliha Septiani. “Padi, Tumbuhan Sakral Orang Meratus.”

Tentang Etnobiologi Di Kalimantan Selatan, no. March (2022): 1-22.

Ranubaya, Fransesco Agnes, and Yohanes Endi. “Inkulturasi Dan Pemaknaan Misa Imlek
Dalam Gereja Katolik ( Tinjauan Fenomenologi Armada Riyanto )” 6 (2023): 27—
40.

Robi, Dominikus. “Perjumpaan Konsep Tuhan: Dayak Dan Katolik.” Porta Fidei 2, no. 2
(2025): 59-73.

Sutami, Antoni Riyanto Wahyudi & Florensius. “Teologi Pembangunan Kepribadian Dalam
Kebudayaan Suku Dayak Ketungau Tesaek” 1, no. 2 (2024).

Tamelab, Petrus, and Matilde Wogo. “Mengkaji Pemahaman Umat Tentang Upacara Reba
Sebagai Perayaan Syukur Panen Dan Implikasinya Bagi Iman Umat Di Paroki St.
Yoseph Laja.” Pastoralia 3, no. 1 (2022): 1-11.
https://doi.org/10.70449/pastoral.v3il.45.

Tigaang, Sandi Lino S., Amrazi Zakso, and Edwin Mirzachaerulsyah. “Perkembangan
Tradisi Dange Pada Suku Dayak Kayaan Mendalam Desa Datah Diaan Kecamatan
Putussibau Utara Tahun 1980-2022.” Balale’ : Jurnal Antropologi 6, no. 1 (2025):
60-72. https://doi.org/10.26418/balale.v6i1.92443.

Tinggi, Sekolah, and Teologi Khatulistiwa. “Tradisi Beuma Suku Dayak Kebahan Di Desa
Topan.” KHATULISTIWA : Jurnal Pendidikan Teologi, no. June 2023 (2025).

Tobing, Ona, Paulinus Tibo, and Herkulianus Muri. “Inkuluturasi Liturgi Katolik Dalam
Pembentukan Identitas Budaya Dan Religius Mahasiswa Calon Ketekis Suku
Batak.” Selidik (Jurnal Seputar Penelitian Pendidikan Keagamaan) 6, no. 2
(December 25, 2024): 63-77. https://doi.org/10.61717/s1.v6i2.100.

Tukan, Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi. “Inkulturasi Dolo-Dolo Sebagai Kesenian
Sekuler Ke Dalam Liturgi Gereja Katolik.” Jurnal Budaya Nusantara 5, no. 1

(September 28, 2021): 16-24. https://doi.org/10.36456/]BN.vol5.n01.4310.

Ujan, Bernardus Boli. “Inkulturasi Liturgi.” Liturgi Sumber Dan Puncak Kehidupan.

Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia, 2020.

Wati, Dewi Fatma, and Vania Ardelia. “” Gawai Dayak ”: Tradisi Setelah Masa Panen Sebagai

Wujud Pluralisme Dalam Masyarakat Di Bumi Sebaloh” 3 (2023): 3141-54.

75



76

Tryepina Paulina Nona, Intansakti Pius X, Emmeria Tarihoran

Yohanes Paulus II. Gereja Di Asia (Church In Asia) Anjuran Apostolik. Departemen
Dokumentasi Dan Penerangan KWI, 2010.



