Bandar Maulana
Jurnal Sejarah Kebudayaan
Vol. 30, No. 1, Maret 2025
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/BandarMaulana

MEMBONGKAR NARASI KOLONIAL: KRITIK SENI DALAM
PAMERAN TUNGGAL STRUCTURE DESTROYER OLEH
PRIHATMOKO MOKI

Isradina Paricha*, Febri Anugerah, Ryssa Putri Nabila
Magister Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa, Sekolah
Pascasarjana, Universitas Gadjah Mada
JI. Teknika Utara, Mlati, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta
Email*: isradina.p@mail.ugm.ac.id

ABSTRAK

Tulisan ini membahas narasi kolonial yang direpresentasikan dan diinterpretasikan ulang dalam
karya Structure Destroyer pada pameran tunggal Prihatmoko Moki. Berangkat dari artefak visual
berupa karya fotografi dari koleksi Wikimedia Commons, Prihatmoko Moki membaca ulang artefak
tersebut sebagai simbol kuasa, lalu meresponsnya melalui intervensi artistik dalam medium dua
dimensi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kritik seni dengan metode ikonografi visual
Erwin Panofsky, yang terdiri dari tiga tahap: pra-ikonografi, ikonografi, dan ikonologi, serta
evaluasi terhadap karya yang dikaitkan dengan konteks sosial dan budaya saat ini. Tulisan ini
mengeksplorasi seniman Prihatmoko Moki menggeser makna narasi kolonial melalui strategi
visual dalam Structure Destroyer dan peran intervensi artistiknya dalam Kkritik seni rupa
kontemporer. Tulisan ini menegaskan bahwa intervensi artistik dalam Structure Destroyer adalah
strategi kunci pembongkaran narasi kolonial, sekaligus menawarkan perspektif baru dalam
memaknai sejarah melalui seni rupa.

Kata Kunci: artefak visual, kritik seni, ikonografi visual, intervensi artistik

ABSTRACT

This paper examines the colonial narrative as represented and reinterpreted in Structure Destroyer,
a solo exhibition by Prihatmoko Moki. Drawing upon visual artifacts—specifically photographic
works sourced from the Wikimedia Commons collection—Prihatmoko Moki re-reads these materials
as symbols of power, responding to them through artistic interventions in two-dimensional media.
This study employs an art criticism approach, utilizing Erwin Panofsky’s method of visual
iconography, which consists of three analytical stages: pre-iconography, iconography, and
iconology, alongside an evaluative reading of the artworks in relation to contemporary socio-
cultural contexts. This paper explores how Prihatmoko Moki shifts the meaning of colonial narratives
through visual strategies in Structure Destroyer and examines the role of his artistic interventions
in the discourse of contemporary art criticism. It argues that the interventions in Structure Destroyer
serve as a critical strategy for deconstructing colonial narratives, while also offering a new
perspective on interpreting history through the visual arts.

Keywords: visual artifacts, art criticism, visual iconography, artistic intervention

26


mailto:isradina.p@mail.ugm.ac.id




Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial =~ 27

PENDAHULUAN

Fotografi kolonial merupakan salah satu artefak visual penting dari warisan kolonial di
Indonesia. Diperkirakan mulai diperkenalkan dan menyebar pada abad ke-19 M seiring kemunculan
teknologi cetak kuno, fotografi kolonial memiliki nilai dan makna historis yang terus berkembang
(Ekarini, 2023:77). Artefak fotografi ini tidak hanya merekam kondisi masa kolonial, tetapi juga telah
ditafsirulang secara kritis dalam konteks pascakolonial. Dalam pameran, misalnya, fotografi kolonial
bukan sekadar sebuah peninggalan sejarah, melainkan objek yang memperoleh makna baru melalui
kurasi dan interpretasi. Fungsi awalnya mungkin beragam, namun kini fotografi tersebut berperan
penting untuk merefleksikan sejarah, membangun narasi baru, serta berkontribusi pada diskusi
budaya dan identitas (Ariani, 2015:486-493). Dengan demikian, sebuah foto menjadi artefak kolonial
yang signifikan bukan hanya karena usia atau asal-usulnya, tetapi juga proses penampilan dan
penafsiran ulang yang dilakukan dalam pameran.

Karya fotografi kolonial kini dapat diakses dengan lebih mudah melalui platform daring, salah
satunya Wikimedia Commons, yang merupakan repositori media bebas dari Wikimedia Foundation.
Wikimedia Commons berfungsi sebagai pusat penyimpanan berbagai berkas media, termasuk gambar,
video, dan audio, yang dapat digunakan kembali secara bebas oleh publik dan berbagai proyek
Wikimedia, termasuk Wikipedia (Prihatmoko, wawancara, 27 Februari 2025). Repositori ini
dikembangkan secara daring dan memungkinkan akses data berdasarkan klasifikasi tertentu, seperti
jenis material, tahun, dan proses pembuatan. Sumber data yang tersedia di Wikimedia Commons
diperoleh melalui unggahan langsung dari pengguna, hibah dari pemilik koleksi, serta kontribusi
komunitas open source. Berkas-berkas ini dapat diakses oleh siapa saja dan dimanfaatkan untuk
berbagai keperluan, seperti pelestarian serta penyebarluasan artefak visual. Salah satu contoh
pemanfaatan fitur ini adalah kolaborasi dengan seniman Prihatmoko Moki. Wikimedia melakukan
penjaringan dan menawarkan kerja sama dengan seniman untuk merespons koleksi yang mereka
miliki. Dalam proyek ini, Prihatmoko Moki bertindak sebagai kolaborator dengan memilih artefak
visual fotografi kolonial sebagai objek utama. Pemilihannya didasarkan pada aspek visual, komposisi
foto, serta ketertarikan dalam memberikan makna baru terhadap gambar-gambar tersebut. Fotografi
tidak hanya menjadi bukti historis, tetapi juga memiliki potensi transformatif yang memungkinkan
reinterpretasi sejarah. Seperti yang disampaikan oleh Gibbons (2007:9), kekuatan fotografi tidak
hanya terletak pada nilai dokumenternya, tetapi juga pada kemampuannya untuk membentuk ulang
persepsi terhadap masa lalu. Dalam Structure Destroyer, manipulasi visual terhadap fotografi kolonial
menjadi sarana untuk mengintervensi narasi sejarah yang dominan, memperlihatkan bagaimana seni
dapat menggoyahkan keabsahan sejarah visual yang diwariskan oleh kolonialisme.

Pameran Structure Destroyer menjadi menarik tidak hanya karena penggunaan artefak visual
fotografi kolonial yang dibaca ulang dalam berbagai bentuk, makna, dan material yang berbeda,
melainkan juga intervensi artistik yang dilakukan seniman. Pendekatan ini menawarkan perspektif
alternatif dalam membaca sejarah, khususnya sejarah dalam arus dominasi sejarah yang dibangun
oleh kolonialisme sebagai narasi yang dominan. Dalam konteks ini, sejarah bukan sekadar catatan
peristiwa masa lalu, tetapi juga konstruksi yang dibentuk oleh kepentingan kolonial melalui media
visual, termasuk fotografi. Pameran ini juga menyoroti bagaimana perspektif kolonial dikonstruksi
dalam satu bingkai fotografi melalui komposisi dan narasi yang telah disusun sehingga memperkuat
dominasi suatu sejarah tertentu. Prihatmoko Moki menghadirkan sudut pandang yang berbeda
dengan mengisyaratkan perlunya pembacaan ulang serta menawarkan metode baru dalam
memahami narasi sejarah.



28 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

Berlandaskan eksplorasi karya seni dan seleksi ruang, pameran Prihatmoko Moki, Structure
Destroyer, wacana kritik seni rupa dalam wacana kritik seni ini tidak sekadar menyajikan sejarah
sebagai objek statis, tetapi menafsirkan ulang narasi kolonial yang telah lama dominan. Dengan cara
ini, Structure Destroyer tidak hanya menawarkan kritik terhadap historiografi yang mapan, tetapi juga
mengajak pengunjung untuk terlibat dalam pembacaan ulang sejarah. Kritik seni dalam pameran ini
bukan sekadar eksplorasi visual, tetapi ajakan bagi pengunjung untuk mempertimbangkan kembali
bagaimana sejarah dibangun dan bagaimana penafsiran ulang dapat membuka ruang diskursif yang
lebih luas. Dalam konteks ini, kritik seni tidak hanya tentang estetika atau penerimaan sebuah karya,
tetapi juga berfungsi sebagai alat politik dalam kontestasi sejarah, yang menciptakan ruang bagi
penonton untuk mengenali, mempertanyakan, dan menantang warisan kolonial dalam wacana seni
dan sejarah. Oleh karena itu, pameran ini mengundang pengunjung untuk terlibat aktif dalam
membaca, menafsirkan, dan berdialog kritis tentang artefak visual kolonial sambil juga memahami
bagaimana warisan kolonial terus membentuk cara kita melihat dan menafsirkan sejarah. Dalam
konteks ini, kritik seni tidak terbatas pada penerimaan atau penolakan terhadap suatu karya, tetapi
juga membuka ruang bagi partisipasi pengunjung dalam pembuatan makna. Oleh karena itu, pameran
ini mengajak pengunjung untuk aktif membaca, menafsirkan, dan berdialog mengenai artefak visual
dan narasi sejarah yang disajikan.

Gambar 1. Ruang Pameran dalam Hybrid Space di Kebun Buku, Yogyakarta

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025

Gambar 2. Ruang Pameran di Area Perpustakaan Kebun Buku, Yogyakarta

: Mltiﬁ\

Sumber Gambar: Dokumentasi Pribadi, 27 Februari 2025



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial =~ 29

Gambar 3. Ruang Pameran di Area Kamar Kebun Buku, Yogyakarta

Sumber Gambar: Dokumentasi Pribadi, 27 Februari 2025

Seni rupa kontemporer di Indonesia telah menjadi ruang yang dinamis dan transformatif,
melampaui batas estetika semata. Lebih dari sekadar ekspresi visual, seni kontemporer berperan
sebagai alat kritis untuk mengangkat dan menginterogasi berbagai persoalan sosial, politik, serta
sejarah. Seni selalu memuat ide, perasaan, dan pesan yang ingin disampaikan (Marianto, 2017:1-5),
menjadikannya medium yang lentur untuk membaca ulang realitas serta menantang narasi yang
mendominasi. Dalam konteks ini, Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki menjadi salah satu contoh
bagaimana seni rupa kontemporer dapat digunakan untuk menafsir ulang sejarah melalui
reinterpretasi artefak visual kolonial. Melalui intervensi artistik, pameran ini tidak hanya
mempertanyakan narasi sejarah yang dominan tetapi juga membuka ruang partisipasi bagi
pengunjung dalam membentuk pemaknaan baru membangun makna baru dari sejarah kolonial itu
sendiri. Dengan demikian, karya seni tidak sekedar dianggap sebagai objek estetis tetapi juga sebagai
media untuk menantang dan mendekonstruksi wacana sejarah yang sudah mapan. Berdasarkan aspek
tersebut, tulisan ini berfokus pada dua hal utama, yaitu (1) Bagaimana Prihatmoko Moki menggeser
makna narasi kolonial melalui strategi visual dalam Structure Destroyer, untuk mengkritisi narasi
kolonial dari perspektif kontemporer, dan (2) Bagaimana peran intervensi artistik pameran Structure
Destroyer berkontribusi dalam kritik seni rupa kontemporer.

METODE PENELITIAN

Data diperoleh melalui observasi langsung terhadap pameran, wawancara dengan seniman,
serta kajian pustaka terhadap katalog pameran. Penelitian ini menggunakan pendekatan kritik seni
dengan metode ikonografi visual, yang terdiri dari tiga tahap: pra-ikonografi, ikonografi, dan ikonologi
(Panofsky, 1955:26-40). Selain itu, kajian sejarah digunakan untuk memahami bagaimana artefak
visual kolonial digunakan dalam membangun narasi sejarah yang dominan, sedangkan interpretasi
sejarah diterapkan untuk mengkaji bagaimana pameran Structure Destroyer menantang dan
menafsirkan kembali narasi tersebut dalam konteks seni kontemporer. Ikonografi visual dalam
penelitian ini terbagi menjadi tiga tahap. Pra-ikonografi berfokus pada identifikasi elemen visual
secara deskriptif, seperti potret manusia, simbol, dan motif kolonial. Ikonografi menganalisis makna
simbolis di balik elemen-elemen tersebut, misalnya bagaimana bayangan samar merepresentasikan
narasi sejarah yang kabur atau tubuh telanjang sebagai kritik terhadap kuasa kolonial. Ikonologi
menggali makna lebih dalam dengan mengkontekstualisasikan karya dalam sejarah visual kolonial,
termasuk bagaimana arsip digunakan untuk membangun narasi kekuasaan dan bagaimana



30 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

membelokkan makna tersebut melalui ekspresi artistiknya. Seniman mendekonstruksi dan
membongkar makna dominan ini melalui strategi artistiknya, menciptakan ruang untuk penafsiran
ulang sejarah kolonial dalam konteks kontemporer.

PEMBAHASAN

Pameran tunggal Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki secara harfiah berarti "penghancur
struktur." Namun, pameran ini tidak sekadar merepresentasikan penghancuran struktur dalam karya
seni yang dipamerkan. Adapun, konsep "penghancuran” dalam Structure Destroyer lebih bersifat
simbolis, sebuah upaya untuk meleburkan, menafsir ulang, atau bahkan menciptakan batas baru
melalui pemaknaan ulang struktur yang telah ada. Pameran ini tidak hanya menghadirkan narasi
tentang kehancuran, tetapi lebih pada pembongkaran kembali narasi yang telah mapan untuk
direnungkan dan ditafsirkan ulang dalam perspektif baru (Prihatmoko, wawancara, 27 Februari
2025). Structure Destroyer menentang dominasi narasi sejarah dengan mengajukan pertanyaan kritis:
"Benarkah demikian? Benarkah posisi duduk ini selalu dihadirkan seperti ini? Benarkah busana yang
dikenakan para leluhur selalu seperti itu? Benarkah masyarakat lokal disetarakan dengan seekor
orang utan?" Pertanyaan-pertanyaan ini tidak hanya mempertanyakan akurasi historiografi kolonial,
tetapi juga membongkar cara-cara warisan kolonial membentuk persepsi kita tentang masa lalu.
Dengan mempertanyakan ulang bagaimana masyarakat lokal direpresentasikan dalam artefak visual
kolonial, pameran ini mengajak pengunjung untuk menelusuri kembali konstruksi sejarah yang
selama ini diterima sebagai kebenaran.

Artefak visual mengacu pada representasi visual warisan kolonial, seperti ilustrasi, foto, simbol,
atau gambar lain yang diwarisi dari masa kolonial. Istilah ini tidak mengacu pada distorsi digital,
melainkan bagaimana citra kolonial tertentu mempunyai makna politik dan sejarah. Dalam teks ini,
istilah "artefak visual" digunakan untuk merujuk pada fotografi kolonial, termasuk potret pejabat
kolonial, lanskap wilayah pendudukan, dan foto penduduk lokal yang dibingkai dari sudut pandang
penjajah. Karya-karya fotografi ini digunakan oleh Prihatmoko Moki sebagai artefak dalam arti citra
visual yang diwariskan, membawa ideologi tertentu yang kemudian dimaknai ulang dalam pameran
Structure Destroyer. Berdasarkan hal tersebut, kritik seni ini menganalisis empat dari 27 karya yang
dipamerkan. Pemilihan empat karya ini didasarkan pada keberagaman material yang digunakan, yaitu
dua lukisan di atas kertas, satu karya berbahan bordir atau embroidery, dan satu karya berbasis kain.
Dua lukisan cat air di atas kertas menghadirkan teknik trace, yang berupaya mengaburkan
representasi sejarah. Karya bordir dipilih karena materialnya erat kaitannya dengan sejarah kolonial,
sementara karya berbasis kain yang mengintegrasikan batik dianggap menghadirkan sejarah dalam
cakupan yang lebih luas tetapi belum terlalu detail. Keempat karya ini akan dianalisis secara individual
menggunakan pendekatan ikonografi visual.



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial ~ 31

Ikonografi Visual Karya Structuurvernietiger Motief #1

Gambar 4. Karya berjudul Structuurvernietiger Motief #1, 240 x 90 cm, Batik on fabric, tahun
2025

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025

Karya ini dibuat menggunakan teknik batik di atas kain, menampilkan garis-garis figuratif dalam
warna putih di atas latar biru delft. Pinggiran kain dihiasi dengan motif floral yang menyerupai kain
tradisional atau selendang dekoratif. Teknik batik menghasilkan efek garis tegas tanpa gradasi,
menciptakan tampilan yang sederhana namun tetap detail dalam proporsi anatomi dan komposisi.
Objek dalam karya ini terdiri dari beberapa kelompok figur dengan pose berbeda. Kelompok pertama
terdiri dari enam figur berdiri mengenakan pakaian lengkap, tersusun dalam posisi tegak dengan
ekspresi wajah yang sulit dikenali akibat keterbatasan detail dalam teknik batik. Posisi berdiri sejajar
tidak serta merta menyimbolkan kesetaraan status sosial, terlihat dari tiga figur yang menggunakan
alas kaki sementara dua lainnya bertelanjang kaki. Kelompok kedua menunjukkan sembilan figur
duduk di tanah dengan latar belakang mobil kolonial. Mobil ini melambangkan modernitas yang hanya
dinikmati kelompok tertentu, sementara posisi duduk para pekerja menegaskan ketimpangan sosial
di era kolonial. Kelompok ketiga menampilkan lima figur yang berinteraksi di sekitar meja bundar,
dengan satu orang duduk di kursi dan tiga lainnya di bawah. Adegan ini menyerupai dokumentasi
keluarga kolonial, meja bundar mencerminkan interaksi sosial yang tetap mengandung hierarki kuasa
antara majikan dan pekerja domestik. Kelompok keempat menghadirkan empat figur telanjang yang
kontras dengan figur berpakaian, menyoroti eksploitasi tubuh masyarakat lokal dalam sejarah visual
kolonial. Dalam konteks ini, penghapusan pakaian menjadi kritik terhadap status sosial yang
dikonstruksi oleh atribut eksternal. Selain figur manusia, elemen tambahan seperti tumpukan kursi,
meja, dan mobil kolonial mempertegas suasana historis dalam karya ini. Motif floral di pinggiran kain
mengingatkan pada batik produksi kolonial, tetapi dihadirkan kembali sebagai bentuk
rekontekstualisasi yang mengkritik eksploitasi visual dalam sejarah kolonial.

Ikonologi

Karya ini mengintervensi citra kolonial dengan membongkar hierarki sosial yang selama ini
dihadirkan dalam narasi visual kolonial. Dengan menyusun ulang figur dalam satu frame, batas antara
kelas sosial menjadi kabur, tetapi tetap memperlihatkan ketimpangan melalui posisi tubuh dan atribut
pakaian. Keberadaan mobil kolonial dalam latar belakang menegaskan bagaimana akses terhadap
modernitas di era kolonial terbatas pada kelas tertentu, mempertegas eksklusi sosial yang terjadi saat
itu. Selain itu, figur telanjang dalam karya ini berfungsi sebagai kritik terhadap cara kolonialisme
mengeksploitasi tubuh masyarakat lokal. Dalam sejarah visual kolonial, tubuh telanjang sering kali
digunakan untuk menggambarkan masyarakat lokal sebagai "liyan" yang belum beradab. Dengan



32  Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

menyandingkan figur berpakaian lengkap dan telanjang dalam satu komposisi, karya ini
mempertanyakan bagaimana identitas didefinisikan oleh pakaian dan status sosial (Levine, 2008:198-
199). Teknik batik yang digunakan juga memiliki makna historis, karena di masa kolonial, batik tidak
hanya menjadi produk budaya, tetapi juga komoditas ekonomi yang dieksploitasi. Penggunaan batik
sebagai medium dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan simbolis terhadap kolonialisme.

Ikonografi Visual Karya Structuurvernietiger Kuissteek #2

Gambar 5. Karya berjudul Structuurvernietiger Kuissteek #2, 47 x 47 cm, Cross stitch on fabric,
tahun 2025

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025

Karya ini dibuat menggunakan teknik cross-stitch di atas kain, menampilkan garis figuratif
dalam warna hitam dan biru di atas latar putih. Pinggiran kain dihiasi motif floral biru khas tekstil
dekoratif tradisional. Latar belakang menggambarkan lanskap pedesaan dengan kincir angin, air, dan
tanah berbukit, memperkuat kesan ruang terbuka yang khas dari lanskap Eropa klasik. Teknik
sulaman menghasilkan garis tegas tanpa gradasi, menciptakan tampilan yang sederhana namun tetap
detail dalam anatomi dan komposisi. Objek utama dalam karya ini terdiri dari tiga figur dalam satu
komposisi, yaitu dua anak laki-laki telanjang berdiri di sisi kiri dan kanan, serta sosok berbulu berlutut
di tengah. Ketelanjangan dua anak laki-laki ini menghilangkan atribut sosial seperti kelas, status, atau
budaya, menciptakan kesan keterhubungan dan kesetaraan. Mereka memegang tangan sosok di
tengah, yang tubuhnya ditutupi bulu, menciptakan ambiguitas antara manusia dan hewan. Posisi
berlutut sosok ini dapat ditafsirkan sebagai bentuk kepatuhan, objek kendali, atau perlindungan.
Lanskap pedesaan dengan kincir angin merujuk pada identitas budaya Eropa, khususnya Belanda,
yang sering dikaitkan dengan nilai tradisi dan ketertiban. Latar ini membingkai figur-figur di
dalamnya, menempatkan mereka dalam konteks historis tertentu. Dengan menyusun figur dalam
komposisi ini, karya ini menghadirkan kontras antara simbol peradaban dan ketelanjangan, membuka
ruang interpretasi tentang konsep kemanusiaan dan relasi kuasa dalam sejarah visual kolonial.

Ikonologi

Ketelanjangan dalam karya ini dapat dimaknai sebagai upaya menghapus penanda sosial seperti
kelas, budaya, dan status, menciptakan dunia yang seolah bebas dari hierarki konvensional. Namun,
kehadiran sosok berbulu di tengah menantang gagasan tersebut, mempertanyakan apakah figur ini
adalah objek perlindungan, kendali, atau justru simbol dari sesuatu yang liar dan tidak terjinakkan.
Dalam konteks sejarah visual kolonial, representasi tubuh telanjang sering kali digunakan untuk
menggambarkan masyarakat lokal sebagai "liyan", sebuah entitas yang dianggap belum beradab
dibandingkan dengan kolonial yang berpakaian lengkap. Representasi visual, sebagaimana



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial =~ 33

diungkapkan Levine, kerap menegaskan hierarki peradaban kolonial dengan menggambarkan narasi
kemajuan dari 'primitif menuju 'beradab’ (Levine, 2008:212). Latar belakang dengan kincir angin dan
lanskap pedesaan memperkuat asosiasi dengan peradaban Belanda. Elemen ini bukan sekadar latar
pasif, tetapi berfungsi sebagai simbol peradaban yang diklaim kolonialisme.

Di lain sisi, lanskap karya ini menghadirkan ketegangan antara konsep peradaban dan alam liar,
menantang bagaimana kolonialisme mendefinisikan kemajuan dan identitas manusia berdasarkan
pakaian serta hierarki sosial. Sosok berbulu yang berlutut di antara dua anak laki-laki membuka
interpretasi lebih lanjut tentang dehumanisasi dalam sejarah kolonial. Dalam banyak representasi
kolonial, masyarakat lokal sering kali dibandingkan dengan hewan atau dikategorikan sebagai
makhluk yang lebih rendah dari kolonial. Dengan menyandingkan figur manusia yang telanjang dan
sosok berbulu dalam satu komposisi, karya ini menyoroti bagaimana narasi kolonial membentuk cara
kita memahami identitas dan kemanusiaan. Kritik terhadap dehumanisasi ini semakin kuat ketika
mempertimbangkan bahwa dalam sejarah visual kolonial, masyarakat lokal sering kali diposisikan
sebagai objek yang perlu dikendalikan, diproteksi, atau disetarakan dengan alam liar. Penggunaan
cross-stitch sebagai medium juga memperkuat makna historisnya. Teknik sulaman ini secara historis
sering diasosiasikan dengan produksi tekstil kolonial yang diekspor ke berbagai wilayah jajahan.
Dengan menghadirkan teknik ini dalam konteks kritik kolonial, karya ini menciptakan tegangan antara
warisan budaya dan eksploitasi ekonomi, memperlihatkan bagaimana seni dapat menjadi alat untuk
membaca ulang sejarah.

Ikonografi Visual Structure Destroyer #2

Gambar 6. Karya berjudul Structure Destroyer #2, 18.5 cm x 27.5 ¢, Oil paint and crayon on

paper, tahun 2024

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025

Karya ini dibuat di atas kertas berpinggiran lekuk dengan teknik cat minyak water-based (cat
kobra) dan krayon, menghasilkan teknik opaque dengan kontras rendah. Palet warna monokrom
hitam-biru dengan tone dingin dan saturasi rendah memperkuat nuansa dokumentasi historis,
menyerupai cetakan fotografi kolonial yang digunakan untuk merekam dan mengarsipkan masyarakat
lokal. Posisi duduk di atas kereta kuda mengindikasikan status sosial yang lebih tinggi, mencerminkan
kelas penguasa yang memiliki akses terhadap fasilitas dan transportasi mewah. Sebaliknya, pria
dengan sepeda berada dalam posisi yang lebih rendah, menegaskan keterbatasan akses sosial dalam
tatanan kolonial. Jarak antara mereka semakin memperkuat kesenjangan sosial yang diabadikan
dalam sistem kolonialisme, di mana mobilitas sosial masyarakat lokal tetap berada dalam kontrol
kolonial.

Penggunaan overlay dalam karya ini menghadirkan detail tubuh secara eksplisit, seperti bulu



34 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

dada, payudara, dan alat kelamin, menciptakan kontras antara figur yang berpakaian dan yang
ditampilkan dalam keadaan lebih terbuka. Kontras ini mengundang pengunjung untuk
mempertanyakan bagaimana kolonialisme membentuk identitas sosial berdasarkan tubuh dan
pakaian. Menyandingkan figur berpakaian dan yang terekspos dalam satu komposisi, karya ini
mempermainkan konsep hierarki sosial dan bagaimana tubuh digunakan dalam narasi kolonial
sebagai alat untuk menegaskan dominasi. Selain itu, kereta kuda yang diparkir di pedesaan dapat
dibaca sebagai simbol klaim kolonial atas pembangunan infrastruktur di daerah terpencil, mendukung
wacana kolonial tentang modernisasi dan keteraturan. Sementara itu, sepeda yang menghadap ke arah
penonton menciptakan perbedaan sudut pandang antara kelompok penguasa dan masyarakat lokal.
Sepeda sebagai simbol transportasi mandiri merepresentasikan alternatif mobilitas sosial, tetapi
dalam konteks kolonialisme, kendaraan ini juga mencerminkan bagaimana akses terhadap kemajuan
tetap terbatas bagi masyarakat loakal. Karya ini juga menggunakan pinggiran kertas berlekuk dan tone
monokrom biru delft, yang menyerupai cetakan fotografi kolonial akibat proses kimiawi yang lazim
digunakan di masa itu. Dengan mereplikasi estetika visual kolonial, karya ini tidak hanya menegaskan
konteks sejarah, tetapi juga mempertanyakan objektivitas dokumentasi kolonial, yang sering kali
diproduksi sebagai alat legitimasi kekuasaan. Dengan demikian, karya ini tidak hanya
merepresentasikan visual masa lalu, tetapi juga menggugat bagaimana narasi kolonial tetap
beroperasi dalam cara kita membaca sejarah saat ini.

Ikonologi

Karya ini menyoroti paradoks antara pakaian dan ketelanjangan dalam konstruksi sosial
kolonial. Pakaian digunakan sebagai penanda status dan alat klasifikasi hierarkis. Dalam sistem
kolonial, individu yang berpakaian sesuai standar kolonial dianggap lebih “beradab”, sementara tubuh
yang terekspos sering dikategorikan sebagai “primitif” atau “terbelakang.” Kontras ini terlihat dalam
karya beberapa figur ditampilkan berpakaian lengkap sementara yang lain terekspos melalui overlay
yang memperlihatkan bulu dada, payudara, dan alat kelamin. Dengan menampilkan tubuh dalam
kondisi yang berbeda-beda, karya ini mempertanyakan bagaimana kolonialisme membangun hierarki
sosial berdasarkan tubuh dan pakaian serta bagaimana elemen visual ini digunakan untuk
meneguhkan relasi kuasa. Dengan menghapus atau mengubah elemen pakaian melalui overlay, karya
ini menantang gagasan pakaian sebagai simbol absolut status sosial. Hilangnya pakaian pada beberapa
figur memperlihatkan bagaimana kolonialisme tidak hanya mengontrol tubuh secara fisik, tetapi juga
melalui representasi visual yang membentuk pemahaman kita tentang “peradaban.” Dalam konteks
seni rupa kontemporer, strategi ini berfungsi sebagai dekonstruksi historiografi kolonial, representasi
tubuh tidak lagi pasif, tetapi menjadi ruang perlawanan terhadap warisan visual kolonialisme. Dengan
mengaburkan batas antara identitas sosial yang dikonstruksi dan realitas manusiawi yang kompleks,
karya ini mengajak pengunjung untuk mempertanyakan kembali bagaimana tubuh, pakaian, dan
kekuasaan beroperasi dalam sejarah serta bagaimana narasi tersebut masih berdampak dalam
pemahaman kita hari ini.



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial =~ 35

Ikonografi Visual Karya Structure Destroyer #10

Gambar 7. Karya berjudul Structure Destroyer #10, 24.5 cm x 24.5 c¢m, Qil paint and crayon on

paper, tahun 2025

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025

Figur-figur dalam karya ini merepresentasikan struktur sosial yang dikonstruksi oleh
kolonialisme. Komposisi karakter yang saling berdekatan tidak sekadar menunjukkan hubungan
sosial, tetapi juga menandakan bagaimana kolonialisme mengelompokkan masyarakat lokal sebagai
massa homogen tanpa identitas individual. Dalam banyak dokumentasi visual kolonial, masyarakat
lokal sering kali digambarkan dalam posisi yang seragam dan statis, menegaskan dominasi kolonial
dalam mendefinisikan subjek jajahannya. Selain itu, posisi tubuh dan garis bayangan dalam karya ini
menciptakan efek tumpang tindih, seolah-olah figur-figur tersebut adalah sosok yang sama dalam
posisi berbeda. Distorsi ini dapat dikaitkan dengan bagaimana fotografi kolonial digunakan sebagai
alat kategorisasi sosial, individu dikelompokkan berdasarkan status sosial atau rasial yang telah
ditetapkan oleh kekuatan kolonial. Dalam konteks ini, perubahan posisi tubuh bukan sekadar
pergerakan fisik, tetapi mencerminkan bagaimana kolonialisme membentuk dan mengatur hierarki
sosial sesuai kepentingannya. Penggunaan tongkat sebagai simbol hierarki sosial juga menambah
kompleksitas makna dalam karya ini. Dalam banyak budaya, tongkat diasosiasikan dengan
kewibawaan, tetapi dalam konteks kolonialisme, simbol ini juga dapat merujuk pada alat dominasi
sosial. Dalam karya ini, perpindahan tongkat dari figur “padat” ke figur garis bayangan
mengisyaratkan perubahan status sosial yang tidak hanya bersifat personal, tetapi juga menunjukkan
fleksibilitas status yang dikendalikan oleh kolonialisme untuk mempertahankan hierarki kekuasaan.

Selain aspek figuratif, penggunaan warna monokrom biru-putih dalam karya ini menegaskan
referensi terhadap fotografi kolonial, yang pada masanya digunakan sebagai instrumen dokumentasi
dan propaganda. Dengan mereplikasi warna dan format visual ini, karya ini menantang bagaimana
sejarah visual kolonial masih beroperasi dalam membentuk persepsi kita terhadap masa lalu.

Ikonologi

Pergeseran posisi tubuh dalam karya ini tidak sekadar menunjukkan dinamika fisik, tetapi juga
menyingkap ketidakstabilan hierarki sosial dalam dokumentasi kolonial. Tumpang tindih
menciptakan efek distorsi yang merefleksikan bagaimana kolonialisme membentuk dan mengontrol
persepsi tentang status sosial masyarakat lokal. Dalam konteks sejarah kolonial, perubahan posisi
tubuh dari duduk ke berdiri dapat dikaitkan dengan wacana mobilitas sosial yang menjadi narasi



36 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

utama dalam kebijakan Politik Etis. Kebijakan ini, yang diklaim memberi akses pendidikan bagi kaum
lokal, sering kali dikontraskan dengan realitas bahwa kesempatan tersebut tetap berada dalam
kendali kolonial (Kartodirdjo, Poesponegoro, & Notosusanto, 1975:22-30). Akibatnya, masyarakat
lokal hanya dapat bergerak dalam batas-batas yang telah ditentukan. Efek kabur dan overlay dalam
karya ini menegaskan rapuhnya konstruksi hierarki sosial dalam fotografi kolonial, yang seolah
objektif tetapi sebenarnya sarat dengan manipulasi visual untuk menjustifikasi kolonialisme. Teknik
distorsi ini juga mencerminkan bagaimana representasi kolonial masih memengaruhi cara kita
memahami sejarah di era pascakolonial. Dengan menampilkan figur yang tumpang tindih dan tidak
stabil, karya ini mengajak pengunjung untuk mempertanyakan ulang bagaimana sejarah visual
kolonial diwariskan dan diinterpretasikan dalam dunia seni.

Interpretasi Karya: Intervensi Artistik dan Kritik Kolonial dalam Seni Rupa

Pada tahap mengevaluasi karya-karya dalam pameran Structure Destroyer, penilaian tidak
hanya terbatas pada aspek teknis dan estetika. Sejalan dengan pandangan Marianto (2017:199-205)
bahwa kritik seni mempertimbangkan kegunaan, manfaat, nilai, dan relevansi kontekstual, analisis ini
berfokus pada analisis mendalam dan spesifik untuk setiap karya yang dipilih dari pameran Structure
Destroyer. Karya dinilai apa adanya, dengan mempertimbangkan konteks seni dan budaya masa kini.
Seni rupa kontemporer yang terus berkembang menjadikannya sebagai media alternatif dalam
menyampaikan pesan. Seni memiliki kekuatan untuk bergerak lebih jauh karena medan artistiknya
(Hujatnikajennong, 2015:69-70).

Melihat dalam konteks seni rupa kontemporer, karya seni bukan hanya dinilai dari aspek teknis
dan estetika, tetapi juga dari perannya dalam menafsirkan ulang sejarah dan menantang narasi
dominan. Seni rupa kontemporer berfungsi sebagai alat untuk menantang narasi kolonial yang telah
mengakar dalam historiografi tradisional. Seperti yang disampaikan oleh Gibbons (2007: 1), dominasi
kolonial dan imperialisme telah dikritisi melalui upaya masyarakat terpinggirkan dalam menulis ulang
sejarah. Structure Destroyer menempati posisi ini. Pameran tidak sekadar menghadirkan artefak
kolonial sebagai objek statis, tetapi juga sebagai ruang kontestasi narasi yang memungkinkan lahirnya
pemaknaan baru yang lebih kritis terhadap kolonialisme. Kritik seni tidak sekadar melihat medium
dan komposisi, tetapi juga mempertimbangkan sebuah karya berinteraksi dengan wacana sejarah,
politik, dan budaya. Dalam pameran Structure Destroyer, intervensi artistik yang dilakukan oleh
Prihatmoko Moki tidak hanya menghadirkan wulang artefak visual kolonial, tetapi juga
mendekonstruksi dan merespon kolonialisme dalam membentuk cara kita memahami sejarah visual.
Memanfaatkan distorsi visual dan manipulasi ikonografi, karya-karya dalam pameran ini mengajak
pengunjung untuk membaca ulang historiografi kolonial dengan perspektif yang lebih kritis.

Seni rupa kontemporer berperan sebagai media alternatif dalam menarasikan ulang sejarah dan
membuka ruang interpretasi yang lebih luas. Seperti yang dikemukakan oleh Hujatnikajennong
(2015:69-70), seni memiliki kekuatan untuk bergerak lebih jauh karena medan artistiknya
memungkinkan seniman untuk menggugat representasi sejarah yang mapan. Structure Destroyer
adalah contoh bahwa seni tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi visual, tetapi juga sebagai alat kritik
kolonial yang menantang cara kita melihat dan memahami masa lalu. Penggunaan strategi visual
seperti overlay, penghapusan elemen, dan permainan perspektif membongkar narasi kolonial yang
selama ini diterima sebagai "objektif" dan menggantinya dengan interpretasi yang lebih reflektif.
Dengan demikian, pameran ini tidak hanya menjadi medium artistik, tetapi juga sebuah bentuk
intervensi dalam diskursus sejarah yang mendorong pengunjung untuk mempertanyakan ulang
warisan kolonial dalam budaya visual.

Intervensi artistik menjadi benang merah dalam evaluasi terhadap empat karya yang dipilih.



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial ~ 37

Intervensi ini dapat diartikan sebagai proses kreatif seniman yang secara sadar melakukan pembacaan
ulang terhadap suatu subjek dengan menggabungkan teknik bertumpuk dalam karyanya. Misalnya,
penggunaan teknik overlay, penggambaran kincir angin, hingga peletakan atribut dalam komposisi
visual. Keempat karya yang dipilih ini memiliki kesamaan dalam strategi artistiknya, yaitu
menampilkan sejarah yang dapat diinterpretasikan ulang dari sudut pandang seniman. Dalam konteks
ini, intervensi artistik bukan sekadar dinilai dari segi estetika, tetapi juga menjadi alat kritik sosial
serta medium untuk membaca ulang narasi tertentu.

Kesadaran dan perenungan dari pengunjung menjadi aspek penting dalam menilai karya ini.
Beberapa karya secara tegas menyiratkan ketimpangan sosial dan bentuk dominasi kolonial, yang
terbukti efektif melalui respons pengunjung, termasuk kritik yang mereka tuliskan terhadap karya
tersebut. Di sisi lain, meskipun pesan yang disampaikan cukup jelas dan dapat dipahami publik, tetap
ada jarak yang muncul akibat pengalaman membaca antar individu yang berbeda-beda. Penempatan
beberapa karya yang berdekatan dengan buku-buku di sekitarnya berpotensi mengurangi daya tarik
visualnya sebagai objek pameran. Akibatnya, karya-karya tersebut mungkin hanya dipersepsikan
sebagai elemen dekoratif, sehingga memerlukan perhatian lebih dari pengunjung untuk diapresiasi
secara penuh sebagai bagian integral dari narasi pameran.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan peran sentral seni rupa dalam proses reinterpretasi sejarah,
khususnya dalam upaya membongkar narasi kolonial yang mengakar dalam budaya visual. Pameran
Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki menjadi contoh kebebasan berekspresi, yang melekat pada
medium seni, yang memberikan landasan bagi seniman untuk membongkar historiografi kolonial.
Seniman secara aktif menggunakan strategi visual bukan sekadar untuk eksplorasi estetika, melainkan
untuk menarasikan ulang sejarah dengan perspektif yang lebih kritis.

Pameran ini menegaskan bahwa sejarah adalah konstruksi dinamis yang terbuka untuk
ditafsirulang, bukan entitas final. Structure Destroyer menawarkan cara baru dalam membaca artefak
visual kolonial, mengganggu narasi mapan, dan membangun narasi oposisi dari pengalaman
pascakolonial. Dengan demikian, seni rupa berfungsi sebagai alat negosiasi makna dan intervensi
dalam wacana sejarah, yang secara fundamental dapat mengubah pemahaman kita terhadap masa lalu
dan membuka ruang bagi interpretasi yang lebih beragam dan kritis.

DAFTAR PUSTAKA
Buku dan Jurnal

Ariani. 2015. "Perubahan Fungsi pada Museum Fatahillah Ditinjau dari Teori Poskolonial."
HUMANIORA 6(4): 483-495.

Arnold, B. C. 2022. “The Invention of Photography, the Netherlands, and the Dutch East Indies”, dalam
B. C. Arnold (ed.), A History of Photography in Indonesia: From the Colonial Era to the Digital Age,
hlm. 25-45. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Ekarini, Dian. 2023. “Karakterisasi dan Identifikasi Kertas Foto (Albumen, Gelatin-Perak, dan

Kolodion) pada Koleksi Fotografi Kuno,” hlm. 79-178, dalam Kajian Konservasi Koleksi Museum
Sonobudoyo. Yogyakarta: Penerbit Museum Sonobudoyo.

Gibbons, Joan. 2007. Contemporary Art and Memory: Images of Recollection and Remembrance. London
& New York: I.B. Tauris.



38 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 26-38

Hasibuan, F. A. (ed.). 2025. Structure Destroyer (Katalog Pameran). Kebun Buku.

Hujatnikajennong, Agung. 2015. Kurasi dan Kuasa: Kekuratoran dalam Medan Seni Rupa Kontemporer
di Indonesia. Tangerang Selatan: Marjin Kiri.

Kartodirdjo, Sartono, Marwati Djoened Poesponegoro, dan Nugroho Notosusanto. 1975. Sejarah
Nasional Indonesia V: Jaman Kebangkitan Nasional dan Masa Akhir Hindia Belanda. ]Jakarta:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Levine, Philippa. 2008. "States of Undress: Nakedness and the Colonial Imagination.” Victorian Studies
50(2): 189-2109.

Martinus, Dwi Marianto. 2017. Art & Life Force in a Quantum Perspective. Scritto Books Publisher.
Panofsky, Erwin. 1955. Meaning in the Visual Arts. New York: Doubleday Anchor Books.

Purwanto, Bambang. 2008. "Kesadaran Dekonstruktif dan Historiografi Indonesiasentris," hlm. 33-62,
dalam Budi Susanto, S.J. (ed.), Membaca Postkolonialitas (di) Indonesia. Yogyakarta: Penerbit
Kanisius.

Wawancara

Prihatmoko Moki. Wawancara oleh Isradina Paricha, Febri Anugerah dan Ryssa Putri Nabila, 25
Februari.



