
Bandar Maulana 
Jurnal Sejarah Kebudayaan 
Vol. 30, No. 1, Maret 2025 

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/BandarMaulana 
 

MEMBONGKAR NARASI KOLONIAL: KRITIK SENI DALAM 

PAMERAN TUNGGAL STRUCTURE DESTROYER OLEH 

PRIHATMOKO MOKI 

 

 
Isradina Paricha*, Febri Anugerah, Ryssa Putri Nabila 

Magister Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa, Sekolah 

Pascasarjana, Universitas Gadjah Mada 

Jl. Teknika Utara, Mlati, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta 

Email*: isradina.p@mail.ugm.ac.id 
 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini membahas narasi kolonial yang direpresentasikan dan diinterpretasikan ulang dalam 

karya Structure Destroyer pada pameran tunggal Prihatmoko Moki. Berangkat dari artefak visual 

berupa karya fotografi dari koleksi Wikimedia Commons, Prihatmoko Moki membaca ulang artefak 

tersebut sebagai simbol kuasa, lalu meresponsnya melalui intervensi artistik dalam medium dua 

dimensi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kritik seni dengan metode ikonografi visual 

Erwin Panofsky, yang terdiri dari tiga tahap: pra-ikonografi, ikonografi, dan ikonologi, serta 

evaluasi terhadap karya yang dikaitkan dengan konteks sosial dan budaya saat ini. Tulisan ini 

mengeksplorasi seniman Prihatmoko Moki menggeser makna narasi kolonial melalui strategi 

visual dalam Structure Destroyer dan peran intervensi artistiknya dalam kritik seni rupa 

kontemporer. Tulisan ini menegaskan bahwa intervensi artistik dalam Structure Destroyer adalah 

strategi kunci pembongkaran narasi kolonial, sekaligus menawarkan perspektif baru dalam 

memaknai sejarah melalui seni rupa. 

Kata Kunci: artefak visual, kritik seni, ikonografi visual, intervensi artistik 

 

ABSTRACT 

This paper examines the colonial narrative as represented and reinterpreted in Structure Destroyer, 

a solo exhibition by Prihatmoko Moki. Drawing upon visual artifacts—specifically photographic 

works sourced from the Wikimedia Commons collection—Prihatmoko Moki re-reads these materials 

as symbols of power, responding to them through artistic interventions in two-dimensional media. 

This study employs an art criticism approach, utilizing Erwin Panofsky’s method of visual 

iconography, which consists of three analytical stages: pre-iconography, iconography, and 

iconology, alongside an evaluative reading of the artworks in relation to contemporary socio-

cultural contexts. This paper explores how Prihatmoko Moki shifts the meaning of colonial narratives 

through visual strategies in Structure Destroyer and examines the role of his artistic interventions 

in the discourse of contemporary art criticism. It argues that the interventions in Structure Destroyer 

serve as a critical strategy for deconstructing colonial narratives, while also offering a new 

perspective on interpreting history through the visual arts. 

Keywords: visual artifacts, art criticism, visual iconography, artistic intervention 

 

26 

mailto:isradina.p@mail.ugm.ac.id




Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

27 
 

PENDAHULUAN 

Fotografi kolonial merupakan salah satu artefak visual penting dari warisan kolonial di 

Indonesia. Diperkirakan mulai diperkenalkan dan menyebar pada abad ke-19 M seiring kemunculan 

teknologi cetak kuno, fotografi kolonial memiliki nilai dan makna historis yang terus berkembang 

(Ekarini, 2023:77). Artefak fotografi ini tidak hanya merekam kondisi masa kolonial, tetapi juga telah 

ditafsirulang secara kritis dalam konteks pascakolonial. Dalam pameran, misalnya, fotografi kolonial 

bukan sekadar sebuah peninggalan sejarah, melainkan objek yang memperoleh makna baru melalui 

kurasi dan interpretasi. Fungsi awalnya mungkin beragam, namun kini fotografi tersebut berperan 

penting untuk merefleksikan sejarah, membangun narasi baru, serta berkontribusi pada diskusi 

budaya dan identitas (Ariani, 2015:486-493). Dengan demikian, sebuah foto menjadi artefak kolonial 

yang signifikan bukan hanya karena usia atau asal-usulnya, tetapi juga proses penampilan dan 

penafsiran ulang yang dilakukan dalam pameran. 

Karya fotografi kolonial kini dapat diakses dengan lebih mudah melalui platform daring, salah 

satunya Wikimedia Commons, yang merupakan repositori media bebas dari Wikimedia Foundation. 

Wikimedia Commons berfungsi sebagai pusat penyimpanan berbagai berkas media, termasuk gambar, 

video, dan audio, yang dapat digunakan kembali secara bebas oleh publik dan berbagai proyek 

Wikimedia, termasuk Wikipedia (Prihatmoko, wawancara, 27 Februari 2025). Repositori ini 

dikembangkan secara daring dan memungkinkan akses data berdasarkan klasifikasi tertentu, seperti 

jenis material, tahun, dan proses pembuatan. Sumber data yang tersedia di Wikimedia Commons 

diperoleh melalui unggahan langsung dari pengguna, hibah dari pemilik koleksi, serta kontribusi 

komunitas open source. Berkas-berkas ini dapat diakses oleh siapa saja dan dimanfaatkan untuk 

berbagai keperluan, seperti pelestarian serta penyebarluasan artefak visual. Salah satu contoh 

pemanfaatan fitur ini adalah kolaborasi dengan seniman Prihatmoko Moki. Wikimedia melakukan 

penjaringan dan menawarkan kerja sama dengan seniman untuk merespons koleksi yang mereka 

miliki. Dalam proyek ini, Prihatmoko Moki bertindak sebagai kolaborator dengan memilih artefak 

visual fotografi kolonial sebagai objek utama. Pemilihannya didasarkan pada aspek visual, komposisi 

foto, serta ketertarikan dalam memberikan makna baru terhadap gambar-gambar tersebut. Fotografi 

tidak hanya menjadi bukti historis, tetapi juga memiliki potensi transformatif yang memungkinkan 

reinterpretasi sejarah. Seperti yang disampaikan oleh Gibbons (2007:9), kekuatan fotografi tidak 

hanya terletak pada nilai dokumenternya, tetapi juga pada kemampuannya untuk membentuk ulang 

persepsi terhadap masa lalu. Dalam Structure Destroyer, manipulasi visual terhadap fotografi kolonial 

menjadi sarana untuk mengintervensi narasi sejarah yang dominan, memperlihatkan bagaimana seni 

dapat menggoyahkan keabsahan sejarah visual yang diwariskan oleh kolonialisme. 

Pameran Structure Destroyer menjadi menarik tidak hanya karena penggunaan artefak visual 

fotografi kolonial yang dibaca ulang dalam berbagai bentuk, makna, dan material yang berbeda, 

melainkan juga intervensi artistik yang dilakukan seniman. Pendekatan ini menawarkan perspektif 

alternatif dalam membaca sejarah, khususnya sejarah dalam arus dominasi sejarah yang dibangun 

oleh kolonialisme sebagai narasi yang dominan. Dalam konteks ini, sejarah bukan sekadar catatan 

peristiwa masa lalu, tetapi juga konstruksi yang dibentuk oleh kepentingan kolonial melalui media 

visual, termasuk fotografi. Pameran ini juga menyoroti bagaimana perspektif kolonial dikonstruksi 

dalam satu bingkai fotografi melalui komposisi dan narasi yang telah disusun sehingga memperkuat 

dominasi suatu sejarah tertentu. Prihatmoko Moki menghadirkan sudut pandang yang berbeda 

dengan mengisyaratkan perlunya pembacaan ulang serta menawarkan metode baru dalam 

memahami narasi sejarah.  



28 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

Berlandaskan eksplorasi karya seni dan seleksi ruang, pameran Prihatmoko Moki, Structure 

Destroyer, wacana kritik seni rupa dalam wacana kritik seni ini tidak sekadar menyajikan sejarah 

sebagai objek statis, tetapi menafsirkan ulang narasi kolonial yang telah lama dominan. Dengan cara 

ini, Structure Destroyer tidak hanya menawarkan kritik terhadap historiografi yang mapan, tetapi juga 

mengajak pengunjung untuk terlibat dalam pembacaan ulang sejarah. Kritik seni dalam pameran ini 

bukan sekadar eksplorasi visual, tetapi ajakan bagi pengunjung untuk mempertimbangkan kembali 

bagaimana sejarah dibangun dan bagaimana penafsiran ulang dapat membuka ruang diskursif yang 

lebih luas. Dalam konteks ini, kritik seni tidak hanya tentang estetika atau penerimaan sebuah karya, 

tetapi juga berfungsi sebagai alat politik dalam kontestasi sejarah, yang menciptakan ruang bagi 

penonton untuk mengenali, mempertanyakan, dan menantang warisan kolonial dalam wacana seni 

dan sejarah. Oleh karena itu, pameran ini mengundang pengunjung untuk terlibat aktif dalam 

membaca, menafsirkan, dan berdialog kritis tentang artefak visual kolonial sambil juga memahami 

bagaimana warisan kolonial terus membentuk cara kita melihat dan menafsirkan sejarah. Dalam 

konteks ini, kritik seni tidak terbatas pada penerimaan atau penolakan terhadap suatu karya, tetapi 

juga membuka ruang bagi partisipasi pengunjung dalam pembuatan makna. Oleh karena itu, pameran 

ini mengajak pengunjung untuk aktif membaca, menafsirkan, dan berdialog mengenai artefak visual 

dan narasi sejarah yang disajikan. 

Gambar 1. Ruang Pameran dalam Hybrid Space di Kebun Buku, Yogyakarta 

 

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer  tahun 2025 

 

Gambar 2. Ruang Pameran di Area Perpustakaan Kebun Buku, Yogyakarta 

 

Sumber Gambar: Dokumentasi Pribadi, 27 Februari 2025 



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

29 
 

Gambar 3. Ruang Pameran di Area Kamar Kebun Buku, Yogyakarta 

 

Sumber Gambar: Dokumentasi Pribadi, 27 Februari 2025 

Seni rupa kontemporer di Indonesia telah menjadi ruang yang dinamis dan transformatif, 

melampaui batas estetika semata. Lebih dari sekadar ekspresi visual, seni kontemporer berperan 

sebagai alat kritis untuk mengangkat dan menginterogasi berbagai persoalan sosial, politik, serta 

sejarah. Seni selalu memuat ide, perasaan, dan pesan yang ingin disampaikan (Marianto, 2017:1-5), 

menjadikannya medium yang lentur untuk membaca ulang realitas serta menantang narasi yang 

mendominasi. Dalam konteks ini, Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki menjadi salah satu contoh 

bagaimana seni rupa kontemporer dapat digunakan untuk menafsir ulang sejarah melalui 

reinterpretasi artefak visual kolonial. Melalui intervensi artistik, pameran ini tidak hanya 

mempertanyakan narasi sejarah yang dominan tetapi juga membuka ruang partisipasi bagi 

pengunjung dalam membentuk pemaknaan baru membangun makna baru dari sejarah kolonial itu 

sendiri. Dengan demikian, karya seni tidak sekedar dianggap sebagai objek estetis tetapi juga sebagai 

media untuk menantang dan mendekonstruksi wacana sejarah yang sudah mapan. Berdasarkan aspek 

tersebut, tulisan ini berfokus pada dua hal utama, yaitu (1) Bagaimana Prihatmoko Moki menggeser 

makna narasi kolonial melalui strategi visual dalam Structure Destroyer, untuk mengkritisi narasi 

kolonial dari perspektif kontemporer, dan (2) Bagaimana peran intervensi artistik pameran Structure 

Destroyer berkontribusi dalam kritik seni rupa kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN 

Data diperoleh melalui observasi langsung terhadap pameran, wawancara dengan seniman, 

serta kajian pustaka terhadap katalog pameran. Penelitian ini menggunakan pendekatan kritik seni 

dengan metode ikonografi visual, yang terdiri dari tiga tahap: pra-ikonografi, ikonografi, dan ikonologi 

(Panofsky, 1955:26-40).  Selain itu, kajian sejarah digunakan untuk memahami bagaimana artefak 

visual kolonial digunakan dalam membangun narasi sejarah yang dominan, sedangkan interpretasi 

sejarah diterapkan untuk mengkaji bagaimana pameran Structure Destroyer menantang dan 

menafsirkan kembali narasi tersebut dalam konteks seni kontemporer. Ikonografi visual dalam 

penelitian ini terbagi menjadi tiga tahap. Pra-ikonografi berfokus pada identifikasi elemen visual 

secara deskriptif, seperti potret manusia, simbol, dan motif kolonial. Ikonografi menganalisis makna 

simbolis di balik elemen-elemen tersebut, misalnya bagaimana bayangan samar merepresentasikan 

narasi sejarah yang kabur atau tubuh telanjang sebagai kritik terhadap kuasa kolonial. Ikonologi 

menggali makna lebih dalam dengan mengkontekstualisasikan karya dalam sejarah visual kolonial, 

termasuk bagaimana arsip digunakan untuk membangun narasi kekuasaan dan bagaimana 



30 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

membelokkan makna tersebut melalui ekspresi artistiknya. Seniman mendekonstruksi dan 

membongkar makna dominan ini melalui strategi artistiknya, menciptakan ruang untuk penafsiran 

ulang sejarah kolonial dalam konteks kontemporer. 

 

PEMBAHASAN 

Pameran tunggal Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki secara harfiah berarti "penghancur 

struktur." Namun, pameran ini tidak sekadar merepresentasikan penghancuran struktur dalam karya 

seni yang dipamerkan. Adapun, konsep "penghancuran" dalam Structure Destroyer lebih bersifat 

simbolis, sebuah upaya untuk meleburkan, menafsir ulang, atau bahkan menciptakan batas baru 

melalui pemaknaan ulang struktur yang telah ada. Pameran ini tidak hanya menghadirkan narasi 

tentang kehancuran, tetapi lebih pada pembongkaran kembali narasi yang telah mapan untuk 

direnungkan dan ditafsirkan ulang dalam perspektif baru (Prihatmoko, wawancara, 27 Februari 

2025). Structure Destroyer menentang dominasi narasi sejarah dengan mengajukan pertanyaan kritis: 

"Benarkah demikian? Benarkah posisi duduk ini selalu dihadirkan seperti ini? Benarkah busana yang 

dikenakan para leluhur selalu seperti itu? Benarkah masyarakat lokal disetarakan dengan seekor 

orang utan?" Pertanyaan-pertanyaan ini tidak hanya mempertanyakan akurasi historiografi kolonial, 

tetapi juga membongkar cara-cara warisan kolonial membentuk persepsi kita tentang masa lalu. 

Dengan mempertanyakan ulang bagaimana masyarakat lokal direpresentasikan dalam artefak visual 

kolonial, pameran ini mengajak pengunjung untuk menelusuri kembali konstruksi sejarah yang 

selama ini diterima sebagai kebenaran. 

Artefak visual mengacu pada representasi visual warisan kolonial, seperti ilustrasi, foto, simbol, 

atau gambar lain yang diwarisi dari masa kolonial. Istilah ini tidak mengacu pada distorsi digital, 

melainkan bagaimana citra kolonial tertentu mempunyai makna politik dan sejarah. Dalam teks ini, 

istilah "artefak visual" digunakan untuk merujuk pada fotografi kolonial, termasuk potret pejabat 

kolonial, lanskap wilayah pendudukan, dan foto penduduk lokal yang dibingkai dari sudut pandang 

penjajah. Karya-karya fotografi ini digunakan oleh Prihatmoko Moki sebagai artefak dalam arti citra 

visual yang diwariskan, membawa ideologi tertentu yang kemudian dimaknai ulang dalam pameran 

Structure Destroyer. Berdasarkan hal tersebut, kritik seni ini menganalisis empat dari 27 karya yang 

dipamerkan. Pemilihan empat karya ini didasarkan pada keberagaman material yang digunakan, yaitu 

dua lukisan di atas kertas, satu karya berbahan bordir atau embroidery, dan satu karya berbasis kain. 

Dua lukisan cat air di atas kertas menghadirkan teknik trace, yang berupaya mengaburkan 

representasi sejarah. Karya bordir dipilih karena materialnya erat kaitannya dengan sejarah kolonial, 

sementara karya berbasis kain yang mengintegrasikan batik dianggap menghadirkan sejarah dalam 

cakupan yang lebih luas tetapi belum terlalu detail. Keempat karya ini akan dianalisis secara individual 

menggunakan pendekatan ikonografi visual. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

31 
 

Ikonografi Visual Karya Structuurvernietiger Motief #1 

Gambar 4. Karya berjudul Structuurvernietiger Motief #1, 240 x 90 cm, Batik on fabric, tahun 

2025 

 

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer  tahun 2025 

Karya ini dibuat menggunakan teknik batik di atas kain, menampilkan garis-garis figuratif dalam 

warna putih di atas latar biru delft. Pinggiran kain dihiasi dengan motif floral yang menyerupai kain 

tradisional atau selendang dekoratif. Teknik batik menghasilkan efek garis tegas tanpa gradasi, 

menciptakan tampilan yang sederhana namun tetap detail dalam proporsi anatomi dan komposisi. 

Objek dalam karya ini terdiri dari beberapa kelompok figur dengan pose berbeda. Kelompok pertama 

terdiri dari enam figur berdiri mengenakan pakaian lengkap, tersusun dalam posisi tegak dengan 

ekspresi wajah yang sulit dikenali akibat keterbatasan detail dalam teknik batik. Posisi berdiri sejajar 

tidak serta merta menyimbolkan kesetaraan status sosial, terlihat dari tiga figur yang menggunakan 

alas kaki sementara dua lainnya bertelanjang kaki. Kelompok kedua menunjukkan sembilan figur 

duduk di tanah dengan latar belakang mobil kolonial. Mobil ini melambangkan modernitas yang hanya 

dinikmati kelompok tertentu, sementara posisi duduk para pekerja menegaskan ketimpangan sosial 

di era kolonial. Kelompok ketiga menampilkan lima figur yang berinteraksi di sekitar meja bundar, 

dengan satu orang duduk di kursi dan tiga lainnya di bawah. Adegan ini menyerupai dokumentasi 

keluarga kolonial,  meja bundar mencerminkan interaksi sosial yang tetap mengandung hierarki kuasa 

antara majikan dan pekerja domestik. Kelompok keempat menghadirkan empat figur telanjang yang 

kontras dengan figur berpakaian, menyoroti eksploitasi tubuh masyarakat lokal dalam sejarah visual 

kolonial. Dalam konteks ini, penghapusan pakaian menjadi kritik terhadap status sosial yang 

dikonstruksi oleh atribut eksternal. Selain figur manusia, elemen tambahan seperti tumpukan kursi, 

meja, dan mobil kolonial mempertegas suasana historis dalam karya ini. Motif floral di pinggiran kain 

mengingatkan pada batik produksi kolonial, tetapi dihadirkan kembali sebagai bentuk 

rekontekstualisasi yang mengkritik eksploitasi visual dalam sejarah kolonial. 

Ikonologi 

Karya ini mengintervensi citra kolonial dengan membongkar hierarki sosial yang selama ini 

dihadirkan dalam narasi visual kolonial. Dengan menyusun ulang figur dalam satu frame, batas antara 

kelas sosial menjadi kabur, tetapi tetap memperlihatkan ketimpangan melalui posisi tubuh dan atribut 

pakaian. Keberadaan mobil kolonial dalam latar belakang menegaskan bagaimana akses terhadap 

modernitas di era kolonial terbatas pada kelas tertentu, mempertegas eksklusi sosial yang terjadi saat 

itu. Selain itu, figur telanjang dalam karya ini berfungsi sebagai kritik terhadap cara kolonialisme 

mengeksploitasi tubuh masyarakat lokal. Dalam sejarah visual kolonial, tubuh telanjang sering kali 

digunakan untuk menggambarkan masyarakat lokal sebagai "liyan" yang belum beradab. Dengan 



32 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

menyandingkan figur berpakaian lengkap dan telanjang dalam satu komposisi, karya ini 

mempertanyakan bagaimana identitas didefinisikan oleh pakaian dan status sosial (Levine, 2008:198-

199). Teknik batik yang digunakan juga memiliki makna historis, karena di masa kolonial, batik tidak 

hanya menjadi produk budaya, tetapi juga komoditas ekonomi yang dieksploitasi. Penggunaan batik 

sebagai medium dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan simbolis terhadap kolonialisme. 

Ikonografi Visual Karya Structuurvernietiger Kuissteek #2 

Gambar 5. Karya berjudul Structuurvernietiger Kuissteek #2, 47 x 47 cm, Cross stitch on fabric, 

tahun 2025 

 

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025 

Karya ini dibuat menggunakan teknik cross-stitch di atas kain, menampilkan garis figuratif 

dalam warna hitam dan biru di atas latar putih. Pinggiran kain dihiasi motif floral biru khas tekstil 

dekoratif tradisional. Latar belakang menggambarkan lanskap pedesaan dengan kincir angin, air, dan 

tanah berbukit, memperkuat kesan ruang terbuka yang khas dari lanskap Eropa klasik. Teknik 

sulaman menghasilkan garis tegas tanpa gradasi, menciptakan tampilan yang sederhana namun tetap 

detail dalam anatomi dan komposisi. Objek utama dalam karya ini terdiri dari tiga figur dalam satu 

komposisi, yaitu dua anak laki-laki telanjang berdiri di sisi kiri dan kanan, serta sosok berbulu berlutut 

di tengah. Ketelanjangan dua anak laki-laki ini menghilangkan atribut sosial seperti kelas, status, atau 

budaya, menciptakan kesan keterhubungan dan kesetaraan. Mereka memegang tangan sosok di 

tengah, yang tubuhnya ditutupi bulu, menciptakan ambiguitas antara manusia dan hewan. Posisi 

berlutut sosok ini dapat ditafsirkan sebagai bentuk kepatuhan, objek kendali, atau perlindungan. 

Lanskap pedesaan dengan kincir angin merujuk pada identitas budaya Eropa, khususnya Belanda, 

yang sering dikaitkan dengan nilai tradisi dan ketertiban. Latar ini membingkai figur-figur di 

dalamnya, menempatkan mereka dalam konteks historis tertentu. Dengan menyusun figur dalam 

komposisi ini, karya ini menghadirkan kontras antara simbol peradaban dan ketelanjangan, membuka 

ruang interpretasi tentang konsep kemanusiaan dan relasi kuasa dalam sejarah visual kolonial. 

Ikonologi 

Ketelanjangan dalam karya ini dapat dimaknai sebagai upaya menghapus penanda sosial seperti 

kelas, budaya, dan status, menciptakan dunia yang seolah bebas dari hierarki konvensional. Namun, 

kehadiran sosok berbulu di tengah menantang gagasan tersebut, mempertanyakan apakah figur ini 

adalah objek perlindungan, kendali, atau justru simbol dari sesuatu yang liar dan tidak terjinakkan. 

Dalam konteks sejarah visual kolonial, representasi tubuh telanjang sering kali digunakan untuk 

menggambarkan masyarakat lokal sebagai "liyan", sebuah entitas yang dianggap belum beradab 

dibandingkan dengan kolonial yang berpakaian lengkap. Representasi visual, sebagaimana 



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

33 
 

diungkapkan Levine, kerap menegaskan hierarki peradaban kolonial dengan menggambarkan narasi 

kemajuan dari 'primitif' menuju 'beradab' (Levine, 2008:212). Latar belakang dengan kincir angin dan 

lanskap pedesaan memperkuat asosiasi dengan peradaban Belanda. Elemen ini bukan sekadar latar 

pasif, tetapi berfungsi sebagai simbol peradaban yang diklaim kolonialisme.  

Di lain sisi, lanskap karya ini menghadirkan ketegangan antara konsep peradaban dan alam liar, 

menantang bagaimana kolonialisme mendefinisikan kemajuan dan identitas manusia berdasarkan 

pakaian serta hierarki sosial. Sosok berbulu yang berlutut di antara dua anak laki-laki membuka 

interpretasi lebih lanjut tentang dehumanisasi dalam sejarah kolonial. Dalam banyak representasi 

kolonial, masyarakat lokal sering kali dibandingkan dengan hewan atau dikategorikan sebagai 

makhluk yang lebih rendah dari kolonial. Dengan menyandingkan figur manusia yang telanjang dan 

sosok berbulu dalam satu komposisi, karya ini menyoroti bagaimana narasi kolonial membentuk cara 

kita memahami identitas dan kemanusiaan. Kritik terhadap dehumanisasi ini semakin kuat ketika 

mempertimbangkan bahwa dalam sejarah visual kolonial, masyarakat lokal sering kali diposisikan 

sebagai objek yang perlu dikendalikan, diproteksi, atau disetarakan dengan alam liar. Penggunaan 

cross-stitch sebagai medium juga memperkuat makna historisnya. Teknik sulaman ini secara historis 

sering diasosiasikan dengan produksi tekstil kolonial yang diekspor ke berbagai wilayah jajahan. 

Dengan menghadirkan teknik ini dalam konteks kritik kolonial, karya ini menciptakan tegangan antara 

warisan budaya dan eksploitasi ekonomi, memperlihatkan bagaimana seni dapat menjadi alat untuk 

membaca ulang sejarah. 

Ikonografi Visual Structure Destroyer #2 

Gambar 6. Karya berjudul Structure Destroyer #2, 18.5 cm x 27.5 c, Oil paint and crayon on 

paper, tahun 2024 

 

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025 

Karya ini dibuat di atas kertas berpinggiran lekuk dengan teknik cat minyak water-based (cat 

kobra) dan krayon, menghasilkan teknik opaque dengan kontras rendah. Palet warna monokrom 

hitam-biru dengan tone dingin dan saturasi rendah memperkuat nuansa dokumentasi historis, 

menyerupai cetakan fotografi kolonial yang digunakan untuk merekam dan mengarsipkan masyarakat 

lokal. Posisi duduk di atas kereta kuda mengindikasikan status sosial yang lebih tinggi, mencerminkan 

kelas penguasa yang memiliki akses terhadap fasilitas dan transportasi mewah. Sebaliknya, pria 

dengan sepeda berada dalam posisi yang lebih rendah, menegaskan keterbatasan akses sosial dalam 

tatanan kolonial. Jarak antara mereka semakin memperkuat kesenjangan sosial yang diabadikan 

dalam sistem kolonialisme, di mana mobilitas sosial masyarakat lokal tetap berada dalam kontrol 

kolonial.  

Penggunaan overlay dalam karya ini menghadirkan detail tubuh secara eksplisit, seperti bulu 



34 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

dada, payudara, dan alat kelamin, menciptakan kontras antara figur yang berpakaian dan yang 

ditampilkan dalam keadaan lebih terbuka. Kontras ini mengundang pengunjung untuk 

mempertanyakan bagaimana kolonialisme membentuk identitas sosial berdasarkan tubuh dan 

pakaian. Menyandingkan figur berpakaian dan yang terekspos dalam satu komposisi, karya ini 

mempermainkan konsep hierarki sosial dan bagaimana tubuh digunakan dalam narasi kolonial 

sebagai alat untuk menegaskan dominasi. Selain itu, kereta kuda yang diparkir di pedesaan dapat 

dibaca sebagai simbol klaim kolonial atas pembangunan infrastruktur di daerah terpencil, mendukung 

wacana kolonial tentang modernisasi dan keteraturan. Sementara itu, sepeda yang menghadap ke arah 

penonton menciptakan perbedaan sudut pandang antara kelompok penguasa dan masyarakat lokal. 

Sepeda sebagai simbol transportasi mandiri merepresentasikan alternatif mobilitas sosial, tetapi 

dalam konteks kolonialisme, kendaraan ini juga mencerminkan bagaimana akses terhadap kemajuan 

tetap terbatas bagi masyarakat loakal. Karya ini juga menggunakan pinggiran kertas berlekuk dan tone 

monokrom biru delft, yang menyerupai cetakan fotografi kolonial akibat proses kimiawi yang lazim 

digunakan di masa itu. Dengan mereplikasi estetika visual kolonial, karya ini tidak hanya menegaskan 

konteks sejarah, tetapi juga mempertanyakan objektivitas dokumentasi kolonial, yang sering kali 

diproduksi sebagai alat legitimasi kekuasaan. Dengan demikian, karya ini tidak hanya 

merepresentasikan visual masa lalu, tetapi juga menggugat bagaimana narasi kolonial tetap 

beroperasi dalam cara kita membaca sejarah saat ini. 

Ikonologi 

Karya ini menyoroti paradoks antara pakaian dan ketelanjangan dalam konstruksi sosial 

kolonial. Pakaian digunakan sebagai penanda status dan alat klasifikasi hierarkis. Dalam sistem 

kolonial, individu yang berpakaian sesuai standar kolonial dianggap lebih “beradab”, sementara tubuh 

yang terekspos sering dikategorikan sebagai “primitif” atau “terbelakang.” Kontras ini terlihat dalam 

karya beberapa figur ditampilkan berpakaian lengkap sementara yang lain terekspos melalui overlay 

yang memperlihatkan bulu dada, payudara, dan alat kelamin. Dengan menampilkan tubuh dalam 

kondisi yang berbeda-beda, karya ini mempertanyakan bagaimana kolonialisme membangun hierarki 

sosial berdasarkan tubuh dan pakaian serta bagaimana elemen visual ini digunakan untuk 

meneguhkan relasi kuasa.  Dengan menghapus atau mengubah elemen pakaian melalui overlay, karya 

ini menantang gagasan pakaian sebagai simbol absolut status sosial. Hilangnya pakaian pada beberapa 

figur memperlihatkan bagaimana kolonialisme tidak hanya mengontrol tubuh secara fisik, tetapi juga 

melalui representasi visual yang membentuk pemahaman kita tentang “peradaban.” Dalam konteks 

seni rupa kontemporer, strategi ini berfungsi sebagai dekonstruksi historiografi kolonial, representasi 

tubuh tidak lagi pasif, tetapi menjadi ruang perlawanan terhadap warisan visual kolonialisme. Dengan 

mengaburkan batas antara identitas sosial yang dikonstruksi dan realitas manusiawi yang kompleks, 

karya ini mengajak pengunjung untuk mempertanyakan kembali bagaimana tubuh, pakaian, dan 

kekuasaan beroperasi dalam sejarah serta bagaimana narasi tersebut masih berdampak dalam 

pemahaman kita hari ini. 

 

 

 

 

 

 



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

35 
 

Ikonografi Visual Karya Structure Destroyer #10 

Gambar 7. Karya berjudul Structure Destroyer #10, 24.5 cm x 24.5 cm, Oil paint and crayon on 

paper, tahun 2025 

 

Sumber Gambar: E-Katalog Pameran Structure Destroyer tahun 2025 

Figur-figur dalam karya ini merepresentasikan struktur sosial yang dikonstruksi oleh 

kolonialisme. Komposisi karakter yang saling berdekatan tidak sekadar menunjukkan hubungan 

sosial, tetapi juga menandakan bagaimana kolonialisme mengelompokkan masyarakat lokal sebagai 

massa homogen tanpa identitas individual. Dalam banyak dokumentasi visual kolonial, masyarakat 

lokal sering kali digambarkan dalam posisi yang seragam dan statis, menegaskan dominasi kolonial 

dalam mendefinisikan subjek jajahannya. Selain itu, posisi tubuh dan garis bayangan dalam karya ini 

menciptakan efek tumpang tindih, seolah-olah figur-figur tersebut adalah sosok yang sama dalam 

posisi berbeda. Distorsi ini dapat dikaitkan dengan bagaimana fotografi kolonial digunakan sebagai 

alat kategorisasi sosial, individu dikelompokkan berdasarkan status sosial atau rasial yang telah 

ditetapkan oleh kekuatan kolonial. Dalam konteks ini, perubahan posisi tubuh bukan sekadar 

pergerakan fisik, tetapi mencerminkan bagaimana kolonialisme membentuk dan mengatur hierarki 

sosial sesuai kepentingannya. Penggunaan tongkat sebagai simbol hierarki sosial juga menambah 

kompleksitas makna dalam karya ini. Dalam banyak budaya, tongkat diasosiasikan dengan 

kewibawaan, tetapi dalam konteks kolonialisme, simbol ini juga dapat merujuk pada alat dominasi 

sosial. Dalam karya ini, perpindahan tongkat dari figur “padat” ke figur garis bayangan 

mengisyaratkan perubahan status sosial yang tidak hanya bersifat personal, tetapi juga menunjukkan 

fleksibilitas status yang dikendalikan oleh kolonialisme untuk mempertahankan hierarki kekuasaan. 

Selain aspek figuratif, penggunaan warna monokrom biru-putih dalam karya ini menegaskan 

referensi terhadap fotografi kolonial, yang pada masanya digunakan sebagai instrumen dokumentasi 

dan propaganda. Dengan mereplikasi warna dan format visual ini, karya ini menantang bagaimana 

sejarah visual kolonial masih beroperasi dalam membentuk persepsi kita terhadap masa lalu. 

Ikonologi 

Pergeseran posisi tubuh dalam karya ini tidak sekadar menunjukkan dinamika fisik, tetapi juga 

menyingkap ketidakstabilan hierarki sosial dalam dokumentasi kolonial. Tumpang tindih 

menciptakan efek distorsi yang merefleksikan bagaimana kolonialisme membentuk dan mengontrol 

persepsi tentang status sosial masyarakat lokal. Dalam konteks sejarah kolonial, perubahan posisi 

tubuh dari duduk ke berdiri dapat dikaitkan dengan wacana mobilitas sosial yang menjadi narasi 



36 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

utama dalam kebijakan Politik Etis. Kebijakan ini, yang diklaim memberi akses pendidikan bagi kaum 

lokal, sering kali dikontraskan dengan realitas bahwa kesempatan tersebut tetap berada dalam 

kendali kolonial (Kartodirdjo, Poesponegoro, & Notosusanto, 1975:22-30). Akibatnya, masyarakat 

lokal hanya dapat bergerak dalam batas-batas yang telah ditentukan. Efek kabur dan overlay dalam 

karya ini menegaskan rapuhnya konstruksi hierarki sosial dalam fotografi kolonial, yang seolah 

objektif tetapi sebenarnya sarat dengan manipulasi visual untuk menjustifikasi kolonialisme. Teknik 

distorsi ini juga mencerminkan bagaimana representasi kolonial masih memengaruhi cara kita 

memahami sejarah di era pascakolonial. Dengan menampilkan figur yang tumpang tindih dan tidak 

stabil, karya ini mengajak pengunjung untuk mempertanyakan ulang bagaimana sejarah visual 

kolonial diwariskan dan diinterpretasikan dalam dunia seni. 

Interpretasi Karya: Intervensi Artistik dan Kritik Kolonial dalam Seni Rupa 

Pada tahap mengevaluasi karya-karya dalam pameran Structure Destroyer, penilaian tidak 

hanya terbatas pada aspek teknis dan estetika. Sejalan dengan pandangan Marianto (2017:199-205) 

bahwa kritik seni mempertimbangkan kegunaan, manfaat, nilai, dan relevansi kontekstual, analisis ini 

berfokus pada analisis mendalam dan spesifik untuk setiap karya yang dipilih dari pameran Structure 

Destroyer. Karya dinilai apa adanya, dengan mempertimbangkan konteks seni dan budaya masa kini. 

Seni rupa kontemporer yang terus berkembang menjadikannya sebagai media alternatif dalam 

menyampaikan pesan. Seni memiliki kekuatan untuk bergerak lebih jauh karena medan artistiknya 

(Hujatnikajennong, 2015:69-70). 

Melihat dalam konteks seni rupa kontemporer, karya seni bukan hanya dinilai dari aspek teknis 

dan estetika, tetapi juga dari perannya dalam menafsirkan ulang sejarah dan menantang narasi 

dominan. Seni rupa kontemporer berfungsi sebagai alat untuk menantang narasi kolonial yang telah 

mengakar dalam historiografi tradisional. Seperti yang disampaikan oleh Gibbons (2007: 1), dominasi 

kolonial dan imperialisme telah dikritisi melalui upaya masyarakat terpinggirkan dalam menulis ulang 

sejarah. Structure Destroyer menempati posisi ini. Pameran tidak sekadar menghadirkan artefak 

kolonial sebagai objek statis, tetapi juga sebagai ruang kontestasi narasi yang memungkinkan lahirnya 

pemaknaan baru yang lebih kritis terhadap kolonialisme. Kritik seni tidak sekadar melihat medium 

dan komposisi, tetapi juga mempertimbangkan sebuah karya berinteraksi dengan wacana sejarah, 

politik, dan budaya. Dalam pameran Structure Destroyer, intervensi artistik yang dilakukan oleh 

Prihatmoko Moki tidak hanya menghadirkan ulang artefak visual kolonial, tetapi juga 

mendekonstruksi dan merespon kolonialisme dalam membentuk cara kita memahami sejarah visual. 

Memanfaatkan distorsi visual dan manipulasi ikonografi, karya-karya dalam pameran ini mengajak 

pengunjung untuk membaca ulang historiografi kolonial dengan perspektif yang lebih kritis. 

Seni rupa kontemporer berperan sebagai media alternatif dalam menarasikan ulang sejarah dan 

membuka ruang interpretasi yang lebih luas. Seperti yang dikemukakan oleh Hujatnikajennong 

(2015:69-70), seni memiliki kekuatan untuk bergerak lebih jauh karena medan artistiknya 

memungkinkan seniman untuk menggugat representasi sejarah yang mapan. Structure Destroyer 

adalah contoh bahwa seni tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi visual, tetapi juga sebagai alat kritik 

kolonial yang menantang cara kita melihat dan memahami masa lalu. Penggunaan strategi visual 

seperti overlay, penghapusan elemen, dan permainan perspektif membongkar narasi kolonial yang 

selama ini diterima sebagai "objektif" dan menggantinya dengan interpretasi yang lebih reflektif. 

Dengan demikian, pameran ini tidak hanya menjadi medium artistik, tetapi juga sebuah bentuk 

intervensi dalam diskursus sejarah yang mendorong pengunjung untuk mempertanyakan ulang 

warisan kolonial dalam budaya visual. 

Intervensi artistik menjadi benang merah dalam evaluasi terhadap empat karya yang dipilih. 



Isradina Paricha- Membongkar Narasi Kolonial 

 

37 
 

Intervensi ini dapat diartikan sebagai proses kreatif seniman yang secara sadar melakukan pembacaan 

ulang terhadap suatu subjek dengan menggabungkan teknik bertumpuk dalam karyanya. Misalnya, 

penggunaan teknik overlay, penggambaran kincir angin, hingga peletakan atribut dalam komposisi 

visual. Keempat karya yang dipilih ini memiliki kesamaan dalam strategi artistiknya, yaitu 

menampilkan sejarah yang dapat diinterpretasikan ulang dari sudut pandang seniman. Dalam konteks 

ini, intervensi artistik bukan sekadar dinilai dari segi estetika, tetapi juga menjadi alat kritik sosial 

serta medium untuk membaca ulang narasi tertentu. 

Kesadaran dan perenungan dari pengunjung menjadi aspek penting dalam menilai karya ini. 

Beberapa karya secara tegas menyiratkan ketimpangan sosial dan bentuk dominasi kolonial, yang 

terbukti efektif melalui respons pengunjung, termasuk kritik yang mereka tuliskan terhadap karya 

tersebut. Di sisi lain, meskipun pesan yang disampaikan cukup jelas dan dapat dipahami publik, tetap 

ada jarak yang muncul akibat pengalaman membaca antar individu yang berbeda-beda. Penempatan 

beberapa karya yang berdekatan dengan buku-buku di sekitarnya berpotensi mengurangi daya tarik 

visualnya sebagai objek pameran. Akibatnya, karya-karya tersebut mungkin hanya dipersepsikan 

sebagai elemen dekoratif, sehingga memerlukan perhatian lebih dari pengunjung untuk diapresiasi 

secara penuh sebagai bagian integral dari narasi pameran. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan peran sentral seni rupa dalam proses reinterpretasi sejarah, 

khususnya dalam upaya membongkar narasi kolonial yang mengakar dalam budaya visual. Pameran 

Structure Destroyer oleh Prihatmoko Moki menjadi contoh kebebasan berekspresi, yang melekat pada 

medium seni, yang memberikan landasan bagi seniman untuk  membongkar historiografi kolonial. 

Seniman secara aktif menggunakan strategi visual bukan sekadar untuk eksplorasi estetika, melainkan 

untuk menarasikan ulang sejarah dengan perspektif yang lebih kritis.  

Pameran ini menegaskan bahwa sejarah adalah konstruksi dinamis yang terbuka untuk 

ditafsirulang, bukan entitas final. Structure Destroyer menawarkan cara baru dalam membaca artefak 

visual kolonial, mengganggu narasi mapan, dan membangun narasi oposisi dari pengalaman 

pascakolonial. Dengan demikian, seni rupa berfungsi sebagai alat negosiasi makna dan intervensi 

dalam wacana sejarah, yang secara fundamental dapat mengubah pemahaman kita terhadap masa lalu 

dan membuka ruang bagi interpretasi yang lebih beragam dan kritis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku dan Jurnal 

Ariani. 2015. "Perubahan Fungsi pada Museum Fatahillah Ditinjau dari Teori Poskolonial." 

HUMANIORA 6(4): 483–495. 

Arnold, B. C. 2022. “The Invention of Photography, the Netherlands, and the Dutch East Indies”, dalam 

B. C. Arnold (ed.), A History of Photography in Indonesia: From the Colonial Era to the Digital Age, 

hlm. 25–45. Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Ekarini, Dian. 2023. “Karakterisasi dan Identifikasi Kertas Foto (Albumen, Gelatin-Perak, dan 

Kolodion) pada Koleksi Fotografi Kuno,” hlm. 79–178, dalam Kajian Konservasi Koleksi Museum 

Sonobudoyo. Yogyakarta: Penerbit Museum Sonobudoyo. 

Gibbons, Joan. 2007. Contemporary Art and Memory: Images of Recollection and Remembrance. London 

& New York: I.B. Tauris. 



38 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 26-38 
 

Hasibuan, F. A. (ed.). 2025. Structure Destroyer (Katalog Pameran). Kebun Buku. 

Hujatnikajennong, Agung. 2015. Kurasi dan Kuasa: Kekuratoran dalam Medan Seni Rupa Kontemporer 

di Indonesia. Tangerang Selatan: Marjin Kiri. 

Kartodirdjo, Sartono, Marwati Djoened Poesponegoro, dan Nugroho Notosusanto. 1975. Sejarah 

Nasional Indonesia V: Jaman Kebangkitan Nasional dan Masa Akhir Hindia Belanda. Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Levine, Philippa. 2008. "States of Undress: Nakedness and the Colonial Imagination." Victorian Studies 

50(2): 189–219. 

Martinus, Dwi Marianto. 2017. Art & Life Force in a Quantum Perspective. Scritto Books Publisher. 

Panofsky, Erwin. 1955. Meaning in the Visual Arts. New York: Doubleday Anchor Books. 

Purwanto, Bambang. 2008. "Kesadaran Dekonstruktif dan Historiografi Indonesiasentris," hlm. 33–62, 

dalam Budi Susanto, S.J. (ed.), Membaca Postkolonialitas (di) Indonesia. Yogyakarta: Penerbit 

Kanisius. 

Wawancara 

Prihatmoko Moki. Wawancara oleh Isradina Paricha, Febri Anugerah dan Ryssa Putri Nabila, 25 

Februari. 

 


