Bandar Maulana
Jurnal Sejarah Kebudayaan
Vol. 30, No. 1, Maret 2025
https://e-journal.usd.ac.id/index.php/BandarMaulana

WAJAH PLURALISME POSITIF DALAM SURAT
A.R. FACHRUDDIN KEPADA PAUS YOHANES PAULUS II

Muhammad Ichsan Budi Prabowo
Museum Muhammadiyah, Universitas Ahmad Dahlan

Tamanan, Banguntapan, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta
Email: muhammad.ichsan@staff.uad.ac.id

ABSTRAK

Kedatangan Paus Paulus Yohanes II pada tahun 1989 ke Indonesia menjadi sebuah momen
bersejarah dalam dinamika umat beragama di Indonesia. Sebagai negara Muslim terbesar,
kedatangan sang paus juga bertepatan dengan momen krusial hubungan antara umat Islam dan
narasi dalam kemelut Kristenisasi yang membawa arus konversi agama. Penemuan dokumen surat
A.R. Fachruddin sebagai pemimpin Muhammadiyah waktu itu kepada Paus Paulus Yohanes II saat
kunjungannya di Indonesia menjadi sebuah jendela pengetahuan untuk memahami hubungan
Muslim dan Kristen yang berada dalam konflik kepentingan dan usaha-usaha negosiasi. Nantinya
nilai yang coba dikonsepsikan oleh A.R. Fachruddin menjadi fondasi dari konsep pluralisme positif
yang baru diwacanakan beberapa dekade setelahnya. Dalam suratnya, A.R. Fachruddin
menyatakan beberapa konsep tentang usaha argumentatif umat Islam atas agamanya,
ketidakpuasan dalam konflik yang terjadi, serta usaha negosiasi demi mencapai kebaikan bersama
dalam kehidupan berbangsa.

Kata Kunci: Pluralisme positif, Paus Paulus Yohanes II, A.R. Fachruddin, Muhammadiyah, Umat

beragama

ABSTRACT

The visit of Pope John Paul Il to Indonesia in 1989 marked a historic moment in the dynamics of
interreligious life in the country. As the world’s largest Muslim-majority nation, Indonesia witnessed
this papal visit at a particularly critical juncture in Muslim-Christian relations, shaped by ongoing
tensions surrounding the discourse of Christianization and the growing tide of religious conversions.
The discovery of a letter written by A.R. Fachruddin—then leader of Muhammadiyah—to Pope John
Paul 11 during the pontiff’s visit has since emerged as a valuable lens through which to understand the
complex interplay of competing interests and ongoing negotiations between Muslim and Christian
communities. The values articulated by A.R. Fachruddin in this correspondence would later serve as
the conceptual foundation for what would come to be known as “positive pluralism,” a discourse that
only gained broader traction several decades later. In his letter, A.R. Fachruddin outlined key ideas
concerning the Muslim community’s reasoned defense of its faith, the dissatisfaction with the
prevailing conflicts, and the negotiations aimed at achieving the common good within a pluralistic
national life.

Keywords: Positive pluralism, Pope Paul John II, A.R. Fachruddin, Muhammadiyah, Religious

comunities


mailto:muhammad.ichsan@staff.uad.ac.id

2 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hIm. 1-15

PENDAHULUAN

Pencarian titik temu pemikiran pluralisme di Indonesia merupakan proses yang tidak pernah
berakhir. Usaha untuk menemukan konstruksi yang tepat tentang pluralisme bagi masyarakat
Indonesia dilakukan dengan berbagai cara seperti melalui forum diskusi, hingga upaya
mengembangkan praktik inklusivitas beragama pada masing-masing umat. Namun, pencarian tentang
konstruksi pluralisme terkadang melewatkan aspek historis, sehingga kontekstualisasi pluralisme
masa kini seringkali lepas dari akar sejarah.

Dalam lintasan sejarah, relasi umat Islam dan Kristen dalam mencapai kebersamaan terkadang
terrekam dalam momen penting perjumpaan antar kedua umat beragama. Pada tanggal 9-14 Oktober
1989, Paus Yohanes Paulus II melakukan kunjungan pastoral ke Indonesia. Peristiwa ini merupakan
momen penting bagi bangsa Indonesia karena untuk pertama kalinya pemuka umat Katolik ini
mengunjungi Indonesia secara langsung. Kunjungan ini juga menjadi kunjungan pertama bagi Paus
Yohanes Paulus II ke sebuah negara dengan penduduk mayoritas Muslim, khususnya dengan jumlah
umat Kristen yang kurang dari 20 persen dari keseluruhan penduduknya (Tempo, 14 Oktober 1989).
Tujuan kunjungan ini tentunya, di satu sisi merupakan bentuk kesadaran pihak Vatikan untuk
menjalin hubungan baik dengan negara dengan penduduk mayoritas Muslim. Di sisi lain, terpilihnya
Indonesia sebagai negara yang dikunjungi menunjukkan bahwa di mata dunia Indonesia memiliki nilai
penting sebagai sebuah negara dengan penduduk mayoritas Muslim.

Kunjungan Paus Yohanes Paulus II ke Indonesia tentu bukan menjadi hal yang mengejutkan
bahkan jika dilihat dari perspektif Muslim Indonesia. Perjumpaan antara umat Islam Indonesia dengan
pemuka-pemuka agama Kristen telah terjadi sejak masa kolonial dalam pola hubungan yang berubah-
ubah. Untuk memahami hubungan umat Kristen dan Muslim di Indonesia perlu ditemukan kedudukan
yang sama untuk memahami keduanya sebagai dua komunitas beragama yang memiliki entitas yang
cukup berbeda. Maka sikap antara keduanya sebagai komunitas dapat terwakili dari sikap tiap-tiap
organisasi yang telah terkonsolidasi, karena di dalam kesempatan itulah bentuk relasi akan lebih jelas
ditemui (Shihab, 1988:47). Pada agenda kedatangan Paus Yohanes Paulus Il tidak ada pertemuan
khusus dengan organisasi-organisasi Islam di Indonesia. Penyambutan Paus Yohanes Paulus II
dilaksanakan seperti tamu kenegaraan pada umumnya, yaitu pertama paus ditemui Menteri Luar
Negeri Ali Alatas, kemudian paus menuju Istana Negara dalam protokol kenegaraan (Tempo, 14
Oktober 1989). Pertemuan tersebut dihadiri oleh beberapa menteri, namun dalam laporan Tempo
tidak ditemukan informasi bahwa dalam acara tersebut juga dihadiri perwakilan beberapa organisasi
gerakan Islam Indonesia.

Muhammadiyah menjadi salah satu organisasi Islam yang memiliki rekaman cukup banyak
terkait kunjungan Paus Yohanes Paulus Il ke Indonesia, khususnya saat kunjungan Paus ke Yogyakarta
pada 10 Oktober. Kunjungan ini cukup unik karena dibanding tempat kunjungan lain seperti Medan,
NTT, dan Maumere, Yogyakarta merupakan kota dengan jumlah umat Muslim terbesar. Bahkan kota
ini menjadi pusat salah satu organisasi Islam paling berpengaruh di Indonesia yaitu Muhammadiyah.
Pemberitaan tentang kunjungan Paus Yohanes Paulus II telah dibuat oleh Muhammadiyah sejak bulan
September hingga November. Dalam pemberitaannya Muhammadiyah nampak bersikap hangat dan
terdapat kehati-hatian dalam menunjukkan sikapnya terhadap kunjungan Paus. Sebuah dokumen
penting tentang sikap Muhammadiyah terhadap kunjungan Paus Yohanes Paulus II peneliti temukan
di kantor Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah yaitu dokumen surat A.R.
Fachruddin kepada Paus Yohanes Paulus II. A.R. Fachruddin menulis surat dengan judul, “Sugeng



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 3

rawuh lan sugeng kondur, Bapak Paus Yohanes Paulus II saking kula Pak A.R. Ngayogyakarta”. Surat
tersebut secara pribadi ditulis oleh A.R. Fachruddin namun dalam posisinya sebagai Ketua Pimpinan
Pusat Muhammadiyabh.

Surat yang ditulis dalam bahasa Jawa dan Indonesia tersebut berisi tentang empat pokok
pembahasan yaitu perkenalan diri A.R. Fachruddin, profil Muhammadiyah, penjelasan tentang ajaran
Islam, dan komentar tentang kegiatan Misi di Indonesia. Berdasarkan pada analisa yang ditemukan
peneliti, diketahui bahwa surat tersebut rencananya dipublikasikan ke khalayak umum menjadi
sebuah surat terbuka, namun hingga kini belum ditemukan publikasi yang jelas tentang beredarnya
surat ini pada masyarakat umum.

Keberadaan surat tersebut menunjukkan besarnya makna sosial dari kunjungan Paus Yohanes
Paulus II. Membaca surat ini berarti memahami pemikiran A.R. Fachruddin sebagai ketua Pimpinan
Pusat Muhammadiyah dalam bersikap. Herman L. Beck berpendapat bahwa Muhammadiyah menjadi
wajah kaum Islam modernis di Indonesia yang menampakkan keberagaman yang khas, khususnya
dalam bersikap terhadap umat Kristen. Muhammadiyah menerjemahkan sebuah kebhinekaan yang
terkadang dalam perjalanan historisnya melampaui konsep kebhinekaan yang baru dirumuskan
setelah Indonesia menjadi sebuah Negara Republik Indonesia (Beck, 2019:11). Untuk itu, tulisan ini
hendak menjawab pertanyaan mengenai makna sosial kunjungan Paus Yohanes Paulus II ke Indonesia
bagi umat Muslim Indonesia, khususnya Muhammadiyah, serta pemikiran A.R. Fachruddin tentang
tentang relasi Muslim dan Kristen yang terekam dalam suratnya kepada Paus Yohanes Paulus II.

METODE PENELITIAN

Bahan kajian dalam penelitian ini adalah surat A.R. Fachruddin kepada Paus Yohanes Paulus II
dalam kunjungannya ke Indonesia tahun 1989. Metode yang digunakan adalah metode sejarah kritis
untuk menghasilkan data deskriptif naratif dalam merekonstruksi peristiwa di masa lalu (Kartodirdjo,
2012:33). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan sosiologi, khususnya dengan meminjam
teori-teori gerakan sosial. Dalam pelaksanaannya, penelitian ini menempuh beberapa tahapan yaitu
pengumpulan data (heuristik), verifikasi (kritik sumber), dan analisis data (interpretasi).

Membentuk sebuah konsep pluralisme dalam tinjauan historis bukanlah hal yang mudah, karena
sejarah di masa lalu pada dasarnya tidak mewakili hal apapun yang baru dikonstruksikan hari ini.
Berdasarkan penjelasan Sartono Kartodirdjo, sejarah memerlukan ilmu sosial sebagai pendekatannya.
Dalam penelitian ini teori sosial budaya seputar pluralisme dapat dibangun dari argumen historis
untuk menghasilkan sebuah pemikiran yang utuh.

Penjelasan tentang pluralisme dengan argumen historis telah disampaikan oleh Kuntowijoyo.
Menurutnya, kecenderungan untuk berpindah-pindah, mencampuradukkan atau tidak terus terang
dalam tindakan beragama adalah bentuk pluralisme negatif. Sebaliknya, sikap terus terang dan
berpegang teguh pada keyakinan tetapi pada saat yang sama bisa menerima sikap terus terang dan
keyakinan orang lain yang berbeda disebut dengan pluralisme positif (Kuntowijoyo, Ahmad Syafi’i
Ma’arif, dkk, 1998:41). Dengan meminjam istilah dari Kuntowijoyo, Muhammadiyah menjabarkan arti
pluralisme positif yang diletakkan dalam empat aspek, yaitu sikap positif terhadap suatu keyakinan
dan kepercayaan pada suatu agama, bukan ateis dan agnostik; sikap positif terhadap orang yang
berbeda keyakinan; memahami dan mengerti orang lain yang berbeda keyakinan; serta memberi
akomodasi orang lain agar dapat melaksanakan keyakinannya. Pluralisme positif Muhammadiyah
dapat terlihat dari pandangan Muhammadiyah tentang kehidupan bermasyarakat, prinsip dasar
keagamaan, usaha untuk membangun persatuan dan relasi antar anak bangsa. Hal tersebut



4 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hIm. 1-15

merupakan metode ideologi dan historis dalam membentuk pemikiran Muhammadiyah tentang
pluralisme yang berkembang melalui kiprah keorganisasian dan pemikiran para tokohnya.

Menangkap pemikiran individu secara sentralistik agaknya sulit dilakukan dalam memahami
Muhammadiyah. Hal ini dikarenakan organisasi telah berjalan sebagai sistem dan mengikuti sederet
peraturan yang terkadang lebih dijadikan sandaran dibandingkan dengan intuisi. Di samping itu,
Achmad Jainuri menjelaskan bahwa kepemimpinan pada tokoh organisasi modernis lebih pada pola
yang diwariskan dibandingkan dengan kharisma yang menjadi identitasnya. Mereka menata
organisasi dan membangun suatu kepemimpinan yang stabil, dalam bentuk pola-pola kegiatan, aturan
dan juga nilai organisasi (Jainuri, 2002:44). Fenomena semacam ini umumnya merupakan
karakteristik dari gerakan sosial seperti yang dijelaskan oleh Blumer. Dilihat dari perkembangannya,
gerakan semacam ini cenderung melewati tahap tertentu sebelum mencapai tahapan akhir mereka.
Untuk melihat perkembangan gerakan ini, aspek penting yang layak dilihat adalah mekanisme yang
memungkinkan gerakan bisa tumbuh dan semakin terorganisir (Blumer, 1976:202). Peran pemimpin
dilihat sangat berperan dalam pertumbuhan gerakan sosial.

Penelitian tentang relasi antara umat Muslim dan Kristen di Indonesia telah banyak dilakukan.
Pada umumnya penelitian diproduksi oleh berbagai lembaga penelitian dan pusat studi pada
perguruan tinggi, baik PTN, PTAIN, dan PTS, seperti pada lembaga CRCS UGM di Yogyakarta (Abdullah,
dkk, 2019:21). Sejauh ini belum cukup banyak studi tentang pluralisme atau relasi antar umat
beragama di Indonesia khususnya tentang Muhammadiyah pada masa kontemporer atau pasca
kemerdekaan. Ditambah lagi, masih sedikit studi yang mendasarkan kajiannya pada suatu naskah
tertentu untuk menemukan makna di dalam teks mengenai tema relasi antar umat beragama.

Studi yang memberikan penjelasan umum tentang relasi Muhammadiyah dan umat Kristen
penulis dapatkan dalam karya Alwi Shihab yang awalnya berupa disertasi dengan judul “The
Muhammadiyah Movement and Its Controversy with Christian Mission in Indonesia” yang kemudian
diterbitkan dalam sebuah buku dengan judul “Membendung Arus: Respon Muhammadiyah Terhadap
Penetrasi Misi Kristen di Indonesia”. Karya ini secara prinsip memberikan penjelasan tentang
perjumpaan Muhammadiyah dan misi Kristen di awal pendiriannya. Dalam banyak hal Alwi Shihab
membangun sebuah argumen bahwa ada banyak momen yang menempatkan misi Kristen sebagai
model bagi gerakan Muhammadiyah, khususnya dalam bidang pelayanan sosial, kesehatan dan
pendidikan. Memang terjadi persaingan antara keduanya. Meskipun tanpa kekerasan, tetapi
dijelaskan bahwa peran negara dalam menerjemahkan relasi umat beragama dan kerukunan sangat
mempengaruhi hubungan yang terjadi pada lapisan rakyat bawah.

Selanjutnya, konsep dan pola hubungan umat Muslim dan Kristen di Indonesia diteliti oleh
Hyung Jun Kim dalam sebuah studi tentang perubahan perilaku masyarakat pedesaan Jawa,
khususnya Yogyakarta (Kim, 2015:257). Penelitiannya merupakan hasil sebuah disertasi antropologi
dengan judul, “Reformist Muslim in a Yogyakarta Village: The Islamic Transformation of
Contemporary Socio-Religious Life”, yang kemudian diterbitkan dalam buku dengan judul Revolusi
Perilaku Keagamaan di Pedesaan Yogyakarta. Penelitian ini secara umum menjelaskan tentang
perilaku keagamaan Muslim Modernis, khususnya Muhammadiyah, yang dapat memberi pengaruh
signifikan dalam perubahan sebuah komunitas masyarakat. Kim juga menjelaskan tentang relasi yang
terbentuk antara anggota Muhammadiyah dengan umat Kristen berkat identitas
kemuhammadiyahannya.

Hubungan yang terjalin antara Muslim dan Kristen di pedesaan dan wilayah perkotaan kecil di
Indonesia terjadi lebih dinamis dari yang dilihat pada permukaan. Pada setiap kurun waktu, corak dari



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 5

gerakan misi terus mengalami perubahan yang dipengaruhi oleh kondisi politik yang berlaku dan
relasi internasional yang mereka miliki sebagai suatu gerakan global. Hyung Jun Kim menegaskan
bahwa di Yogyakarta, dimana ekspansi Kristen dan laju pertumbuhan penduduk Kristen tinggi dan
merupakan kota tempat tinggal banyak tokoh aktivis reformis dan pusat pimpinan Muhammadiyah,
kerap diadakan diskusi yang serius dari berbagai gerakan Islam untuk membahas fenomena
percepatan Kristenisasi. Hasil dari forum-forum tersebut menunjukkan ketidakpuasan sekaligus
penolakan terkait gencarnya program misi Kristen di sekitar mereka. Walaupun begitu, hingga akhir
penelitian tersebut belum terdapat benturan yang cukup berisiko antar kedua belah pihak.

Lebih lanjut, keprihatinan cendekiawan Muslim Muhammadiyah di Yogyakarta tentang
Kristenisasi tidak hanya disebarluaskan di lingkungannya sendiri, namun juga melalui media
pengajian dan penerbitan, serta hubungan personal antar sesamanya di luar wilayah. Hasilnya adalah
hubungan Muslim dan Kristen di perkotaan hingga pedesaan Yogyakarta dibentuk bukan hanya oleh
dinamika lokal, melainkan juga oleh para cendekiawan reformis di kawasan ini. Secara perlahan
sebuah “garis demarkasi” antara Muslim dan Kristen perlahan tercipta dan meluas, tidak hanya dalam
aspek keagamaan saja, namun hingga ranah non keagamaan. Gejala ini muncul karena para intelektual
tersebut justru berkecimpung dalam ranah non keagamaan seperti para profesional hingga birokrat,
sehingga kondisi yang ada pada mereka mempengaruhi aktualisasi keagamaan pada ranah yang lebih
luas dari aspek keagamaan saja.

PEMBAHASAN

Pluralisme Positif dalam Surat A.R. Fachruddin

Muhammadiyah tidak lahir dari ruang kosong, namun merupakan cerminan dari kondisi sosial
masyarakat yang membentuk lingkungan dan dirinya. Selain pergulatan dengan beragam pemikiran
Islam, pertemuannya dengan agama lain dari waktu ke waktu juga menjadi faktor pembentuk
Muhammadiyah pada masa kini. Perjumpaan pertama kaum Muslim Indonesia dengan umat Kristen
melalui kolonialisme memang merupakan fakta yang tidak dapat dipungkiri. Mungkin hingga awal
abad 15 belum pernah ada komunitas Muslim di Indonesia yang benar-benar berinteraksi secara
intensif dengan umat Kristen. Perjumpaan secara intensif baru benar-benar terjadi setelah memasuki
pertengahan abad ke 16 (Vlekke, 2009:215). Perlu waktu hingga beberapa abad sampai interaksi yang
intensif benar-benar terjadi antar keduanya, tetapi dalam aspek yang lebih khusus kedua agama
tersebut menunjukkan keterkaitan kuat pada akar teologisnya masing-masing sebagai agama yang
muncul dari Asia Barat. Maka berdasarkan aspek teologis tersebut, pertemuan antara keduanya
tidaklah menunjukkan keterasingan satu sama lain, walaupun karena masalah teologis tersebut
potensi konflik rawan terjadi.

Pada masa awal terbentuknya Muhammadiyah, K.H. Ahmad Dahlan dan para perintis
Muhammadiyah tentunya paham posisi mereka terhadap umat Kristen. Kawasan perkotaan di
Yogyakarta pada waktu itu menjadi pusat koordinasi yang strategis bagi pengembangan gerakan
zending khususnya melalui penyelenggaraan pendidikan. Hingga tahun 1908 berdasarkan data J. Van
Gigch terdapat enam sekolah Kristen dan sebelas sekolah Katolik pada tingkatan KIS hingga ELS di
seluruh wilayah Yogyakarta, beberapa diantaranya ada di wilayah luar kota seperti Kulon Progo dan
Sleman (Surjomihardjo, 2008:85). Pada kurun waktu itu tingginya minat masyarakat untuk
memberikan pendidikan bagi anaknya meningkat secara perlahan berkat kemajuan ekonomi pada
awal abad ke-20. Khususnya kelas menengah pribumi non bangsawan, mereka terjebak dalam posisi
yang sulit dimana sekolah Priyayi tampaknya cukup sulit untuk mereka masuki, sementara mereka



6 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hIm. 1-15

tetap ingin mempertahankan identitas keagamaan mereka sebagai seorang Muslim. Hal ini yang
kemudian menjadikan pendidikan Muhammadiyah berkembang dalam kurun waktu singkat dalam
mengejar ketertinggalan dengan pendidikan zending. Hingga tahun 1920 berdasarkan data ]. Van
Gigch dalam sebuah surat kabar ditemukan bahwa pada tingkatan Klasse Inlandsche School atau
sekolah rendah di kota Yogyakarta jumlah murid Muhammadiyah mengalami kenaikan signifikan
yaitu 756 murid, sementara KIS Protestan hanya mampu menyerap 243 murid.

Sentimen kepada perkembangan pendidikan zending tampaknya tidak diwujudkan
Muhammadiyah melalui sebuah gerakan protes, meskipun pada awal pendiriannya basis kelas yang
coba mereka layani sejatinya sama. Meskipun gerakan zending memberikan dampak yang serius,
namun dalam pandangan K.H. Ahmad Dahlan, menentang, melawan dan menghentikan peran aktif
mereka untuk menghentikan penetrasinya melalui konfrontasi langsung adalah hal yang tidak efektif
(Shihab, 2014:161). Keputusan tersebut tentu tidak dapat dipisahkan dari perlindungan pemerintah
kolonial pada gerakan zending yang dianggap cukup membantu program pendidikan bagi masyarakat.
Maka daripada menciptakan sebuah konfrontasi, Muhammadiyah lebih memilih mengejar
kesempatan untuk dapat setara dengan mereka dalam aspek perjuangannya.

Usaha untuk mencapai kedudukan yang setara dalam membangun gerakannya dapat ditemukan
dalam beberapa momen pertemuan K.H. Ahmad Dahlan dengan mereka. Sebuah cerita populer
tentang pertemuan K.H. Ahmad Dahlan dengan seorang aktivis misi bernama Dominie Baker
mengisahkan bahwa dalam pertemuannya terjadi perdebatan, kemudian K.H. Ahmad Dahlan
menantang jika Baker mau meninggalkan agama Kristen maka ia akan menemukan kebenaran Islam.
Selain kisah tentang Baker juga terdapat laporan tentang perdebatannya dengan seorang penginjil
dari Amerika bernama Dr. Zwemer dan Leberton (Syoedja, 2015:62). Meskipun secara logis dapat
dipahami bahwa kisah itu mungkin terasa berlebihan, seolah menjadikan K.H. Ahmad Dahlan sebagai
tokoh Muslim yang paling intensif melakukan diskusi antar agama, tetapi jika ditarik pada konteks
sosial masa itu kemungkinan logis juga dapat ditemukan mengingat berbeda dengan kiai pada
umumnya di pesantren Jawa yang cukup terisolir dari perjumpaan dengan orang Kristen, K.H. Ahmad
Dahlan hidup di perkotaan yang lebih plural. Selain itu, posisinya sebagai priayi semakin
memungkinkan ia duduk dengan cukup setara dengan bangsa Eropa.

Sikap menghindari konfrontasi namun tidak memungkiri perdebatan, cukup terlihat dari sikap
Muhammadiyah. Menurut Najib Burhani, nalar kritis menjadi budaya yang dibangun oleh
Muhammadiyah dalam melihat sesuatu. Muhammadiyah banyak melakukan kritik terhadap filosofi
Jawa dalam memandang nasib dan takdir. la memandang bahwa manusia tidak seharusnya menolak
evolusi alam. Evolusi ini terus bergerak ke depan untuk membuat dunia ini sejahtera. K.H. Ahmad
Dahlan berpendapat bahwa secara normatif, Allah akan selalu menjaga keberadaan Islam, namun
seiring dengan itu, secara logis Islam dapat hilang dari Indonesia jika umat Islam tidak
mempertahankannya dengan benar. Karena itu untuk menghindarkan masalah tersebut, dilakukan
segala upaya untuk membendung penetrasi Kristen, bahkan dengan tanpa ragu Muhammadiyah tidak
melakukan peniruan (Burhani, 2010:122). Maka dapat dilihat bahwa bagi K.H. Ahmad Dahlan,
konfrontasi antar umat beragama menjadi hal yang dihindari, namun rivalitas tetap dipertahankan,
khususnya di hadapan kaum Muslim sendiri dengan memberikan batas tipis pada sikap keterbukaan
di luar perihal keagamaan.

Keterbukaan semakin tampak pada masa kepemimpinan Muhammadiyah yang ketiga pada
masa K.H. Hisyam. K.H. Hisyam memiliki pandangan yang terbuka dengan segala peluang demi
memajukan pendidikan Muhammadiyah khususnya dengan memperoleh subsidi dari pemerintah.



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 7

K.H. Hisyam berpendirian, sebaiknya Muhammadiyah mau memanfaatkan subsidi pemerintah bagi
kemajuan sekolah-sekolahnya. Kebijaksanaan ini disetujui oleh hoofdbestuur Muhammadiyah. Secara
perlahan-lahan, Muhammadiyah yang telah memenubhi syarat berhasil memperoleh bantuan tersebut,
meskipun jumlahnya tidak begitu banyak dibandingkan dengan dana yang diperoleh pihak Katolik
maupun Kristen (Beck, 2015:18). Pemenuhan persyaratan tersebut telah menjadi bukti bahwa dalam
waktu singkat yaitu kurang dari dua puluh tahun Muhammadiyah telah membentuk sebuah sistem
pengajaran yang setara dengan pendidikan Barat. Padahal pendidikan Barat di Hindia Belanda perlu
waktu lebih dari setengah abad untuk mencapai tingkat yang diharapkan.

Kesediaan untuk menerima subsidi ini bukannya tanpa cela. Organisasi pergerakan yang lain
seperti Taman Siswa dan Sarekat Islam melontarkan kritik terhadap kebijakan Muhammadiyah yang
menerima subsidi sebagai sikap yang lembek. Segala kritikan ini kemudian dijawab oleh H. Fachruddin
yang menjabat sebagai wakil ketua hoofdbestuur. 1a dengan tegas menyatakan bahwa uang subsidi itu
bukan berasal dari Belanda, tetapi dari hasil pemerasan bangsa Indonesia yang sebagian besar berasal
dari umat Islam yang pada umumnya membayar pajak walaupun secara terpaksa. Selanjutnya, uang
subsidi ini dimanfaatkan untuk memajukan sekolah-sekolah Muhammadiyah yang memberikan
pendidikan kepada anak-anak bumiputera.

Jasa K.H. Hisyam dalam memajukan pendidikan mampu meningkatkan kualitas sumber daya
manusia di Hindia Belanda, karena berdasarkan statistik, pendidikan Muhammadiyah yang baru
berumur 15 tahun telah menyumbang lebih dari 40% kenaikan kualitas pendidikan bagi kaum
pribumi hingga tahun 1935. Maka oleh pemerintahan Belanda saat itu beliau mendapatkan bintang
tanda jasa Ridder Orde van Oranje Nassau pada tahun 1938. Bintang ini merupakan anugerah bagi
tokoh atau gerakan yang berpengaruh dan berjasa bagi kegiatan yang bersifat sosial kemasyarakatan
(Gonggrijp, tt:218).

Makna Sosial Kunjungan Paus Yohane Paulus II ke Indonesia

Dalam perjalanan sejarah Vatikan, Paus Yohanes Paulus Il yang sebelumnya bernama Wojtyla
merupakan Paus pertama yang berasal bukan dari orang Italia sejak empat ratus tahun terakhir. Lahir
pada 18 Mei 1920 di kota Wadowice Polandia, berbagai macam peristiwa yang dialami dan teladan
hidup dari orang-orang terdekatnya telah membentuk Wojtyla menjadi pribadi yang tangguh dan
memiliki kepekaan sosial. la mengalami masa muda di saat konflik Perang Dunia II terjadi. Dalam
perang tersebut, Polandia dan Prancis ada dalam masa pendudukan Jerman sehingga momen konflik
sekaligus harapan tentang perdamaian berpengaruh pada diri Wojtyla.

Hingga Perang Dunia II berakhir tahun 1945, Wojtyla masih dalam masa pengabdian dan
pendidikan lanjut. Hingga keadaan Eropa memulih pada tahun 1949, Kardinal Adam Sapieha meminta
Wojtyla untuk kembali belajar di Universitas Jagiellonian. Sambil belajar, dia ditugaskan menjadi
dosen dan pastor mahasiswa. Setelah menyelesaikan pendidikan dan memenuhi persyaratan yang
dimungkinkan, pada 28 September 1958, Pastor Wojtyla ditahbiskan menjadi Uskup Krakow. Setelah
menapaki karir di struktur Gereja selama beberapa dekade, ia sebagai uskup datang ke Roma untuk
menghadiri pemakaman Paus Yohanes Paulus I, pada tanggal 16 Oktober 1978. Seperti kebiasaan
Gereja Katolik pada umumnya, setelah wafatnya seorang paus maka segera dilakukan pemilihan dan
musyawarah (conclave) oleh para kardinal untuk memilih paus yang baru. Maka dihasilkan keputusan
bahwa Wojtyla menjadi paus dengan nama Paus Yohanes Paulus II.

Yohanes Paulus Il merupakan seorang Paus yang gigih melawan pelanggaran HAM, menentang
aborsi dan menolak tahbisan wanita dalam Gereja. Dia adalah paus pertama yang melakukan dialog



8 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hIm. 1-15

antar agama. Dalam kunjungannya ke berbagai negara di dunia, Paus Yohanes Paulus II selalu
menyampaikan pentingnya menjunjung tinggi harkat dan martabat kehidupan manusia. Dia selalu
mengingatkan bahaya sekularisme dan materialisme. “Hidup” atau “kehidupan” adalah kata kunci
dalam setiap khotbahnya. Beliau mengingatkan akan ancaman “budaya kematian” yaitu narkoba,
pornografi, dan kekerasan.

Sebuah momen penting bagi Paus Yohanes Paulus Il dan bangsa Indonesia terjadi dalam
kunjungannya pada 9 hingga 14 Oktober 1989. Harian Kompas secara berturut-turut memberitakan
seputar kunjungan beliau:

“Disambut Menteri Luar Negeri Ali Alatas, Paus Yohanes Paulus II, 69 tahun, diantar ke Istana Merdeka.
Upacara kenegaraan menyambut tamu resmi dengan dentuman meriam 21 kali dan pemeriksaan barisan
dipimpin oleh Presiden Soeharto sendiri di Istana Merdeka. Acara yang dirangkai secara padat itu
dilanjutkan dengan kunjungan kehormatan kepada Presiden dan Ny. Tien Soeharto di Ruang Jepara. Tidak
seperti kepala negara lain tamu negara dari Vatikan ini tak menginap di Wisma Negara, yang terletak di
kompleks Istana. Paus memilih menginap di Kedutaan Besar Vatikan, sebuah bangunan dan kantor yang
cuma mempunyai 5 kamar, di Jalan Merdeka Timur 1.”

Setelah sambutan kenegaraan diadakan sebuah misa akbar yang diselenggarakan di Gelora
Bung Karno mulai pukul 10 siang. Paus Yohanes Paulus Il mengenakan jubah warna kuning muda dan
soli deo (topi kecil) warna sama. Begitu turun dari mobil, Paus disambut dengan kalungan bunga
kuning putih dari sepasang anak kecil. Setelah disambut Ketua Panitia Pengarah yaitu Uskup Agung
Jakarta Mgr. Leo Soekoto, S.J., Paus diminta melepaskan 7 pasang "Merpati Perdamaian Dunia"
berwarna kuning putih merah. Menjelang misa, Paus mendapat kesempatan kirab dengan mobil
terbuka keliling stadion memberikan berkat kepada sekitar 120 ribu umat Katolik dari berbagai
wilayah seperti Jakarta, Jawa Barat, Lampung, hingga Sumatera Selatan yang hadir.

Acara liturgi, atau upacara keagamaan, berupa misa agung dipimpin oleh Paus sendiri dalam
bahasa Indonesia. Perhelatan besar umat Katolik Jakarta ini terasa khidmat dan penuh kegembiraan.
Beberapa kali tepuk tangan gegap gempita yang jarang terjadi dalam suatu misa menyambut
ungkapan-ungkapan, memikat Paus. "Maka, saya mengimbau semua anggota umat Katolik Indonesia,
berusahalah menjadi putra-putri yang tangguh dan warga negara sejati bangsa Indonesia," kata Paus
dalam bahasa Indonesia, disambut tepuk tangan riuh rendah. Dalam khotbah dengan tema "Umat
sebagai Warga Negara Pancasila", yang diterjemahkan langsung oleh Mgr. Leo Soekoto, paus secara
khusus menyampaikan hormat yang tulus kepada umat Kristen Indonesia dan umat Islam. “Kepada
saudara dan saudari kita yang beragama Islam, yang amat besar jumlahnya di negeri ini, saya
mengulurkan tangan persahabatan yang tulus dan sepenuh hati dalam kepercayaan kita bersama akan
Allah Yang Maha Esa, Pencipta, dan Tuhan kita Yang Maharahim". Di bagian lain dalam khotbahnya,
Paus juga mengingatkan umat Katolik Indonesia agar memupuk rasa kebanggaan yang besar akan
negara, selaras dengan motto Pro Ecclesia et Patria. "Kita harus menjadi orang Katolik sejati dan orang
Indonesia sejati. Kata-kata ini terukir mendalam di dalam sejarah bangsa ini.” Misa agung berjalan
khidmat dan tertib. Acara penyambutan komuni berlangsung rapi karena di setiap sektor stadion
disediakan lebih dari lima pastor yang membagikan komuni. Paus mendapat kesempatan
menyampaikan komuni untuk 100 orang tokoh dan wakil umat. Antara lain pasangan suami istri
Menteri Tenaga Kerja Cosmas Batubara, Menteri Keuangan ].B. Sumarlin, Menmud Perdagangan
Soedradjad Djiwandono, dan wakil kelompok PT Gramedia Jakob Oetama.

Yogyakarta menjadi kota kedua yang dikunjungi oleh Paus yaitu tanggal 10 Oktober. Misa agung
yang diselenggarakan di Lapangan Dirgantara, dekat landasan pacu Lanud Adisucipto, ditata agar



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 9

layak menjadi perhelatan akbar itu. Bangunan, hiasan, upacara, dan lagu disesuaikan dengan budaya
Yogyakarta. Agaknya, ini diselaraskan dengan tema yang dipilih, yaitu "Gereja Menjunjung Tinggi Nilai
Budaya”. Bangunan utama berupa podium setinggi 2 meter berukuran 10 x 10 meter berbentuk joglo
menghadap ke timur. Bangunan yang akan menjadi tempat altar dan paus memimpin ibadah sangat
menonjolkan unsur bambu berupa anyaman bambu (gedhek) dan tali ijuk, serta di tengah lapangan
dihampar tikar. Acara kunjungan Paus di Yogya dihadiri umat dari Keuskupan Semarang dan
Purwokerto (meliputi Jawa Tengah), Surabaya dan Malang (Jawa Timur), Banjarmasin dan Samarinda.
Paus yang tiba di Yogyakarta dengan pesawat khusus milik Garuda langsung diarahkan ke tempat
upacara. Di gerbang kompleks Dirgantara, ia melakukan kirab dengan kendaraan terbuka, membelah
lautan manusia dengan iringan gending Kebogiro. Selama memimpin misa agung, Paus didampingi 16
uskup. Setelah mengunjungi Yogyakarta kurang lebih selama 8 jam, paus melanjutkan perjalanannya
ke NTT. Perjalanan ketiga ini kemudian banyak dipandang sebagai perjalanan paling berkesan baginya
karena NTT adalah wilayah mayoritas Katolik yang dapat ia layani dalam kunjungannya. Kedatangan
Paus Yohanes Paulus Il membawa makna yang penting bagi umat Kristen di Indonesia, khususnya bagi
beberapa tempat yang dikunjunginya seperti Jakarta, Yogyakarta dan Dili.

Isi Surat A.R. Fachruddin kepada Paus Paulus Yohanes II

Awal penemuan naskah surat A.R. Fachruddin terjadi tanpa sengaja saat peneliti tengah
melakukan proses pengumpulan sumber sejarah (heuristik) di kantor Majelis Pustaka dan Informasi
Pimpinan Muhammadiyah di Yogyakarta. Surat tersebut terselip di antara laporan Tanwir dan
Muktamar Muhammadiyah pada kurun waktu 1970-1990, tepat dengan masa kepemimpinan A.R.
Fachruddin. Naskah memiliki ukuran A5 dengan sampul asturo luks berwarna kuning bergambar foto
profil Paus Paulus Yohanes II dalam posisi doa. Tertulis pada sampul tersebut kalimat dalam bahasa
Jawa, yaitu “Pangayubagya sugeng rawuh lan sugeng kondur bapak Paus Yohanes Paulus II saking
kula: Pak AR Ngayogyakarta” atau “Semoga berbahagia selamat datang dan selamat pergi bapak Paus
Yohanes Paulus II dari saya: Pak A.R Yogyakarta”. Secara keseluruhan naskah surat terdiri dari dua
puluh empat lembar. Pada halaman pertama berisi sampul dalam, halaman kedua foto diri A.R.
Fachruddin, kemudian isi surat terdiri dari sebelas halaman dalam bahasa Jawa dan terjemahannya
dalam bahasa Indonesia hingga halaman terakhir.

Surat ini terdiri dari delapan bagian dengan beberapa bagian menunjukkan isi dan arah
pembicaraan A.R. Fachruddin kepada Paus. Delapan bagian tersebut, yaitu:

Pertama, bagian perkenalan berisi tentang biografi pribadi A.R. Fachruddin serta perkenalan
dirinya sebagai ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Kedua, perkenalan tentang Muhammadiyah
baik secara historis maupun data-data kuantitatif yang menjelaskan kegiatan Muhammadiyah
khususnya dalam bidang pendidikan. Ketiga, dalam judul “sekedar diketahui”, menggambarkan
persebaran Muhammadiyah di tiap provinsi seluruh Indonesia, disertai nama ketua pada tiap wilayah.
Keempat, gambaran umum gerakan Islam di Indonesia yang menjelaskan bahwa Indonesia adalah
sebuah negara dengan mayoritas Muslim dengan persentase penganut Islam yang mencapai 90% dari
populasi warganya. Kelima, berisi penjelasan rukun Islam. Keenam, berisi penjelasan rukun Iman.
Ketujuh, berisi penjelasan kandungan Surat Al-Fatihah. Kedelapan, dengan judul “ada sedikit” yang
berisi seputar komentar dan kritik atas aktivitas Kristenisasi yang terjadi di Indonesia, khususnya
pulau Jawa, serta komentar A.R. Fachruddin tentang aktivitas Kristenisasi dan pelayanan sosial yang
dilakukan oleh Y.B. Mangunwijaya. Bagian akhir berupa doa dan salam keselamatan atas kunjungan
Paus Yohanes Paulus II.



10 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 1-15

Analisis Isi Surat A.R. Fachruddin Kepada Paus Paulus Yohanes II
Perkenalan

Bagian pertama dari surat A.R. Fachruddin berisi perkenalan diri dengan isi sebagai berikut:

“Langkung rumiyin, Kula ngenalaken awak kula. Nami kula Pak A.R Ngayogyakarta menawai jengkapipun
nami kula: Abdur-Rozzaq bin K.H. Fachruddin - Ngayogyakarta. Kula menika Muslim, Syahadat kula
"Asyhadu an laa ilaaha illallaahu, wa asyhaduanna muhammadar rasuulullah". Basa Jawi nipun: Kula
nekseni, saestu mboten wonten sesembahan ingkang pantes dipun sembah kejawi namung Allah. Lan kula
saestu kula nekseni bilih Muhammad menika Rosul utusanipun Allah.

Wonten ing masyarakat Indonesia kula menikadipun dasosaken: Ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah
Indonesia tahun 1986-1990. Insya Allah. Dane griyokula Jalan Cik Di Tiro Nomor 23 Ngayogyakarto.”

A.R. Fachruddin telah secara jelas menunjukkan dirinya sebagai Muslim dengan menyampaikan
dua kalimat syahadat. la juga menyebutkan posisinya sebagai ketua umum Pimpinan Pusat
Muhammadiyah dalam periode 1986-1990. Jika dibandingkan dengan tokoh Islam lain, A.R.
Fachruddin pada saat itu merupakan tokoh yang cukup berpengaruh, terhitung sejak tahun 1968
mengawali kepemimpinannya sebagai pemimpin Muhammadiyah. la mungkin menjadi ketua ormas
I[slam yang memiliki masa kepemimpinan terlama hampir menyamai masa kepemimpinan Presiden
Soeharto selama 32 tahun.

Gambar 1. Halaman pertama surat masih dalam proses koreksi

« BOn e
oA S Alating,
al e 5‘-\2:)2.174.4
Bismillahirrochmanirrohim:
PERKENALAN

Sumber: Koleksi Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah

Gambar 2. Naskah penuh surat yang telah berbahasa Jawa

Indoncsia menika wiwit dipun jajah dening Pamercotahan
Bangsa Walands ingkang Kresten Protestan, Barusa 1ndonesia s
pun ngrunghebi Agami {slam, Agaminipun Allah

Tng tahun Indonesia
nami Hindia Belanda, penduduk Indonesia kirang langkung siwer
| Kawan dusa yuta, inghang ngrunghehi Agami Istam 90%

Ing tahun 1940 nan, Indoncsia sampun meh Kaajh de
ing Balatentara Jepang, bangsa Indoncsia kivang langkung wonien
scket yuta, Kirang langhng

wmmlm.tmu..mm‘—n—
punipun Indonesa ‘wonlen ing zaman Orde Baru, pen-
duduk Indoncia Kirang langhung wonien satus waling dass YUt

Sieng larg:

Sumber: Koleksi Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 11

Memperkenalkan Gerakan Muhammadiyah

Setelah bagian perkenalan, isi surat tersebut adalah deskripsi dan data untuk memperkenalkan
Muhammadiyah. Pembukaan dari bagian perkenalan berisi sebagai berikut:

“Kula ugi ngenalaken Muhammadiyah.

Muhammadiyah menika persyarikatan Islam berazas pancasila. Ngadeikpun wonten Yogyakarta 8
Dzulhijah 1330 kaleres sami kalian tanggal 8 November 1912. Ingkang ngadengken suwargi K.H. Ahmad
Dahlan Kauman Ngayogyakarta seda tahun 1923.”

Pada paragraf ketiga dijelaskan latar belakang dan tujuan pendirian Muhammadiyah:
“Kalebet dados tujuanipun Kiyahi Haji Ahmad Dahlan pendiri Muhammadiyah, inggih menika sedaya
Ummat Islam Indonesia ingkang wonten 90% ipun penduduk Indonesia menika, Islamipun sageda kados
dene Isiamipun Kanjeng Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam. Inggih menika Islam ingkang
sumber hukumipun namung Alqur'an lan Sunnahipun Rasulullah sallallahu 'alaihi wasalam. Dados Islam
ingkang murni, ingkang boten campur-campur kaliyan tradisi-tradisi, boten campur kaliyan takhayul-
takhayul, boten campur kaliyan gugon tuhon-tuhon, boten campur kaliyan bid'ah-bid'ah langkung-
langkung ugi boten campur kaliyan Syirik.

Inggih tauhidipun.

Inggih pangibadahipun.

Inggih akhlagipun.

Inggih cara-cara mu'amalahipun.”

Pada bagian ini, A.R. Fachruddin mencoba memberi perkenalan dasar tentang tujuan berdirinya
Muhammadiyah dan azaz pokoknya, termasuk menyampaikan jumlah Muslim di Indonesia. Dalam
bagian ini juga disampaikan karakter dan pemikiran dasar Muhammadiyah khususnya dalam
pemurnian perilaku beragama seperti ditunjukkan dalam perlawanan Muhammadiyah terhadap

perilaku bid’ah dan tahayul.

Sikap puritan yang coba dipertahankan dengan susah payah oleh Muhammadiyah dalam banyak
aspek menjadi pembeda antara Muhammadiyah dengan gerakan Islam lainnya. Hal ini sekaligus
menjadi nilai tawar dan spirit dalam perjumpaannya dengan umat agama lain. Gerakan puritanisme
yang dimaksud dalam Muhammadiyah adalah sikap modern dalam beragama. Hal ini seperti yang
dijelaskan Kuntowijoyo bahwa sikap modern dan rasional dalam perilaku beragama menjadikan
warga Muhammadiyah dan organisasinya mampu bekerja cukup efisien layaknya organisasi modern
yang berkembang di masyarakat Barat.

Berkaitan dengan organisasi Muhammadiyah, A.R. Fachruddin menyebutkan sebuah data
kuantitatif berisi sebaran amal usaha dan usaha amal Muhammadiyah. Pada tahun 1989
Muhammadiyah memiliki 5.575 cabang dan ranting, 7.402 sekolah dari jenjang pendidikan dasar
hingga sekolah menengah akhir, 65 perguruan tinggi, serta 519 panti asuhan dan rumah
pemberdayaan masyarakat. Penyajian data kuantitatif tersebut menunjukkan kekhasan
Muhammadiyah dalam hal kemajuan administratifnya. A.R. Fachruddin dengan demikian hendak
menyajikan organisasi Muhammadiyah bukan hanya sebagai organisasi yang anggotanya besar, tetapi
sebuah organisasi yang melibatkan diri di tengah masyarakat dengan berbagai kegiatannya.

“Wonten Sekedik” Sebuah Penutup Wujud Toleransi

Surat A.R. Fachruddin ini kemudian ditutup dengan subbab kecil yang berjudul Wonten Sekedik.
Secara sederhana istilah Wonten Sekedik dapat diartikan dengan “ada sedikit”. Maksud dari bagian ini
adalah bahwa “ada sedikit” atau beberapa pesan yang ingin disampaikan oleh A.R. Fachruddin. Bagian
ini diawali dengan kalimat berikut:

“Bapak Paus Yohannes Paulus II ingkang kinurmatan. Mumpung Bapak Paus rawuh wonten ing
Ngayogyakarta. Wongen sekedhik ingkang kita ummat Islam Indonesia kraos ragi ngganjel, Boten bab
Krestenisasi. Boten. Nanging saestu ummat islam krahos ngganjel.



12 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 1-15

Tentu Bapak Paus sampun girsa, bilih usahanipun Pemerintah Republik Indonesia anggenipun usaha
ningkataken lan nyahekaken perekonomianipun bangsa Indonesia sampun estu-estu.

Namung kemawonjalaran jembaring Negari Republik Indonesia, pancen ingg'h ragi jembar katimbang
Negari-negari ingkang alit-alit, lan pendhudhukipun pancen inggih kagolong pendhudhuk ingkang
kapetang ragi ageng jumlahipun. Ing mongka, Pemerintah Orde Baru menika anggenipun usaha rak nembe
selangkung tahun. Ingatasipun Negari lan Bangsa ingkang dipun jajah Walandi maatusatus tahun, lajeng
dipun peres dening Balatentara Jepang mieh sekawan tahun. Dados menawi sakmangke sampun kados
mekaten kemajenganing ekonominipun temtu sampun nami lumayan sanget.”

Paragraf awal pada bagian ini secara langsung merujuk topik Kristenisasi yang ingin beliau
sampaikan secara khusus kepada Paus. Kemudian diberikan sedikit pengantar tentang kondisi umum
Indonesia. Masalah Kristenisasi sejak awal tahun 1970 telah mendapat perhatian serius dari berbagai
gerakan Islam di Indonesia. Meskipun interaksi umat Islam dan Kristen sudah dapat ditemui jauh sejak
masa Kkolonial, namun pada beberapa dekade pasca kemerdekaan Indonesia fenomena perebutan
pengikut agama dan konversi agama justru semakin meruncing.

Gejala polarisasi komposisi pemeluk Muslim dan Kristen di Indonesia mulai menunjukan
perubahan yang signifikan setelah akhir tahun 1960. Menurut Singgih Nugroho, perubahan politik
dalam konflik 1965, secara perlahan membuat para pemeluk Islam yang mengambang dan memiliki
pandangan politik yang berseberangan dengan politik Islamis memilih berpindah agama ke Kristen,
baik Katolik Maupun Kristen (Nugroho, 2008:232). Tidak hanya sekedar berpindah agama dan
bertahan hidup, pertentangan ideologi ini membuat sikap mereka yang berpindah ini bersinggungan
dengan umat Islam. Masalah tersebut tentunya tidak dapat dilepaskan dari pertentangan politik yang
terjadi sepanjang tahun 1950-1965 dimana benturan antara Islam, Nasionalis, dan Komunis menjadi
segmen politik yang terkadang saling menegasikan antara satu dengan yang lain.

Pada awal masa Orde Baru, benturan Islam dan fenomena Kristenisasi masih muncul dalam
wujud yang beragam yaitu para pemeluk Kristen yang baru merasa bahwa perpindahan agama yang
mereka lalukan merupakan bentuk adaptasi, sedangkan pemeluk Islam menilai hal tersebut
merupakan pukulan bagi cita-cita politik umat Islam yang ternyata gagal tercapai di bawah kekuasaan
Soeharto. Memasuki tahun 1970-an benturan yang cukup sengit terjadi saat beberapa gerakan
zending mulai melakukan infiltrasi ke desa-desa mayoritas Muslim di Yogyakarta dan Jawa Tengah.
Gerakan tersebut dari tahun ke tahun semakin menunjukkan kenaikan yang signifikan. Setidaknya
terdapat dua model pembendungan arus Kristenisasi yang dilakukan oleh kaum Muslim pada masa
itu, yaitu:

Pertama, model penerjunan dakwah dan pemberdayaan yang secara langsung menyasar
kawasan pedesaan yang dinilai rawan terhadap Kristenisasi. Model gerakan yang demikian semakin
menguat di saat Mohammad Natsir menginisiasi sebuah organisasi yang bernama Dewan Dakwah
Indonesia pada tahun 1967 dan mulai menguatkan pengaruhnya di bidang pembendungan
Kristenisasi pada tahun 1982. Selain terkait masalah Kristenisasi, kemunculan kembali model dakwah
tersebut dipengaruhi oleh hilangnya saluran politik umat Islam kepada politik kepartaian sehingga
beberapa gerakan Islam mengalihkan energi yang ia miliki kepada gerakan dakwah konvensional.
Kemunculan model gerakan dakwah yang demikian kebanyakan justru dimainkan oleh aktor-aktor
baru dalam gerakan dakwah Islam. Kebanyakan mereka memiliki latar belakang gerakan Islam politik,
seperti halnya Masyumi, PSI maupun beberapa gerakan politik Islam lain. Sedangkan gerakan sosial
keagamaan seperti halnya Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Al-Irsyad, dan gerakan lain justru
mengalami stagnasi. Hal tersebut terkait dengan jaringan administrasi dan birokrasi yang terlampau
luas sehingga menjadikan gerakan dakwah sulit untuk dilakukan.



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 13

Kedua, model pembendungan Kristenisasi yang dilakukan oleh organisasi-organisasi Islam
seperti halnya Muhammadiyah, ditunjukkan, misalnya di bawah pimpinan A.R. Fachruddin sepanjang
akhir tahun 1960 hingga tahun 1990 melalui 4 kali Muktamar. Dalam 4 Muktamar ini masalah
Kristenisasi baru mulai disinggung pada Muktamar ke-40 dan 41 di Yogyakarta dan Surakarta.
Kebanyakan keputusan tersebut masih bersifat pertimbangan dan himbauan kepada Majelis
Pendidikan Dasar dan Menengah Pimpinan Pusat Muhammadiyah untuk menggalakkan pendidikan
Islam di wilayah yang dinilai rawan Kristenisasi. Namun, di sisi lain, model dakwah secara
konvensional masih dilakukan oleh Majelis Tabligh pimpinan pusat Muhammadiyah. Perubahan
secara drastis terjadi menginjak tahun 1985, ketika terjadi beberapa pembaruan pada Majelis Tabligh.
Saat itu masuknya Amien Rais sebagai Ketua Majelis Tabligh membuat terjadinya pembaharuan dan
modernisasi pada teknik dan sosialisasi dakwah. Baru pada tahun inilah keseriusan untuk
membendung Kristenisasi dan berbagai penggalakan pada gerakan sosial dilakukan.

Kedatangan Paus Yohanes Paulus Il pada penghujung tahun 1980 sebenarnya bertepatan
dengan masa kebangkitan Muhammadiyah dalam melakukan modernisasi dakwahnya. Pada saat itu
AR. Fachruddin berada di ujung masa kepemimpinannya dan sedang melakukan berbagai terobosan
yang cukup efektif untuk membendung Kristenisasi, diantaranya dengan mendorong modernisasi
dakwah, melakukan pembangunan laboratorium dakwah yang secara sistematis menggunakan
pendekatan administrasi modern dan ilmu-ilmu sosial untuk menentukan target sasaran dan capaian
yang diinginkan (Rais, 1991:38). A.R. Fachruddin juga lebih membuka diri untuk bekerjasama dengan
tokoh antar umat beragama dan memastikan keterlibatan Muhammadiyah terhadap konflik atau
potensi konflik antar umat beragama. Di Yogyakarta, hal itu tampak saat A.R. Fachruddin menghadiri
beberapa acara yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama untuk memfasilitasi dialog
keagamaan. Kedatangan Paus Paulus Yohanes Paulus II pada akhir tahun 1980 menjadi kesempatan
bagi A.R. Fachruddin untuk menyampaikan gagasannya mengenai Kristenisasi yang tengah terjadi.

Tampak pada bagian akhir suratnya bahwa A.R. Fachruddin secara terbuka menjelaskan
beberapa keresahan yang dirasakan oleh umat Islam, namun A.R. Fachruddin tidak menunjukkan
penolakan terhadap kedatangan Paus Yohanes Paulus II.

“Bapak Paus, mekaten rahos ganjelanipun Ummat Islam Indonesia. Boten bab Krestenisasi. Lan insya Allah

Ummat Islam Indonesia sampun mantep anggenipun ngrungkebi Agami Islam, agaminipun Allah

Subhanahu wata'ala.

Estunipun Pemerentah Republik Indonesia, sampun ngengetaken bilih cara-cara ingkang boten kasatriya

menika prayogi dipun tilas. Nanging kanca-kanca Katholik lan Kresten boten sami nggega.

Kinten kula Bapak Paus piyambak tentu boten nayogyani dhateng cara-cara ingkang boten kesatriya

wahyu. Mila kula ngaturaken Sugeng rawuh dhumateng Bapak Paus. Mugi-mugi rawuhipun Bapak Paus

wonten ing Ngayogyakarta, lan ugi ing Indonesia mugi wonten manfs'atipan kangge umat Katholik kangge
ummat Kresten, lan ugi kanggo ummat Islam Indonesia umumipun.

Saklebetipun Bapak Paus tindak dhateng Indonesia, lan nalika wonten Indonesia, menapa dene

mangkenipun menawi Bapak Paus kundur dhateng Roma, dhateng Vatikan, mugi tansah sinongsongan ing

karahayon, boten wonten alangan, menapa dene karepotan menapa kemawon. Tansah sahe ing
sedayanipun. Sugeng rawuh lan ugi Sugeng kundur. Wasana cekap semanten, sedaya lepgt nyuwun
pangapunten. Wassala-mu 'ala manittaba'al huda.”

Dalam menutupnya tersebut, A.R. Fachruddin memberikan penekanan bahwa tindakan
Kristenisasi membawa keresahan pada beberapa gerakan Islam di Indonesia. Pada baris kedua, A.R.
Fachruddin memberikan kritik atas tindakan sebagian umat Kristen dalam proses Kristenisasi yang
dinilai tidak mencerminkan kejujuran dan membawa banyak perubahan bagi umat Islam di Indonesia
khususnya bagi mereka pada masyarakat menengah ke bawah. Namun pada bagian penutup, A.R.



14 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, him. 1-15

Fachruddin memberikan salam hormat pada paus yang menunjukkan bahwa walaupun mengkritik
Kristenisasi, tetapi seharusnya tidak menjadi alasan bagi umat Islam dan Kristen di Indonesia maupun
di dunia untuk berkonflik.

Selama penelitian ini ditulis peneliti memperoleh beberapa informasi tentang akhir dari surat
yang ditulis oleh A.R. Fachruddin. Informasi yang peneliti dapatkan dari perpustakaan Kolsani yang
menginformasikan bahwa memang surat ini pernah menjadi koleksi perpustakaan dan berasal dari
sekretariat Gereja bersamaan dengan dokumen-dokumen terkait kedatangan Paus Yohanes Paulus Il
ke Yogyakarta. Selain itu penulis juga memperoleh informasi dari sekretariat PP Muhammadiyah yang
menjabat pada masa itu, bahwa benar diketahui surat ini benar adanya dan ditulis oleh A.R.
Fachruddin dalam bentuk surat resmi yang kemudian dilayangkan kepada panitia penyambutan Paus
Yohanes Paulus II. Kemudian surat itu kembali ditulis dalam bentuk buku yang dipublikasikan secara
terbatas oleh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Salah satu dari cetakan terbatas buku yang memuat
surat ini peneliti temukan di kantor Majelis Pustaka dan Informasi pimpinan pusat Muhammadiyah
pada awal tahun 2021. Penemuan tentang surat A.R. Fachruddin atas kunjungan Paus Yohanes Paulus
Il ini merupakan sebuah wawasan dimana hubungan antara umat Muslim dan Kristen di Indonesia
berjalan secara dinamis dalam proses akomodasi serta proses negosiasi untuk menjunjung
kepentingan bersama.

KESIMPULAN

Penelitian terhadap dokumen surat A.R. Fachruddin kepada Paus Yohanes Paulus II dalam
kunjungannya ke Indonesia menjadi sebuah catatan penting dalam perkembangan studi sejarah antar
umat beragama di Indonesia, khususnya studi penelaahan peristiwa sejarah melalui dokumentasi dan
teks yang selama ini masih belum banyak diminati dalam kajian hubungan antar umat beragama di
Indonesia. Hasil penelitian yang ditemukan menunjukkan kebaruan dari penelitian yang telah
dilakukan oleh Alwi Shihab pada beberapa dekade sebelumnya. Dokumen surat A.R. Fachruddin
menunjukkan bahwa bentuk adaptasi dan modernisasi yang dilakukan Muhammadiyah dalam
tahapan tertentu mencapai titik jenuh sehingga untuk menghadapi beberapa masalah, terutama
hubungannya dengan agama lain khususnya isu Kristenisasi, di bawah kepemimpinan A.R.
Fachruddin, Muhammadiyah melakukan serangkaian negosiasi untuk menetapkan posisinya atas
umat agama lain di Indonesia.

Peneliti berpandangan bahwa hingga saat ini masih terbuka peluang untuk melakukan
penelitian hubungan antar umat beragama di Indonesia, khususnya dalam studi sejarah yang
bersumber pada dokumentasi. Kajian lebih lanjut sangat dimungkinkan karena terdapat beberapa
organisasi Islam di Indonesia, khususnya Muhammadiyah yang banyak memproduksi dokumen
akademik maupun dokumen administrasi. Kelimpahan dokumen tersebut dapat dijadikan sumber
untuk memahami sejarah hubungan antar umat beragama di Indonesia mengenai sebuah peristiwa,
maupun kurun waktu tertentu. Sebuah pemahaman akan toleransi dapat dibangun berdasarkan
konstruksi sejarah yang semestinya serta fakta-fakta yang dihadirkan dengan jujur.

DAFTAR PUSTAKA
Arsip dan Surat Kabar

“Sang Gembala Itu Telah Datang”, Koran Tempo, edisi 14 Oktober 1989.
AR. Fachruddin, Surat kepada Paus Yohanes Paulus II: Pangayubagiya sugeg rawuh dan sugeg kundur



Muhammad Ichsan Budi Prabowo - Wajah Pluralisme Positif 15

bapak Paus Paulus Yohanes Paulus I1, saking kula Pak A.R Ngayogyakarta.

G. F. E. Gonggryp, Geillustreerde encyclopaedie van Nederlandsch-Indie/door IV, Batavia, Martinus
Nijhoff.

Harian Kompas, 9 hingga 14 Oktober 1989.
Buku

Abdullah, Amin, dkk. 2018. Costly Tolerance: Tantangan Baru Dialog Muslim Kristen di Indonesia dan
Belanda. Yogyakarta: CRSS.

Beck, Herman L. 2019. Fenomenologi Islam Modernis: Kisah Perjumpaan Muhammadiyah dengan
Kebinekaan Perilaku Beragama. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Blumer, Herbert. Social Movement dalam Prisciples of Sociology. New York: Barner and Nobel, 1976.

Jainuri, Achmad. 2002. Ideologi Kaum Reformis: Melacak Pandangan Keagamaan Muhammadiyah
Periode Awal. Surabaya: Ipam.

Kartodirdjo, Sartono. 2012. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia. Yogyakarta: Ombak.

Kim, Hyung Jun. 2015. Revolusi Perilaku Keagamaan di Pedesaan Yogyakata. Yogyakarta: Suara
Muhamadiyah.

Kuntowijoyo. 2001. Muslim Tanpa Masjid: Esai-esai Esai-esai Agama, Budaya dan Politik dalam Bingkai
Strukturalisme Transedental. Bandung: Mizan.

. 2011. Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak.

Ma’arif, Ahmad Syafi’i, dkk. 1998. Keterkaitan Antara Sejarah, Filsafat, dan Agama. Yogyakarta: Majelis
Pustaka Pimpinan Pusat Muhammadiyah.

Mut’ti, Abdul dan Azaki Khirudin. 2019. Pluralisme Positif: Konsep dan Implementasi dalam Pendidikan
Muhammadiyah. Jakarta: MPI PP Muhammadiyah.

Nugroho, Singgih. 2008. Menyintas dan Menyebrang, Perpindahan Massal Keagamaan Pasca 1965 di
Pedesaan Jawa. Yogyakarta: Syarikat.

Rais, Amin. 1991. Cakrawala Islam antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan.

Shihab, Alwi. 1998. Membendung Arus: Respon Gerakan Muhammadiyah Terhadap Misi Kristen di
Indonesia. Bandung: Mizan.

Surjomoharjo, Abdurachman. 2008. Kota Yogyakarta Tempo Doeloe: Sejarah Sosial 1880-1930. Depok:
Komunitas Bambu.

Syoedja, H.M. 2015. Cerita tentang Kiyai Haji Ahmad Dahlan: Catatan Haji Muhammad Syoedja.
Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Vlekke, H.M. 2008. Nusantara: Sejarah Indonesia. Jakarta: KPG Gramedia.



