
Bandar Maulana 
Jurnal Sejarah Kebudayaan 
Vol. 30, No. 1, Maret 2025 

https://e-journal.usd.ac.id/index.php/BandarMaulana 
 

WAJAH PLURALISME POSITIF DALAM SURAT  

A.R. FACHRUDDIN KEPADA PAUS YOHANES PAULUS II 

 

 
Muhammad Ichsan Budi Prabowo 

Museum Muhammadiyah, Universitas Ahmad Dahlan 

Tamanan, Banguntapan, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta 

Email: muhammad.ichsan@staff.uad.ac.id 

 

 

ABSTRAK 
Kedatangan Paus Paulus Yohanes II pada tahun 1989 ke Indonesia menjadi sebuah momen 
bersejarah dalam dinamika umat beragama di Indonesia. Sebagai negara Muslim terbesar, 
kedatangan sang paus juga bertepatan dengan momen krusial hubungan antara umat Islam dan 
narasi dalam kemelut Kristenisasi yang membawa arus konversi agama. Penemuan dokumen surat 
A.R. Fachruddin sebagai pemimpin Muhammadiyah waktu itu kepada Paus Paulus Yohanes II saat 
kunjungannya di Indonesia menjadi sebuah jendela pengetahuan untuk memahami hubungan 
Muslim dan Kristen  yang berada dalam konflik kepentingan dan usaha-usaha negosiasi. Nantinya 
nilai yang coba dikonsepsikan oleh A.R. Fachruddin menjadi fondasi dari konsep pluralisme positif 
yang baru diwacanakan beberapa dekade setelahnya. Dalam suratnya, A.R. Fachruddin 
menyatakan beberapa konsep tentang usaha argumentatif umat Islam atas agamanya, 
ketidakpuasan dalam konflik yang terjadi, serta usaha negosiasi demi mencapai kebaikan bersama 
dalam kehidupan berbangsa.  

Kata Kunci: Pluralisme positif, Paus Paulus Yohanes II, A.R. Fachruddin, Muhammadiyah, Umat 

beragama 

 

ABSTRACT 
The visit of Pope John Paul II to Indonesia in 1989 marked a historic moment in the dynamics of 
interreligious life in the country. As the world’s largest Muslim-majority nation, Indonesia witnessed 
this papal visit at a particularly critical juncture in Muslim-Christian relations, shaped by ongoing 
tensions surrounding the discourse of Christianization and the growing tide of religious conversions. 
The discovery of a letter written by A.R. Fachruddin—then leader of Muhammadiyah—to Pope John 
Paul II during the pontiff’s visit has since emerged as a valuable lens through which to understand the 
complex interplay of competing interests and ongoing negotiations between Muslim and Christian 
communities. The values articulated by A.R. Fachruddin in this correspondence would later serve as 
the conceptual foundation for what would come to be known as “positive pluralism,” a discourse that 
only gained broader traction several decades later. In his letter, A.R. Fachruddin outlined key ideas 
concerning the Muslim community’s reasoned defense of its faith, the dissatisfaction with the 
prevailing conflicts, and  the negotiations aimed at achieving the common good within a pluralistic 
national life. 
 

Keywords: Positive pluralism, Pope Paul John II, A.R. Fachruddin, Muhammadiyah, Religious 

comunities 

 

1 

mailto:muhammad.ichsan@staff.uad.ac.id


2 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

PENDAHULUAN 

Pencarian titik temu pemikiran pluralisme di Indonesia merupakan proses yang tidak pernah 

berakhir. Usaha untuk menemukan konstruksi yang tepat tentang pluralisme bagi masyarakat 

Indonesia dilakukan dengan berbagai cara seperti melalui forum diskusi, hingga upaya 

mengembangkan praktik inklusivitas beragama pada masing-masing umat. Namun, pencarian tentang 

konstruksi pluralisme terkadang melewatkan aspek historis, sehingga kontekstualisasi pluralisme 

masa kini seringkali lepas dari akar sejarah. 

Dalam lintasan sejarah, relasi umat Islam dan Kristen dalam mencapai kebersamaan terkadang 

terrekam dalam momen penting perjumpaan antar kedua umat beragama. Pada tanggal 9-14 Oktober 

1989, Paus Yohanes Paulus II melakukan kunjungan pastoral ke Indonesia. Peristiwa ini merupakan 

momen penting bagi bangsa Indonesia karena untuk pertama kalinya pemuka umat Katolik ini 

mengunjungi Indonesia secara langsung. Kunjungan ini juga menjadi kunjungan pertama bagi Paus 

Yohanes Paulus II ke sebuah negara dengan penduduk mayoritas Muslim, khususnya dengan jumlah 

umat Kristen yang kurang dari 20 persen dari keseluruhan penduduknya (Tempo, 14 Oktober 1989). 

Tujuan kunjungan ini tentunya, di satu sisi merupakan bentuk kesadaran pihak Vatikan untuk 

menjalin hubungan baik dengan negara dengan penduduk mayoritas Muslim. Di sisi lain, terpilihnya 

Indonesia sebagai negara yang dikunjungi menunjukkan bahwa di mata dunia Indonesia memiliki nilai 

penting sebagai sebuah negara dengan penduduk mayoritas Muslim. 

Kunjungan Paus Yohanes Paulus II ke Indonesia tentu bukan menjadi hal yang mengejutkan 

bahkan jika dilihat dari perspektif Muslim Indonesia. Perjumpaan antara umat Islam Indonesia dengan 

pemuka-pemuka agama Kristen telah terjadi sejak masa kolonial dalam pola hubungan yang berubah-

ubah. Untuk memahami hubungan umat Kristen dan Muslim di Indonesia perlu ditemukan kedudukan 

yang sama untuk memahami keduanya sebagai dua komunitas beragama yang memiliki entitas yang 

cukup berbeda. Maka sikap antara keduanya sebagai komunitas dapat terwakili dari sikap tiap-tiap 

organisasi yang telah terkonsolidasi, karena di dalam kesempatan itulah bentuk relasi akan lebih jelas 

ditemui (Shihab, 1988:47). Pada agenda kedatangan Paus Yohanes Paulus II tidak ada pertemuan 

khusus dengan organisasi-organisasi Islam di Indonesia. Penyambutan Paus Yohanes Paulus II 

dilaksanakan seperti tamu kenegaraan pada umumnya, yaitu pertama paus ditemui Menteri Luar 

Negeri Ali Alatas, kemudian paus menuju Istana Negara dalam protokol kenegaraan (Tempo, 14 

Oktober 1989). Pertemuan tersebut dihadiri oleh beberapa menteri, namun dalam laporan Tempo 

tidak ditemukan informasi bahwa dalam acara tersebut juga dihadiri perwakilan beberapa organisasi 

gerakan Islam Indonesia. 

Muhammadiyah menjadi salah satu organisasi Islam yang memiliki rekaman cukup banyak 

terkait kunjungan Paus Yohanes Paulus II ke Indonesia, khususnya saat kunjungan Paus ke Yogyakarta 

pada 10 Oktober. Kunjungan ini cukup unik karena dibanding tempat kunjungan lain seperti Medan, 

NTT, dan Maumere, Yogyakarta merupakan kota dengan jumlah umat Muslim terbesar. Bahkan kota 

ini menjadi pusat salah satu organisasi Islam paling berpengaruh di Indonesia yaitu Muhammadiyah. 

Pemberitaan tentang kunjungan Paus Yohanes Paulus II telah dibuat oleh Muhammadiyah sejak bulan 

September hingga November. Dalam pemberitaannya Muhammadiyah nampak bersikap hangat dan 

terdapat kehati-hatian dalam menunjukkan sikapnya terhadap kunjungan Paus. Sebuah dokumen 

penting tentang sikap Muhammadiyah terhadap kunjungan Paus Yohanes Paulus II peneliti temukan 

di kantor Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah yaitu dokumen surat A.R. 

Fachruddin kepada  Paus Yohanes Paulus II. A.R. Fachruddin menulis surat  dengan judul, “Sugeng 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

3 
 

rawuh lan sugeng kondur, Bapak Paus Yohanes Paulus II saking kula Pak A.R. Ngayogyakarta”. Surat 

tersebut secara pribadi ditulis oleh A.R. Fachruddin namun dalam posisinya sebagai Ketua Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah.  

Surat yang ditulis dalam bahasa Jawa dan Indonesia tersebut berisi tentang empat pokok 

pembahasan yaitu perkenalan diri A.R. Fachruddin, profil Muhammadiyah, penjelasan tentang ajaran 

Islam, dan komentar tentang kegiatan Misi di Indonesia. Berdasarkan pada analisa yang ditemukan 

peneliti, diketahui bahwa surat tersebut rencananya dipublikasikan ke khalayak umum menjadi 

sebuah surat terbuka, namun hingga kini belum ditemukan publikasi yang jelas tentang beredarnya 

surat ini pada masyarakat umum. 

Keberadaan surat tersebut menunjukkan besarnya makna sosial dari kunjungan Paus Yohanes 

Paulus II. Membaca surat ini berarti memahami pemikiran A.R. Fachruddin sebagai ketua Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah dalam bersikap. Herman L. Beck berpendapat bahwa Muhammadiyah menjadi 

wajah kaum Islam modernis di Indonesia yang menampakkan keberagaman yang khas, khususnya 

dalam bersikap terhadap umat Kristen. Muhammadiyah menerjemahkan sebuah kebhinekaan yang 

terkadang dalam perjalanan historisnya melampaui konsep kebhinekaan yang baru dirumuskan 

setelah Indonesia menjadi sebuah Negara Republik Indonesia (Beck, 2019:11). Untuk itu, tulisan ini 

hendak menjawab pertanyaan mengenai makna sosial kunjungan Paus Yohanes Paulus II ke Indonesia 

bagi umat Muslim Indonesia, khususnya Muhammadiyah, serta pemikiran A.R. Fachruddin tentang 

tentang relasi Muslim dan Kristen yang terekam dalam suratnya kepada Paus Yohanes Paulus II. 

 

METODE PENELITIAN 

Bahan kajian dalam penelitian ini adalah surat A.R. Fachruddin kepada Paus Yohanes Paulus II 

dalam kunjungannya ke Indonesia tahun 1989. Metode yang digunakan adalah metode sejarah kritis 

untuk menghasilkan data deskriptif naratif dalam merekonstruksi peristiwa di masa lalu (Kartodirdjo, 

2012:33). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan sosiologi, khususnya dengan meminjam 

teori-teori gerakan sosial. Dalam pelaksanaannya, penelitian ini menempuh beberapa tahapan yaitu 

pengumpulan data (heuristik), verifikasi (kritik sumber), dan analisis data (interpretasi). 

Membentuk sebuah konsep pluralisme dalam tinjauan historis bukanlah hal yang mudah, karena 

sejarah di masa lalu pada dasarnya tidak mewakili hal apapun yang baru dikonstruksikan hari ini. 

Berdasarkan penjelasan Sartono Kartodirdjo, sejarah memerlukan ilmu sosial sebagai pendekatannya. 

Dalam penelitian ini teori sosial budaya seputar pluralisme dapat dibangun dari argumen historis 

untuk menghasilkan sebuah pemikiran yang utuh. 

Penjelasan tentang pluralisme dengan argumen historis telah disampaikan oleh Kuntowijoyo. 

Menurutnya, kecenderungan untuk berpindah-pindah, mencampuradukkan atau tidak terus terang 

dalam tindakan beragama adalah bentuk pluralisme negatif. Sebaliknya, sikap terus terang dan 

berpegang teguh pada keyakinan tetapi pada saat yang sama bisa menerima sikap terus terang dan 

keyakinan orang lain  yang berbeda disebut dengan pluralisme positif (Kuntowijoyo, Ahmad Syafi’i 

Ma’arif, dkk, 1998:41). Dengan meminjam istilah dari Kuntowijoyo, Muhammadiyah menjabarkan arti 

pluralisme positif yang diletakkan dalam empat aspek, yaitu sikap positif terhadap suatu keyakinan 

dan kepercayaan pada suatu agama, bukan ateis dan agnostik; sikap positif terhadap orang yang 

berbeda keyakinan; memahami dan mengerti orang lain yang berbeda keyakinan; serta memberi 

akomodasi orang lain agar dapat melaksanakan keyakinannya. Pluralisme positif Muhammadiyah 

dapat terlihat dari pandangan Muhammadiyah tentang kehidupan bermasyarakat, prinsip dasar 

keagamaan, usaha untuk membangun persatuan dan relasi antar anak bangsa. Hal tersebut 



4 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

merupakan metode ideologi dan historis dalam membentuk pemikiran Muhammadiyah tentang 

pluralisme yang berkembang melalui kiprah keorganisasian dan pemikiran para tokohnya. 

Menangkap pemikiran individu secara sentralistik agaknya sulit dilakukan dalam memahami 

Muhammadiyah. Hal ini dikarenakan organisasi telah berjalan sebagai sistem dan mengikuti sederet 

peraturan yang terkadang lebih dijadikan sandaran dibandingkan dengan intuisi. Di samping itu, 

Achmad Jainuri menjelaskan bahwa kepemimpinan pada tokoh organisasi modernis lebih pada pola 

yang diwariskan dibandingkan dengan kharisma yang menjadi identitasnya. Mereka menata 

organisasi dan membangun suatu kepemimpinan yang stabil, dalam bentuk pola-pola kegiatan, aturan 

dan juga nilai organisasi (Jainuri, 2002:44). Fenomena semacam ini umumnya merupakan 

karakteristik dari gerakan sosial seperti yang dijelaskan oleh Blumer. Dilihat dari perkembangannya, 

gerakan semacam ini cenderung melewati tahap tertentu sebelum mencapai tahapan akhir mereka. 

Untuk melihat perkembangan gerakan ini, aspek penting yang layak dilihat adalah mekanisme yang 

memungkinkan gerakan bisa tumbuh dan semakin terorganisir (Blumer, 1976:202). Peran pemimpin 

dilihat sangat berperan dalam pertumbuhan gerakan sosial.  

Penelitian tentang relasi antara umat Muslim dan Kristen di Indonesia telah banyak dilakukan. 

Pada umumnya penelitian diproduksi oleh berbagai lembaga penelitian dan pusat studi pada 

perguruan tinggi, baik PTN, PTAIN, dan PTS, seperti pada lembaga CRCS UGM di Yogyakarta (Abdullah, 

dkk, 2019:21). Sejauh ini belum cukup banyak studi tentang pluralisme atau relasi antar umat 

beragama di Indonesia khususnya tentang Muhammadiyah pada masa kontemporer atau pasca 

kemerdekaan. Ditambah lagi, masih sedikit studi yang mendasarkan kajiannya pada suatu naskah 

tertentu untuk menemukan makna di dalam teks mengenai tema relasi antar umat beragama.  

Studi yang memberikan penjelasan umum tentang relasi Muhammadiyah dan umat Kristen 

penulis dapatkan dalam karya Alwi Shihab yang awalnya berupa disertasi dengan judul “The 

Muhammadiyah Movement and Its Controversy with Christian Mission in Indonesia” yang kemudian 

diterbitkan dalam sebuah buku dengan judul “Membendung Arus: Respon Muhammadiyah Terhadap 

Penetrasi Misi Kristen di Indonesia”. Karya ini secara prinsip memberikan penjelasan tentang 

perjumpaan Muhammadiyah dan misi Kristen di awal pendiriannya. Dalam banyak hal Alwi Shihab 

membangun sebuah argumen bahwa ada banyak momen yang menempatkan misi Kristen sebagai 

model bagi gerakan Muhammadiyah, khususnya dalam bidang pelayanan sosial, kesehatan dan 

pendidikan. Memang terjadi persaingan antara keduanya. Meskipun tanpa kekerasan, tetapi 

dijelaskan bahwa peran negara dalam menerjemahkan relasi umat beragama dan kerukunan sangat 

mempengaruhi hubungan yang terjadi pada lapisan rakyat bawah.  

Selanjutnya, konsep dan pola hubungan umat Muslim dan Kristen di Indonesia diteliti oleh 

Hyung Jun Kim dalam sebuah studi tentang perubahan perilaku masyarakat pedesaan Jawa, 

khususnya Yogyakarta (Kim, 2015:257). Penelitiannya merupakan hasil sebuah disertasi antropologi 

dengan judul, “Reformist Muslim in a Yogyakarta Village: The Islamic Transformation of 

Contemporary Socio-Religious Life”, yang kemudian diterbitkan dalam buku dengan judul Revolusi 

Perilaku Keagamaan di Pedesaan Yogyakarta. Penelitian ini secara umum menjelaskan tentang 

perilaku keagamaan Muslim Modernis, khususnya Muhammadiyah, yang dapat memberi pengaruh 

signifikan dalam perubahan sebuah komunitas  masyarakat. Kim juga menjelaskan tentang relasi yang 

terbentuk antara anggota Muhammadiyah dengan umat Kristen berkat identitas 

kemuhammadiyahannya.  

Hubungan yang terjalin antara Muslim dan Kristen di pedesaan dan wilayah perkotaan kecil di 

Indonesia terjadi lebih dinamis dari yang dilihat pada permukaan. Pada setiap kurun waktu, corak dari 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

5 
 

gerakan misi terus mengalami perubahan yang dipengaruhi oleh kondisi politik yang berlaku dan 

relasi internasional yang mereka miliki sebagai suatu gerakan global. Hyung Jun Kim menegaskan 

bahwa di Yogyakarta, dimana ekspansi Kristen dan laju pertumbuhan penduduk Kristen tinggi dan 

merupakan kota tempat tinggal banyak tokoh aktivis reformis dan  pusat pimpinan Muhammadiyah, 

kerap diadakan diskusi yang serius dari berbagai gerakan Islam untuk membahas fenomena 

percepatan Kristenisasi. Hasil dari forum-forum tersebut menunjukkan ketidakpuasan sekaligus 

penolakan terkait gencarnya program misi Kristen di sekitar mereka. Walaupun begitu, hingga akhir 

penelitian tersebut belum terdapat benturan yang cukup berisiko antar kedua belah pihak. 

Lebih lanjut, keprihatinan cendekiawan Muslim Muhammadiyah di Yogyakarta tentang 

Kristenisasi tidak hanya disebarluaskan di lingkungannya sendiri, namun juga melalui media 

pengajian dan penerbitan, serta hubungan personal antar sesamanya di luar wilayah. Hasilnya adalah 

hubungan Muslim dan Kristen di perkotaan hingga pedesaan Yogyakarta dibentuk bukan hanya oleh 

dinamika lokal, melainkan juga oleh para cendekiawan reformis di kawasan ini. Secara perlahan 

sebuah “garis demarkasi” antara Muslim dan Kristen perlahan tercipta dan meluas, tidak hanya dalam 

aspek keagamaan saja, namun hingga ranah non keagamaan. Gejala ini muncul karena para intelektual  

tersebut justru berkecimpung dalam ranah non keagamaan seperti para profesional hingga birokrat, 

sehingga kondisi yang ada pada mereka mempengaruhi aktualisasi keagamaan pada ranah yang lebih 

luas dari aspek keagamaan saja. 

 

PEMBAHASAN 

Pluralisme Positif dalam Surat A.R. Fachruddin 

Muhammadiyah tidak lahir dari ruang kosong, namun merupakan cerminan dari kondisi sosial 

masyarakat yang membentuk lingkungan dan dirinya. Selain pergulatan dengan beragam pemikiran 

Islam, pertemuannya dengan agama lain dari waktu ke waktu juga menjadi faktor pembentuk 

Muhammadiyah pada masa kini. Perjumpaan pertama kaum Muslim Indonesia dengan umat Kristen 

melalui kolonialisme memang merupakan fakta yang tidak dapat dipungkiri. Mungkin hingga awal 

abad 15 belum pernah ada komunitas Muslim di Indonesia yang benar-benar berinteraksi secara 

intensif dengan umat Kristen. Perjumpaan secara intensif baru benar-benar terjadi setelah memasuki 

pertengahan abad ke 16 (Vlekke, 2009:215). Perlu waktu hingga beberapa abad sampai interaksi yang 

intensif benar-benar terjadi antar keduanya, tetapi dalam aspek yang lebih khusus kedua agama 

tersebut menunjukkan keterkaitan kuat pada akar teologisnya masing-masing sebagai agama yang 

muncul dari Asia Barat. Maka berdasarkan aspek teologis tersebut, pertemuan antara keduanya 

tidaklah menunjukkan keterasingan satu sama lain, walaupun karena masalah teologis tersebut 

potensi konflik rawan terjadi. 

Pada masa awal terbentuknya Muhammadiyah, K.H. Ahmad Dahlan dan para perintis 

Muhammadiyah tentunya paham posisi mereka terhadap umat Kristen. Kawasan perkotaan di 

Yogyakarta pada waktu itu menjadi pusat koordinasi yang strategis bagi pengembangan gerakan 

zending khususnya melalui penyelenggaraan pendidikan. Hingga tahun 1908 berdasarkan data J. Van 

Gigch terdapat enam sekolah Kristen dan sebelas sekolah Katolik pada tingkatan KIS hingga ELS di 

seluruh wilayah Yogyakarta, beberapa diantaranya ada di wilayah luar kota seperti Kulon Progo dan 

Sleman (Surjomihardjo, 2008:85). Pada kurun waktu itu tingginya minat masyarakat untuk 

memberikan pendidikan bagi anaknya meningkat secara perlahan berkat kemajuan ekonomi pada 

awal abad ke-20. Khususnya kelas menengah pribumi non bangsawan, mereka terjebak dalam posisi 

yang sulit dimana sekolah Priyayi tampaknya cukup sulit untuk mereka masuki, sementara mereka 



6 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

tetap ingin mempertahankan identitas keagamaan mereka sebagai seorang Muslim. Hal ini yang 

kemudian menjadikan pendidikan Muhammadiyah berkembang dalam kurun waktu singkat dalam 

mengejar ketertinggalan dengan pendidikan zending. Hingga tahun 1920 berdasarkan data J. Van 

Gigch dalam sebuah surat kabar ditemukan bahwa pada tingkatan Klasse Inlandsche School atau 

sekolah rendah di kota Yogyakarta jumlah murid Muhammadiyah mengalami kenaikan signifikan 

yaitu 756 murid, sementara KIS Protestan hanya mampu menyerap 243 murid.  

Sentimen kepada perkembangan pendidikan zending tampaknya tidak diwujudkan 

Muhammadiyah melalui sebuah gerakan protes, meskipun pada awal pendiriannya basis kelas yang 

coba mereka layani sejatinya sama. Meskipun gerakan  zending memberikan dampak yang serius, 

namun dalam pandangan K.H. Ahmad Dahlan, menentang, melawan dan menghentikan peran aktif 

mereka untuk menghentikan penetrasinya melalui konfrontasi langsung adalah hal yang tidak efektif 

(Shihab, 2014:161). Keputusan tersebut tentu tidak dapat dipisahkan dari perlindungan  pemerintah 

kolonial pada gerakan zending yang dianggap cukup membantu program pendidikan bagi masyarakat. 

Maka daripada menciptakan sebuah konfrontasi, Muhammadiyah lebih memilih mengejar 

kesempatan untuk dapat setara dengan mereka dalam aspek perjuangannya. 

Usaha untuk mencapai kedudukan yang setara dalam membangun gerakannya dapat ditemukan 

dalam beberapa momen pertemuan K.H. Ahmad Dahlan dengan mereka. Sebuah cerita populer 

tentang pertemuan K.H. Ahmad Dahlan dengan seorang aktivis misi bernama Dominie Baker 

mengisahkan bahwa dalam pertemuannya terjadi perdebatan, kemudian K.H. Ahmad Dahlan 

menantang jika Baker mau meninggalkan agama Kristen maka ia akan menemukan kebenaran Islam. 

Selain kisah tentang Baker juga terdapat laporan tentang perdebatannya dengan seorang penginjil 

dari  Amerika bernama Dr. Zwemer dan Leberton (Syoedja, 2015:62). Meskipun secara logis dapat 

dipahami bahwa kisah itu mungkin terasa berlebihan, seolah menjadikan  K.H. Ahmad Dahlan sebagai 

tokoh Muslim yang paling intensif melakukan diskusi antar agama, tetapi jika ditarik pada konteks 

sosial masa itu kemungkinan logis juga dapat ditemukan mengingat berbeda dengan kiai pada 

umumnya di pesantren Jawa yang cukup  terisolir dari perjumpaan dengan orang Kristen, K.H. Ahmad 

Dahlan hidup di perkotaan yang lebih plural. Selain itu, posisinya sebagai priayi semakin 

memungkinkan ia duduk dengan cukup setara dengan bangsa Eropa.  

Sikap menghindari konfrontasi namun tidak memungkiri perdebatan, cukup terlihat dari sikap 

Muhammadiyah. Menurut Najib Burhani, nalar kritis menjadi budaya yang dibangun oleh 

Muhammadiyah dalam melihat sesuatu. Muhammadiyah banyak melakukan kritik terhadap filosofi 

Jawa dalam memandang nasib dan takdir. Ia memandang bahwa manusia tidak seharusnya menolak 

evolusi alam. Evolusi ini terus bergerak ke depan untuk membuat dunia ini sejahtera. K.H. Ahmad 

Dahlan berpendapat bahwa secara normatif, Allah akan selalu menjaga keberadaan Islam, namun 

seiring dengan itu, secara logis Islam dapat hilang dari Indonesia jika umat Islam tidak 

mempertahankannya dengan benar. Karena itu untuk menghindarkan masalah tersebut, dilakukan 

segala upaya untuk membendung penetrasi Kristen, bahkan dengan tanpa ragu Muhammadiyah tidak 

melakukan peniruan (Burhani, 2010:122). Maka dapat dilihat bahwa bagi K.H. Ahmad Dahlan, 

konfrontasi antar umat beragama menjadi hal yang dihindari, namun rivalitas tetap dipertahankan, 

khususnya di hadapan kaum Muslim sendiri dengan memberikan batas tipis pada sikap keterbukaan 

di luar perihal keagamaan. 

Keterbukaan semakin tampak pada masa kepemimpinan Muhammadiyah yang ketiga pada 

masa K.H. Hisyam. K.H. Hisyam memiliki pandangan yang terbuka dengan segala  peluang demi 

memajukan pendidikan Muhammadiyah khususnya dengan memperoleh subsidi dari pemerintah. 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

7 
 

K.H. Hisyam berpendirian, sebaiknya Muhammadiyah mau memanfaatkan subsidi pemerintah bagi 

kemajuan sekolah-sekolahnya. Kebijaksanaan ini disetujui oleh hoofdbestuur Muhammadiyah. Secara 

perlahan-lahan, Muhammadiyah yang telah memenuhi syarat berhasil memperoleh bantuan tersebut, 

meskipun jumlahnya tidak begitu banyak dibandingkan dengan dana yang diperoleh pihak Katolik 

maupun Kristen (Beck, 2015:18). Pemenuhan persyaratan tersebut telah menjadi bukti bahwa dalam 

waktu singkat yaitu kurang dari dua puluh tahun Muhammadiyah telah membentuk sebuah sistem 

pengajaran yang setara dengan pendidikan Barat. Padahal pendidikan Barat di Hindia Belanda perlu 

waktu lebih dari setengah abad untuk mencapai tingkat yang diharapkan. 

Kesediaan untuk menerima subsidi ini bukannya tanpa cela. Organisasi pergerakan yang lain 

seperti Taman Siswa dan Sarekat Islam melontarkan kritik terhadap kebijakan Muhammadiyah yang 

menerima subsidi sebagai sikap yang lembek. Segala kritikan ini kemudian dijawab oleh H. Fachruddin 

yang menjabat sebagai wakil ketua hoofdbestuur. Ia dengan tegas menyatakan bahwa uang subsidi itu 

bukan berasal dari Belanda, tetapi dari hasil pemerasan bangsa Indonesia yang sebagian besar berasal 

dari umat Islam yang pada umumnya membayar pajak walaupun secara terpaksa. Selanjutnya, uang 

subsidi ini dimanfaatkan untuk memajukan sekolah-sekolah Muhammadiyah yang memberikan 

pendidikan kepada anak-anak bumiputera. 

Jasa K.H. Hisyam dalam memajukan pendidikan mampu meningkatkan kualitas sumber daya 

manusia di Hindia Belanda, karena berdasarkan statistik, pendidikan Muhammadiyah yang baru 

berumur 15 tahun telah menyumbang lebih dari 40% kenaikan kualitas pendidikan bagi kaum 

pribumi hingga tahun 1935. Maka oleh pemerintahan Belanda saat itu beliau mendapatkan bintang 

tanda jasa Ridder Orde van Oranje Nassau pada tahun 1938. Bintang ini merupakan anugerah bagi 

tokoh atau gerakan yang berpengaruh dan berjasa bagi kegiatan yang bersifat sosial kemasyarakatan 

(Gonggrijp, tt:218). 

Makna Sosial Kunjungan Paus Yohane Paulus II ke Indonesia 

Dalam perjalanan sejarah Vatikan, Paus Yohanes Paulus II yang sebelumnya bernama Wojtyla 

merupakan Paus pertama yang berasal bukan dari orang Italia sejak empat ratus tahun terakhir.  Lahir 

pada 18 Mei 1920 di kota  Wadowice Polandia, berbagai macam peristiwa yang dialami dan teladan 

hidup dari orang-orang terdekatnya telah membentuk Wojtyla menjadi pribadi yang tangguh dan 

memiliki kepekaan sosial. Ia mengalami masa muda di saat konflik Perang Dunia II terjadi. Dalam 

perang tersebut, Polandia dan Prancis ada dalam masa pendudukan Jerman sehingga momen konflik 

sekaligus harapan tentang perdamaian berpengaruh pada diri Wojtyla.   

Hingga Perang Dunia II berakhir tahun 1945, Wojtyla masih dalam masa pengabdian dan 

pendidikan lanjut. Hingga keadaan Eropa memulih pada tahun 1949, Kardinal Adam Sapieha meminta 

Wojtyla untuk kembali belajar di Universitas Jagiellonian. Sambil belajar, dia ditugaskan menjadi 

dosen dan pastor mahasiswa. Setelah menyelesaikan pendidikan dan memenuhi persyaratan yang 

dimungkinkan, pada 28 September 1958, Pastor Wojtyla ditahbiskan menjadi Uskup Krakow. Setelah 

menapaki karir di struktur Gereja selama beberapa dekade, ia sebagai uskup datang ke Roma untuk 

menghadiri pemakaman Paus Yohanes Paulus I, pada tanggal 16 Oktober 1978. Seperti kebiasaan 

Gereja Katolik pada umumnya, setelah wafatnya seorang paus maka segera dilakukan pemilihan dan 

musyawarah (conclave) oleh para kardinal untuk memilih paus yang baru. Maka dihasilkan keputusan 

bahwa Wojtyla menjadi paus dengan nama Paus Yohanes Paulus II. 

Yohanes Paulus II merupakan seorang Paus yang gigih melawan pelanggaran HAM, menentang 

aborsi dan menolak tahbisan wanita dalam Gereja. Dia adalah paus pertama yang melakukan dialog 



8 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

antar agama. Dalam kunjungannya ke berbagai negara di dunia, Paus Yohanes Paulus II selalu 

menyampaikan pentingnya menjunjung tinggi harkat dan martabat kehidupan manusia. Dia selalu 

mengingatkan bahaya sekularisme dan materialisme. “Hidup” atau “kehidupan” adalah kata kunci 

dalam setiap khotbahnya. Beliau mengingatkan akan ancaman “budaya kematian” yaitu narkoba, 

pornografi, dan kekerasan. 

Sebuah momen penting bagi Paus Yohanes Paulus II dan bangsa Indonesia terjadi dalam 

kunjungannya pada 9 hingga 14 Oktober 1989. Harian Kompas secara berturut-turut memberitakan 

seputar kunjungan beliau: 

“Disambut Menteri Luar Negeri Ali Alatas, Paus Yohanes Paulus II, 69 tahun, diantar ke Istana Merdeka. 

Upacara kenegaraan menyambut tamu resmi dengan dentuman meriam 21 kali dan pemeriksaan barisan 

dipimpin oleh Presiden Soeharto sendiri di Istana Merdeka. Acara yang dirangkai secara padat itu 

dilanjutkan dengan kunjungan kehormatan kepada Presiden dan Ny. Tien Soeharto di Ruang Jepara. Tidak 

seperti kepala negara lain tamu negara dari Vatikan ini tak menginap di Wisma Negara, yang terletak di 

kompleks Istana. Paus memilih menginap di Kedutaan Besar Vatikan, sebuah bangunan dan kantor yang 

cuma mempunyai 5 kamar, di Jalan Merdeka Timur 1.” 

Setelah sambutan kenegaraan diadakan sebuah misa akbar yang diselenggarakan di Gelora 

Bung Karno mulai pukul 10 siang. Paus Yohanes Paulus II mengenakan jubah warna kuning muda dan 

soli deo (topi kecil) warna sama. Begitu turun dari mobil, Paus disambut dengan kalungan bunga 

kuning putih dari sepasang anak kecil. Setelah disambut Ketua Panitia Pengarah yaitu Uskup Agung 

Jakarta Mgr. Leo Soekoto, S.J., Paus diminta melepaskan 7 pasang "Merpati Perdamaian Dunia" 

berwarna kuning putih merah. Menjelang misa, Paus mendapat kesempatan kirab dengan mobil 

terbuka keliling stadion memberikan berkat kepada sekitar 120 ribu umat Katolik  dari berbagai 

wilayah seperti Jakarta, Jawa Barat, Lampung, hingga Sumatera Selatan yang hadir.  

Acara liturgi, atau upacara keagamaan, berupa misa agung dipimpin oleh Paus sendiri dalam 

bahasa Indonesia. Perhelatan besar umat Katolik Jakarta ini terasa khidmat dan penuh kegembiraan. 

Beberapa kali tepuk tangan gegap gempita yang jarang terjadi dalam suatu misa menyambut 

ungkapan-ungkapan, memikat Paus. "Maka, saya mengimbau semua anggota umat Katolik Indonesia, 

berusahalah menjadi putra-putri yang tangguh dan warga negara sejati bangsa Indonesia," kata Paus 

dalam bahasa Indonesia, disambut tepuk tangan riuh rendah. Dalam khotbah dengan tema "Umat 

sebagai Warga Negara Pancasila", yang diterjemahkan langsung oleh Mgr. Leo Soekoto, paus secara 

khusus menyampaikan hormat yang tulus kepada umat Kristen Indonesia dan umat Islam. “Kepada 

saudara dan saudari kita yang beragama Islam, yang amat besar jumlahnya di negeri ini, saya 

mengulurkan tangan persahabatan yang tulus dan sepenuh hati dalam kepercayaan kita bersama akan 

Allah Yang Maha Esa, Pencipta, dan Tuhan kita Yang Maharahim". Di bagian lain dalam khotbahnya, 

Paus juga mengingatkan umat Katolik Indonesia agar memupuk rasa kebanggaan yang besar akan 

negara, selaras dengan motto Pro Ecclesia et Patria. "Kita harus menjadi orang Katolik sejati dan orang 

Indonesia sejati. Kata-kata ini terukir mendalam di dalam sejarah bangsa ini.” Misa agung berjalan 

khidmat dan tertib. Acara penyambutan komuni berlangsung rapi karena di setiap sektor stadion 

disediakan lebih dari lima pastor yang membagikan komuni. Paus mendapat kesempatan 

menyampaikan komuni untuk 100 orang tokoh dan wakil umat. Antara lain pasangan suami istri 

Menteri Tenaga Kerja Cosmas Batubara, Menteri Keuangan J.B. Sumarlin, Menmud Perdagangan 

Soedradjad Djiwandono, dan wakil kelompok PT Gramedia Jakob Oetama. 

Yogyakarta menjadi kota kedua yang dikunjungi oleh Paus yaitu tanggal 10 Oktober. Misa agung 

yang diselenggarakan di Lapangan Dirgantara, dekat landasan pacu Lanud Adisucipto, ditata agar 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

9 
 

layak menjadi perhelatan akbar itu. Bangunan, hiasan, upacara, dan lagu disesuaikan dengan budaya 

Yogyakarta. Agaknya, ini diselaraskan dengan tema yang dipilih, yaitu "Gereja Menjunjung Tinggi Nilai 

Budaya”. Bangunan utama berupa podium setinggi 2 meter berukuran 10 x 10 meter berbentuk joglo 

menghadap ke timur. Bangunan yang akan menjadi tempat altar dan paus memimpin ibadah sangat 

menonjolkan unsur bambu berupa anyaman bambu (gedhek) dan tali ijuk, serta di tengah lapangan 

dihampar tikar. Acara kunjungan Paus di Yogya dihadiri umat dari Keuskupan Semarang dan 

Purwokerto (meliputi Jawa Tengah), Surabaya dan Malang (Jawa Timur), Banjarmasin dan Samarinda. 

Paus yang tiba di Yogyakarta dengan pesawat khusus milik Garuda langsung diarahkan ke tempat 

upacara. Di gerbang kompleks Dirgantara, ia melakukan kirab dengan kendaraan terbuka, membelah 

lautan manusia dengan iringan gending Kebogiro. Selama memimpin misa agung, Paus didampingi 16 

uskup. Setelah mengunjungi Yogyakarta kurang lebih selama 8 jam, paus melanjutkan perjalanannya 

ke NTT. Perjalanan ketiga ini kemudian banyak dipandang sebagai perjalanan paling berkesan baginya 

karena NTT adalah wilayah mayoritas Katolik yang dapat ia layani dalam kunjungannya. Kedatangan 

Paus Yohanes Paulus II membawa makna yang penting bagi umat Kristen di Indonesia, khususnya bagi 

beberapa tempat yang dikunjunginya seperti Jakarta, Yogyakarta dan Dili.  

Isi Surat A.R. Fachruddin kepada Paus Paulus Yohanes II  

Awal penemuan naskah surat A.R. Fachruddin terjadi tanpa sengaja saat peneliti tengah 

melakukan proses pengumpulan sumber sejarah (heuristik) di kantor Majelis Pustaka dan Informasi 

Pimpinan Muhammadiyah di Yogyakarta. Surat tersebut terselip di antara laporan Tanwir dan 

Muktamar Muhammadiyah pada kurun waktu 1970-1990, tepat dengan masa kepemimpinan A.R. 

Fachruddin. Naskah memiliki ukuran A5 dengan sampul asturo luks berwarna kuning bergambar foto 

profil Paus Paulus Yohanes II dalam posisi doa. Tertulis pada sampul tersebut kalimat dalam bahasa 

Jawa, yaitu “Pangayubagya sugeng rawuh lan sugeng kondur bapak Paus Yohanes Paulus II saking 

kula: Pak AR Ngayogyakarta” atau “Semoga berbahagia selamat datang dan selamat pergi bapak Paus 

Yohanes Paulus II dari saya: Pak A.R Yogyakarta”. Secara keseluruhan naskah surat terdiri dari dua 

puluh empat lembar. Pada halaman pertama berisi sampul dalam, halaman kedua foto diri A.R. 

Fachruddin, kemudian isi surat terdiri dari sebelas halaman dalam bahasa Jawa dan terjemahannya 

dalam bahasa Indonesia hingga halaman terakhir. 

Surat ini terdiri dari delapan bagian dengan beberapa bagian menunjukkan isi dan arah 

pembicaraan A.R. Fachruddin kepada Paus. Delapan bagian tersebut, yaitu: 

Pertama, bagian perkenalan berisi tentang biografi pribadi A.R. Fachruddin serta perkenalan 

dirinya sebagai ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Kedua, perkenalan tentang Muhammadiyah 

baik secara historis maupun data-data kuantitatif yang menjelaskan kegiatan Muhammadiyah 

khususnya dalam bidang pendidikan. Ketiga, dalam  judul “sekedar diketahui”, menggambarkan 

persebaran Muhammadiyah di tiap provinsi seluruh Indonesia, disertai nama ketua pada tiap wilayah. 

Keempat, gambaran umum gerakan Islam di Indonesia yang menjelaskan bahwa Indonesia adalah 

sebuah negara dengan mayoritas Muslim dengan persentase penganut Islam yang mencapai 90% dari 

populasi warganya. Kelima, berisi penjelasan rukun Islam. Keenam, berisi penjelasan rukun Iman. 

Ketujuh, berisi penjelasan kandungan Surat Al-Fatihah. Kedelapan, dengan judul “ada sedikit” yang 

berisi seputar komentar dan kritik atas aktivitas Kristenisasi yang terjadi di Indonesia, khususnya 

pulau Jawa, serta komentar A.R. Fachruddin tentang aktivitas Kristenisasi dan pelayanan sosial yang 

dilakukan oleh Y.B. Mangunwijaya. Bagian akhir berupa doa dan salam keselamatan atas kunjungan 

Paus Yohanes Paulus II. 

 



10 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

Analisis Isi Surat A.R. Fachruddin Kepada Paus Paulus Yohanes II  

Perkenalan 

Bagian pertama dari surat A.R. Fachruddin berisi perkenalan diri dengan isi sebagai berikut: 

“Langkung rumiyin, Kula ngenalaken awak kula. Nami kula Pak A.R Ngayogyakarta menawai jengkapipun 

nami kula: Abdur-Rozzaq bin K.H. Fachruddin - Ngayogyakarta. Kula menika Muslim, Syahadat kula 

"Asyhadu an laa ilaaha illallaahu, wa asyhaduanna muhammadar rasuulullah". Basa Jawi nipun: Kula 

nekseni, saestu mboten wonten sesembahan ingkang pantes dipun sembah kejawi namung Allah. Lan kula 

saestu kula nekseni bilih Muhammad menika Rosul utusanipun Allah.  

Wonten ing masyarakat Indonesia kula menikadipun dasosaken: Ketua Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

Indonesia  tahun 1986-1990. Insya Allah. Dane griyokula Jalan Cik Di Tiro Nomor 23 Ngayogyakarto.” 

A.R. Fachruddin telah secara jelas menunjukkan dirinya sebagai Muslim dengan menyampaikan 

dua kalimat syahadat. Ia juga menyebutkan posisinya sebagai ketua umum Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah dalam periode 1986-1990. Jika dibandingkan dengan tokoh Islam lain, A.R. 

Fachruddin pada saat itu merupakan tokoh yang cukup berpengaruh, terhitung sejak tahun 1968  

mengawali kepemimpinannya sebagai pemimpin Muhammadiyah. Ia mungkin menjadi ketua ormas 

Islam yang memiliki masa kepemimpinan terlama hampir menyamai masa kepemimpinan Presiden 

Soeharto selama 32 tahun.  

Gambar 1. Halaman pertama surat masih dalam proses koreksi 

 

Sumber: Koleksi Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

Gambar 2. Naskah penuh surat yang telah berbahasa Jawa 

 

Sumber: Koleksi Majelis Pustaka dan Informasi Pimpinan Pusat Muhammadiyah 

 

 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

11 
 

Memperkenalkan Gerakan Muhammadiyah 

Setelah bagian perkenalan, isi surat tersebut adalah deskripsi dan data untuk memperkenalkan 

Muhammadiyah. Pembukaan dari bagian perkenalan berisi sebagai berikut:  

“Kula ugi ngenalaken Muhammadiyah. 

Muhammadiyah menika persyarikatan Islam berazas pancasila. Ngadeikpun wonten Yogyakarta 8 
Dzulhijah 1330  kaleres sami kalian tanggal 8 November 1912. Ingkang ngadengken suwargi K.H. Ahmad 
Dahlan Kauman Ngayogyakarta seda tahun 1923.” 

Pada paragraf ketiga dijelaskan latar belakang dan tujuan pendirian Muhammadiyah: 
“Kalebet dados tujuanipun Kiyahi Haji Ahmad Dahlan pendiri Muhammadiyah, inggih menika sedaya 
Ummat Islam Indonesia ingkang wonten 90% ipun penduduk Indonesia menika, Islamipun sageda kados 
dene Isiamipun Kanjeng Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam. Inggih menika Islam ingkang 
sumber hukumipun namung Alqur'an lan Sunnahipun Rasulullah sallallahu 'alaihi wasalam. Dados Islam 
ingkang murni, ingkang boten campur-campur kaliyan tradisi-tradisi, boten campur kaliyan takhayul-
takhayul, boten campur kaliyan gugon tuhon-tuhon, boten campur kaliyan bid'ah-bid'ah langkung-
langkung ugi boten campur kaliyan Syirik.  
Inggih tauhidipun.  
Inggih pangibadahipun.  
Inggih akhlagipun.  
Inggih cara-cara mu'amalahipun.” 

Pada bagian ini, A.R. Fachruddin mencoba memberi perkenalan dasar tentang tujuan berdirinya 

Muhammadiyah dan azaz pokoknya, termasuk menyampaikan jumlah Muslim di Indonesia. Dalam 

bagian ini juga disampaikan karakter dan pemikiran dasar Muhammadiyah khususnya dalam 

pemurnian perilaku beragama seperti ditunjukkan dalam perlawanan Muhammadiyah terhadap 

perilaku bid’ah dan tahayul.  

Sikap puritan yang coba dipertahankan dengan susah payah oleh Muhammadiyah dalam banyak 

aspek menjadi pembeda antara Muhammadiyah dengan gerakan Islam lainnya. Hal ini sekaligus 

menjadi nilai tawar dan spirit dalam perjumpaannya dengan umat agama lain. Gerakan puritanisme 

yang dimaksud dalam Muhammadiyah adalah sikap modern dalam beragama. Hal ini seperti yang 

dijelaskan Kuntowijoyo bahwa sikap modern dan rasional dalam perilaku beragama menjadikan 

warga Muhammadiyah dan organisasinya mampu bekerja cukup efisien layaknya organisasi modern 

yang berkembang di masyarakat Barat. 

Berkaitan dengan organisasi Muhammadiyah, A.R. Fachruddin menyebutkan sebuah data 

kuantitatif berisi sebaran amal usaha dan usaha amal Muhammadiyah. Pada tahun 1989 

Muhammadiyah memiliki 5.575 cabang dan ranting, 7.402 sekolah dari jenjang pendidikan dasar 

hingga sekolah menengah akhir, 65 perguruan tinggi, serta 519 panti asuhan dan rumah 

pemberdayaan masyarakat. Penyajian data kuantitatif tersebut menunjukkan kekhasan 

Muhammadiyah dalam hal kemajuan administratifnya. A.R. Fachruddin dengan demikian hendak 

menyajikan organisasi Muhammadiyah bukan hanya sebagai organisasi yang anggotanya besar, tetapi 

sebuah organisasi yang melibatkan diri di tengah masyarakat dengan berbagai kegiatannya. 

“Wonten Sekedik” Sebuah Penutup Wujud Toleransi 

Surat A.R. Fachruddin ini kemudian ditutup dengan subbab kecil yang berjudul Wonten Sekedik. 

Secara sederhana istilah Wonten Sekedik dapat diartikan dengan “ada sedikit”. Maksud dari bagian ini 

adalah bahwa “ada sedikit” atau beberapa pesan yang ingin disampaikan oleh A.R. Fachruddin. Bagian 

ini diawali dengan kalimat berikut: 

“Bapak Paus Yohannes Paulus II ingkang kinurmatan. Mumpung Bapak Paus rawuh wonten ing 

Ngayogyakarta. Wongen sekedhik ingkang kita ummat Islam Indonesia kraos ragi ngganjel, Boten bab 

Krestenisasi. Boten. Nanging saestu ummat islam krahos ngganjel.  



12 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

Tentu Bapak Paus sampun girsa, bilih usahanipun Pemerintah Republik Indonesia anggenipun usaha 

ningkataken lan nyahekaken perekonomianipun bangsa Indonesia sampun estu-estu.  

Namung kemawonjalaran jembaring Negari Republik Indonesia, pancen ingg'h ragi jembar katimbang 

Negari-negari ingkang alit-alit, lan pendhudhukipun pancen inggih kagolong pendhudhuk ingkang 

kapetang ragi ageng jumlahipun. Ing mongka, Pemerintah Orde Baru menika anggenipun usaha rak nembe 

selangkung tahun. Ingatasipun Negari lan Bangsa ingkang dipun jajah Walandi maatusatus tahun, lajeng 

dipun peres dening Balatentara Jepang mieh sekawan tahun. Dados menawi sakmangke sampun kados 

mekaten kemajenganing ekonominipun temtu sampun nami lumayan sanget.” 

Paragraf awal pada bagian ini secara langsung merujuk topik Kristenisasi yang ingin beliau 

sampaikan secara khusus kepada Paus. Kemudian diberikan sedikit pengantar tentang kondisi umum 

Indonesia. Masalah Kristenisasi sejak awal tahun 1970 telah mendapat perhatian serius dari berbagai 

gerakan Islam di Indonesia. Meskipun interaksi umat Islam dan Kristen sudah dapat ditemui jauh sejak 

masa kolonial, namun pada beberapa dekade pasca kemerdekaan Indonesia fenomena perebutan 

pengikut agama dan konversi agama justru semakin meruncing.  

Gejala polarisasi komposisi pemeluk Muslim dan Kristen di Indonesia mulai menunjukan 

perubahan yang signifikan setelah akhir tahun 1960. Menurut Singgih Nugroho, perubahan politik 

dalam konflik 1965, secara perlahan membuat para pemeluk Islam yang mengambang dan memiliki 

pandangan politik yang berseberangan dengan politik Islamis memilih berpindah agama ke Kristen, 

baik Katolik Maupun Kristen (Nugroho, 2008:232). Tidak hanya sekedar berpindah agama dan 

bertahan hidup, pertentangan ideologi ini membuat sikap mereka yang berpindah ini  bersinggungan 

dengan umat Islam. Masalah tersebut tentunya tidak dapat dilepaskan dari pertentangan politik yang 

terjadi sepanjang tahun 1950-1965 dimana benturan antara Islam, Nasionalis, dan Komunis menjadi 

segmen politik yang terkadang saling menegasikan antara satu dengan yang lain. 

Pada awal masa Orde Baru, benturan Islam dan fenomena Kristenisasi masih muncul dalam 

wujud yang beragam yaitu para pemeluk Kristen yang baru merasa bahwa perpindahan agama yang 

mereka lalukan merupakan bentuk adaptasi, sedangkan pemeluk Islam menilai hal tersebut 

merupakan pukulan bagi cita-cita politik umat Islam yang ternyata gagal tercapai di bawah kekuasaan 

Soeharto. Memasuki tahun 1970-an benturan yang cukup sengit terjadi saat beberapa gerakan 

zending mulai melakukan infiltrasi ke desa-desa mayoritas Muslim di Yogyakarta dan Jawa Tengah. 

Gerakan tersebut dari tahun ke tahun semakin menunjukkan kenaikan yang signifikan. Setidaknya 

terdapat dua model pembendungan arus Kristenisasi yang dilakukan oleh kaum Muslim pada masa 

itu, yaitu: 

Pertama, model penerjunan dakwah dan pemberdayaan yang secara langsung menyasar 

kawasan pedesaan yang dinilai rawan terhadap Kristenisasi. Model gerakan yang demikian semakin 

menguat di saat Mohammad Natsir menginisiasi sebuah organisasi yang bernama Dewan Dakwah 

Indonesia pada tahun 1967 dan mulai menguatkan pengaruhnya di bidang pembendungan 

Kristenisasi pada tahun 1982. Selain terkait masalah Kristenisasi, kemunculan kembali model dakwah 

tersebut dipengaruhi oleh hilangnya saluran politik umat Islam kepada politik kepartaian sehingga 

beberapa gerakan Islam mengalihkan energi yang ia miliki kepada gerakan dakwah konvensional. 

Kemunculan model gerakan dakwah yang demikian kebanyakan justru dimainkan oleh aktor-aktor 

baru dalam gerakan dakwah Islam. Kebanyakan mereka memiliki latar belakang gerakan Islam politik, 

seperti halnya Masyumi, PSI maupun beberapa gerakan politik Islam lain. Sedangkan gerakan sosial 

keagamaan seperti halnya Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Al-Irsyad, dan gerakan lain justru 

mengalami stagnasi. Hal tersebut terkait dengan jaringan administrasi dan birokrasi yang terlampau 

luas sehingga menjadikan gerakan dakwah sulit untuk dilakukan.  



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

13 
 

Kedua, model pembendungan Kristenisasi yang dilakukan oleh organisasi-organisasi Islam 

seperti halnya Muhammadiyah, ditunjukkan, misalnya di bawah pimpinan A.R. Fachruddin sepanjang 

akhir tahun 1960 hingga tahun 1990 melalui 4 kali Muktamar. Dalam 4 Muktamar ini masalah 

Kristenisasi baru mulai disinggung pada Muktamar ke-40 dan 41 di Yogyakarta dan Surakarta. 

Kebanyakan keputusan tersebut masih bersifat pertimbangan dan himbauan kepada Majelis 

Pendidikan Dasar dan Menengah Pimpinan Pusat Muhammadiyah untuk menggalakkan pendidikan 

Islam di wilayah yang dinilai rawan Kristenisasi.  Namun, di sisi lain, model dakwah secara 

konvensional masih dilakukan oleh Majelis Tabligh pimpinan pusat Muhammadiyah. Perubahan 

secara drastis terjadi menginjak tahun 1985, ketika terjadi beberapa pembaruan pada Majelis Tabligh. 

Saat itu masuknya Amien Rais sebagai Ketua Majelis Tabligh membuat terjadinya pembaharuan dan 

modernisasi pada teknik dan sosialisasi dakwah. Baru pada tahun inilah keseriusan untuk 

membendung Kristenisasi dan berbagai penggalakan pada gerakan sosial dilakukan. 

Kedatangan Paus Yohanes Paulus II pada penghujung tahun 1980 sebenarnya bertepatan 

dengan masa kebangkitan Muhammadiyah dalam melakukan modernisasi dakwahnya. Pada saat itu 

A.R. Fachruddin berada di ujung masa kepemimpinannya dan sedang melakukan berbagai terobosan 

yang cukup efektif untuk membendung Kristenisasi, diantaranya dengan mendorong modernisasi 

dakwah, melakukan pembangunan laboratorium dakwah yang secara sistematis menggunakan 

pendekatan administrasi modern dan ilmu-ilmu sosial untuk menentukan target sasaran dan capaian 

yang diinginkan (Rais, 1991:38).  A.R. Fachruddin juga lebih membuka diri untuk bekerjasama dengan 

tokoh antar umat beragama dan memastikan keterlibatan Muhammadiyah terhadap konflik atau 

potensi konflik antar umat beragama. Di Yogyakarta, hal itu tampak saat A.R. Fachruddin menghadiri 

beberapa acara yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama untuk memfasilitasi dialog 

keagamaan. Kedatangan Paus Paulus Yohanes Paulus II pada akhir tahun 1980 menjadi kesempatan 

bagi A.R. Fachruddin untuk menyampaikan gagasannya mengenai Kristenisasi yang tengah terjadi.  

Tampak pada bagian akhir suratnya bahwa A.R. Fachruddin secara terbuka menjelaskan 

beberapa keresahan yang dirasakan oleh umat Islam, namun A.R. Fachruddin tidak menunjukkan 

penolakan terhadap kedatangan Paus Yohanes Paulus II.  

“Bapak Paus, mekaten rahos ganjelanipun Ummat Islam Indonesia. Boten bab Krestenisasi. Lan insya Allah 

Ummat Islam Indonesia sampun mantep anggenipun ngrungkebi Agami Islam, agaminipun Allah 

Subhanahu wata'ala.  

Estunipun Pemerentah Republik Indonesia, sampun ngengetaken bilih cara-cara ingkang boten kasatriya 

menika prayogi dipun tilas. Nanging kanca-kanca Katholik lan Kresten boten sami nggega.  

Kinten kula Bapak Paus piyambak tentu boten nayogyani dhateng cara-cara ingkang boten kesatriya 

wahyu. Mila kula ngaturaken Sugeng rawuh dhumateng Bapak Paus. Mugi-mugi rawuhipun Bapak Paus 

wonten ing Ngayogyakarta, Ian ugi ing Indonesia mugi wonten manfs'atipan kangge umat Katholik kangge 

ummat Kresten, lan ugi kanggo ummat Islam Indonesia umumipun. 

Saklebetipun Bapak Paus tindak dhateng Indonesia, lan nalika wonten Indonesia, menapa dene 

mangkenipun menawi Bapak Paus kundur dhateng Roma, dhateng Vatikan, mugi tansah sinongsongan ing 

karahayon, boten wonten alangan, menapa dene karepotan menapa kemawon. Tansah sahe ing 

sedayanipun. Sugeng rawuh lan ugi Sugeng kundur. Wasana cekap semanten, sedaya lepgt nyuwun 

pangapunten. Wassala-mu 'ala manittaba'al huda.” 

Dalam menutupnya tersebut, A.R. Fachruddin memberikan penekanan bahwa tindakan 

Kristenisasi membawa keresahan pada beberapa gerakan Islam di Indonesia.  Pada baris kedua, A.R. 

Fachruddin memberikan kritik atas tindakan sebagian umat Kristen dalam proses Kristenisasi yang 

dinilai tidak mencerminkan kejujuran dan membawa banyak perubahan bagi umat Islam di Indonesia 

khususnya bagi mereka pada masyarakat menengah ke bawah. Namun pada bagian penutup, A.R. 



14 Bandar Maulana Jurnal Sejarah Kebudayaan, Vol. 30, No. 1, Maret 2025, hlm. 1-15 
 

Fachruddin memberikan salam hormat pada paus yang menunjukkan bahwa walaupun mengkritik 

Kristenisasi, tetapi seharusnya tidak menjadi alasan bagi umat Islam dan Kristen di Indonesia maupun 

di dunia untuk berkonflik.  

Selama penelitian ini ditulis peneliti memperoleh beberapa informasi tentang akhir dari surat 

yang ditulis oleh A.R. Fachruddin. Informasi yang peneliti dapatkan dari perpustakaan Kolsani yang 

menginformasikan bahwa memang surat ini pernah menjadi koleksi perpustakaan dan berasal dari 

sekretariat Gereja bersamaan dengan dokumen-dokumen terkait kedatangan Paus Yohanes Paulus II 

ke Yogyakarta. Selain itu penulis juga memperoleh informasi dari sekretariat PP Muhammadiyah yang 

menjabat pada masa itu, bahwa benar diketahui surat ini benar adanya dan ditulis oleh A.R. 

Fachruddin dalam bentuk surat resmi yang kemudian dilayangkan kepada panitia penyambutan Paus 

Yohanes Paulus II. Kemudian surat itu kembali ditulis dalam bentuk buku yang dipublikasikan secara 

terbatas oleh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Salah satu dari cetakan terbatas buku yang memuat 

surat ini peneliti temukan di kantor Majelis Pustaka dan Informasi pimpinan pusat Muhammadiyah 

pada awal tahun 2021. Penemuan tentang surat A.R. Fachruddin atas kunjungan Paus Yohanes Paulus 

II ini merupakan sebuah wawasan dimana hubungan antara umat Muslim dan Kristen di Indonesia 

berjalan secara dinamis dalam proses akomodasi serta proses negosiasi untuk menjunjung 

kepentingan bersama. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian terhadap dokumen surat A.R. Fachruddin kepada Paus Yohanes Paulus II dalam 

kunjungannya ke Indonesia menjadi sebuah catatan penting dalam perkembangan studi sejarah antar 

umat beragama di Indonesia, khususnya studi penelaahan peristiwa sejarah melalui dokumentasi dan 

teks yang selama ini masih belum banyak diminati dalam kajian hubungan antar umat beragama di 

Indonesia. Hasil penelitian yang ditemukan menunjukkan kebaruan dari penelitian yang telah 

dilakukan oleh Alwi Shihab pada beberapa dekade sebelumnya. Dokumen surat A.R. Fachruddin 

menunjukkan bahwa bentuk adaptasi dan modernisasi yang dilakukan Muhammadiyah dalam 

tahapan tertentu mencapai titik jenuh sehingga untuk menghadapi beberapa masalah, terutama 

hubungannya dengan agama lain khususnya isu Kristenisasi, di bawah  kepemimpinan A.R. 

Fachruddin, Muhammadiyah melakukan serangkaian negosiasi untuk menetapkan posisinya atas 

umat agama lain di Indonesia.  

 Peneliti berpandangan bahwa hingga saat ini masih terbuka peluang untuk melakukan 

penelitian hubungan antar umat beragama di Indonesia, khususnya dalam studi sejarah yang 

bersumber pada dokumentasi. Kajian lebih lanjut sangat dimungkinkan karena terdapat beberapa 

organisasi Islam di Indonesia, khususnya Muhammadiyah yang banyak memproduksi dokumen 

akademik maupun dokumen administrasi. Kelimpahan dokumen tersebut dapat dijadikan sumber 

untuk memahami sejarah hubungan antar umat beragama di Indonesia mengenai sebuah peristiwa, 

maupun kurun waktu tertentu. Sebuah pemahaman akan toleransi dapat dibangun berdasarkan 

konstruksi sejarah yang semestinya serta fakta-fakta yang dihadirkan dengan jujur. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Arsip dan Surat Kabar 

“Sang Gembala Itu Telah Datang”, Koran Tempo, edisi 14 Oktober 1989.  

A.R. Fachruddin, Surat kepada Paus Yohanes Paulus II: Pangayubagiya sugeg rawuh dan sugeg kundur 



Muhammad Ichsan Budi Prabowo – Wajah Pluralisme Positif 

- Membongkar Narasi Kolonial 

15 
 

bapak Paus Paulus Yohanes Paulus II, saking kula Pak A.R Ngayogyakarta. 

G. F. E. Gonggryp, Geillustreerde encyclopaedie van Nederlandsch-Indie/door IV, Batavia, Martinus 

Nijhoff. 

Harian Kompas, 9 hingga 14 Oktober 1989. 

Buku 

Abdullah, Amin, dkk. 2018. Costly Tolerance: Tantangan Baru Dialog Muslim Kristen di Indonesia dan 

Belanda. Yogyakarta: CRSS. 

Beck, Herman L. 2019. Fenomenologi Islam Modernis: Kisah Perjumpaan Muhammadiyah dengan 

Kebinekaan Perilaku Beragama. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Blumer, Herbert. Social Movement dalam Prisciples of Sociology. New York: Barner and Nobel, 1976. 

Jainuri, Achmad. 2002. Ideologi Kaum Reformis: Melacak Pandangan Keagamaan Muhammadiyah 

Periode Awal. Surabaya: Ipam. 

Kartodirdjo, Sartono. 2012. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia. Yogyakarta: Ombak. 

Kim, Hyung Jun. 2015. Revolusi Perilaku Keagamaan di Pedesaan Yogyakata. Yogyakarta: Suara 

Muhamadiyah. 

Kuntowijoyo. 2001. Muslim Tanpa Masjid: Esai-esai Esai-esai Agama, Budaya dan Politik dalam Bingkai 

Strukturalisme Transedental. Bandung: Mizan. 

_______________. 2011. Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak. 

Ma’arif, Ahmad Syafi’i, dkk. 1998. Keterkaitan Antara Sejarah, Filsafat, dan Agama. Yogyakarta: Majelis 

Pustaka Pimpinan Pusat Muhammadiyah. 

Mut’ti, Abdul dan Azaki Khirudin. 2019. Pluralisme Positif: Konsep dan Implementasi dalam Pendidikan 

Muhammadiyah. Jakarta: MPI PP Muhammadiyah. 

Nugroho, Singgih. 2008. Menyintas dan Menyebrang, Perpindahan Massal Keagamaan Pasca 1965 di 

Pedesaan Jawa. Yogyakarta: Syarikat. 

Rais, Amin. 1991. Cakrawala Islam antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan. 

Shihab, Alwi. 1998. Membendung Arus: Respon Gerakan Muhammadiyah Terhadap Misi Kristen di 

Indonesia. Bandung: Mizan. 

Surjomoharjo, Abdurachman. 2008. Kota Yogyakarta Tempo Doeloe: Sejarah Sosial 1880-1930. Depok: 

Komunitas Bambu. 

Syoedja, H.M. 2015. Cerita tentang Kiyai Haji Ahmad Dahlan: Catatan Haji Muhammad Syoedja. 

Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Vlekke, H.M. 2008. Nusantara: Sejarah Indonesia. Jakarta: KPG Gramedia. 

 

  


